
NOTRE MÈRE

Marie Immaculée dans la vie et les 
écrits de saint Eugène de Mazenod 

              Missionarii OMI

O
bl

at
io

 S
tu

di
a 

4
N

O
T

R
E

 M
È

R
E

 –
 M

ar
ie

 I
m

m
ac

ul
ée

 d
an

s 
la

 v
ie

  
et

 le
s 

éc
ri

ts
 d

e 
sa

in
t E

ug
èn

e 
de

 M
az

en
od

 

Studia 4

O
b

la
ti

o 

L’Auteur – Abel NSOLO Habell, OMI, né 
le 20 octobre 1959 en R.D. Congo. Ordonné 
prêtre en 1989, il est nommé successivement 
Socius à Ifwanzondo au noviciat (1989-1992),  
secrétaire provincial, directeur des vocations et 
aumônier dominical à la prison centrale Makala 
(1992-1996) à Kinshasa. De 1996 à 2000,  il 
est formateur au grand séminaire universitaire 
Saint Paul d’Ottawa au Canada. Il obtient 
une licence en théologie spirituelle de cette 
dite université et un diplôme d’étude spéciale 

en psychologie de l’Ecole supérieur de psychologie de l’Université 
civile d’Ottawa. Inscrit à la Faculté pontificale de théologie Marianum, 
il complète la licence en théologie dogmatique et obtient un doctorat en 
théologie avec spécialisation en mariologie. Auteur de plusieurs livres 
dont Vœu de pauvreté et mondialisation (2003), Libérer l’amour (2005), 
La politesse au deuil (2006), Connaître saint Eugène de Mazenod et les 
Missionnaires Oblats de Marie Immaculée (2013), etc. Depuis 2011, le 
père NSOLO est supérieur provincial de la province du Congo.

Le livre – Les anniversaires de 150 ans de la mort de saint Eugène de Mazenod 
en 2011 et de 200 ans d’existence de sa Congrégation (des Missionnaires 
Oblats de Marie Immaculée) en 2016 offrent l’opportunité de développer sa 
pensée théologique et d’approfondir son expérience spirituelle. Sa passion 
pour le Christ débouche sur l’amour de la Vierge Marie qui marque toutes 
les étapes de sa vie, de l’enfance jusqu’à sa mort, passant par  l’exil en 
Italie, la formation au séminaire, le ministère sacerdotal et épiscopal. Ce 
livre expose longuement et réfléchit profondément  sur la place et le rôle de 
Marie Immaculée dans la vie, la pensée, l’apostolat du Fondateur des Oblats 
et sur la dimension mariale de son charisme. La mariologie de saint Eugène 
de Mazenod est une mine considérable, un trésor insoupçonné, un vaste 
champ à découvrir... Tenter de l’exploiter ouvre sans doute de nouvelles 
perspectives dans la pensée et l’action comme le demandait le pape Jean-
Paul II aux Oblats à l’occasion du chapitre général de 1986 : « regarder de 
nouveau la place de la Vierge Immaculée dans vos vies personnelles, dans 
vos communautés et dans votre travail missionnaire ». 

Abel Nsolo Habell

A
be

l N
so

lo
 H

ab
el

l

 Oblatio_Studia4_cop_cs3.indd   1 10-06-2015   11:54:40



Notre Mère
Marie Immaculée dans la vie et les 
écrits de saint Eugène de Mazenod

              Missionarii OMI

Abel Nsolo Habell

Studia 4

O
b

la
ti

o 



Oblatio Studia / 4
Supplemento a Oblatio, IV-2015/1

Direction / Editor / Editor: General Service for Oblate Studies - Missionary Oblates 
of Mary Immaculate.
Via Aurelia 290 – 00165 Roma, Italia
e-mail: oblatio@omioblatio.org

website: www.omioblatio.org

Direttore responsabile: Fabio Ciardi
Registrato presso il Tribunale di Roma

Finito di stampare nel mese di giugno 2015 dalla Tipografia Città Nuova 
via Pieve Torina, 55 - 00156 Roma

Imagine cover: Madone oblate, Maison générale, Rome
Aquarelle: Fabio Ciardi



Oblatio Studia

1. Yvon Beaudoin, Fernand Jetté. Un guide sage dans un temps de 
crise, 2012, 156 p.

English pdf version: http://www.omiworld.org/oblatio/studia.
asp?STID=8

2. Paweł Zając (Ed), From the French Revolution to the New Evan-
gelization - Eugene de Mazenod and his charism between XVIII and 
XXI century / De la Révolution française à la nuovelle évangélisation, 
2013, 280 p.

3. Joseph T. LaBelle, Truly Apostolic Men. Apostolic Life in the 
Early Ministry of Saint Eugene de Mazenod, 2014, 204 p. 

4. Abel Nsolo Habell, Notre Mère. Marie Immaculée dans la vie et 
les écrits de saint Eugène de Mazenod, 2015, 284 p. 

 





In
tr

od
uc

ti
on

   
l 

 5
  l

  
   

  

SIGLES ET ABRÉVIATIONS

AA	 Apostolicam Actuositatem 
AAS	 Acta Apostolicae Sedis (Città del Vaticano, 

1909ss)
AG	 Ad Gentes
Arch. Gén. OMI	 Archives Générales de la congrégation des 

Oblats de Marie Immaculée
CCRR	 Constitutions et Règles
CEC	 Catéchisme de l’Église Catholique
ChDT	 Choix de textes relatifs aux Constitutions et 

Règles (E. de Mazenod)
CM	 Cahiers marials
DHO	 Dictionnaire Historique des Missionnaires 

Oblats de Marie Immaculée
DM	 Archives Mazenod, série Documents Maze-

nod
DS	 Dictionnaire de Spiritualité
Mariologia	 Mariologia (Dizionari di San Paolo)
DVO	 Dictionnaire des Valeurs Oblates
EO	 Collection “Ecrits Oblats”
EtMar	 Etudes mariales
Et.Obl.	 Etudes Oblates 
GS	 Gaudium Spes
LG	 Lumen Gentium
LGM	 Les Gloires de Marie (Alphonse de Liguori)
Mar	 Marianum
Maria	 Maria. Etudes sur la Sainte Vierge (H. du Ma-

noir)
MC	 Marialis Cultus
MDS	 Mère du Seigneur. Mémoire-Présence-Espé-

rance. Quelques questions actuelles sur la fi-
gure et la mission de la Bienheureuse Vierge 
Marie

MI	 Miles Immaculatae



St
ud

ia
 4

   
l 

 6
  l

  A
be

l 
N

so
lo

 H
ab

el
l

MIS	 Missions de la congrégation des Missionnaires 
Oblats 

	 de Marie Immaculée (1862-1971)
MSt	 Marian Studies
NDM	 Nuovo Dizionario di Mariologia
OMI	 Oblats de Marie Immaculée
OT	 Optatam Totius
PAMI	 Accademie Mariale Pontificale Internationale
PC	 Perfectae Caritatis
PrObl.	 Prière oblate
RM	 Redemptoris Mater
VOL	 Vie Oblate Life (autrefois Études Oblates)



In
tr

od
uc

ti
on

   
l 

 7
  l

  
   

  

DÉDICACE ET REMERCIEMENTS

Au Très Révérend Père Fernand JETTÉ d’heureuse mémoire
qui a reçu ma première oblation et m’a transmis l’amour de la Vierge 

Marie.
A Wivine, ma sœur, Religieuse des Sœurs de Marie au Kwango.
Ma profonde gratitude à mes confrères Louis LOUGEN, Paolo 

ARCHIATI et Fabio CIARDI ;
aux Professeurs Stefano DE FIORES, le modérateur de ma thèse et 

Jean-Pierre SIEME Lasoul, mon mentor.
Afin de porter toujours plus loin et plus haut la flamme de la foi sous 

les auspices de Marie Immaculée, je dédie cet ouvrage à toute la 
famille oblate.





In
tr

od
uc

ti
on

   
l 

 9
  l

  
   

  

INTRODUCTION

Question d’identité

En 2011, l’Église a célébré le cent cinquantième anniversaire 
de la mort de saint Eugène de Mazenod, Évêque de Marseille 
(en France) et Fondateur de la congrégation des Missionnaires 

Oblats de Marie Immaculée, un « passionné du Christ » et un « incon-
ditionnel de l’Église » selon les mots du Pape Paul VI1. Et en 2016, les 
Oblats de Marie Immaculée fêteront les deux cents ans de la fondation 
de leur congrégation. Ces anniversaires offrent sans doute une oppor-
tunité inouïe de mettre en exergue non seulement la figure de ce grand 
saint, mais aussi son expérience spirituelle, sa pensée théologique et ses 
autres écrits. En tant qu’Oblat, nous avons ressenti comme un agréable 
devoir filial d’étaler la richesse de la mariologie de saint Eugène de 
Mazenod dont le potentiel insoupçonné est à peine exploité. Pour ne 
pas trop embrasser, nous avons préféré nous limiter aux origines de la 
congrégation, du vivant de saint Eugène (1782-1861), pour saisir en 
amont, dans sa pureté et dans sa force, les premières inspirations maria-
les qui ont marquées la vie des Oblats. 

En fait, notre ouvrage est une longue et profonde réflexion sur le 
mystère et sur la personne de Marie Immaculée, sa place ainsi que son 
rôle dans la spiritualité des Missionnaires Oblats de Marie Immaculée. 
Pourquoi est-elle placée au cœur du charisme oblat ? Quelle significa-
tion accorder aux attributs Patronne, Mère et modèle de la congrégation 
et quelles en sont les conséquences pratiques ? Plusieurs avant nous, se 
sont posés ces questions qui touchent directement à notre identité, à 
commencer par le fondateur lui-même qui exhortait ses compagnons 
à implorer la grâce de Dieu pour « bien comprendre ce que nous som-
mes »2. Bien plus tard, le père Léo Deschâtelets, alors Supérieur géné-
ral, reviendra à la charge : « Nous sommes Oblats de Marie Immaculée, 

1 PAUL VI, Homélie de sa béatification, le 19.10.1975.
2 Lettre au p. Tempier, 20.03.1826, in Lettres aux Oblats de France 1826-1830, 

coll. Écrits Oblats VII, Rome, Postulation générale, p. 65.



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
0 

 l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

ce n’est pas seulement une étiquette. Le nom nous définit […] »3. Et à 
sa suite, le père Daniel Albers interpellait sans détours nos historiens, 
nos théologiens et nos maîtres spirituels pour expliquer le riche contenu 
du caractère marial de notre charisme4. Récemment, ce fut le tour du 
Pape marial Jean-Paul II à sonner l’alarme dans une de ses adresses aux 
Oblats réunis pour le chapitre général : « regarder de nouveau la place 
de la Vierge Immaculée dans vos vies personnelles, dans vos commu-
nautés et dans votre travail missionnaire »5. 

Ce livre s’inscrit dans le droit fil d’une quête de réponse à une 
question d’identité.

Marie Immaculée, idéal concret de l’Oblat

Marqué profondément par l’expérience de sa ‘conversion’ le Ven-
dredi Saint, fort probablement de 1807, Eugène de Mazenod est fasciné 
par l’amour miséricordieux de Dieu manifesté en Jésus. Sa spiritualité 
est fondée sur la contemplation de Jésus crucifié dont l’amour sauve le 
monde. Il aurait pu donner à sa congrégation le nom des Croisiers, Pas-
sionnistes ou bien Salvadoriens, mais il a choisi celui d’Oblats de Marie 
Immaculée. Il nous semble que la contemplation de Jésus crucifié l’amè-
nera petit à petit à découvrir la ‘Femme’ qui se tenait débout, au pied de la 
croix, la Mère des croyants. Même si Marie n’apparaît pas d’emblée dans 
l’expérience fondatrice de la conversion du fondateur, sa présence doit 
toujours être supposée et ressentie ; cette présence maternelle est réelle 
bien que discrète. Pour le fondateur, les Oblats sont consacrés à Dieu 
sous les auspices de Marie. Leur vocation est une véritable oblation qu’ils 
vivent avec et comme Marie. Par conséquent, le nom de Marie qu’ils por-
tent n’est pas un simple ornement extérieur, mais plutôt une composante 
essentielle de leur identité religieuse et missionnaire.

3 L. DESCHÂTELETS, « Notre vocation et notre vie d’union intime avec Marie 
Immaculée », in Circulaires administratives des Supérieurs généraux, n° 191, 15 août 
1951, p. 347.

4 D. ALBERS, « Marie dans la vie personnelle de l’Oblat », in Études Oblates 14 
(1955), p. 89.

5 GIOVANNI PAOLO II, « Allocuzione ai membri del XXXI Capitolo Generale 
OMI, 02.10.1986 », in Missionari nell’oggi del mondo, Roma, 1986, pp. 64-65; AAS 
79 (1987), p. 280.



In
tr

od
uc

ti
on

   
l 

 1
1 

 l 
   

   

Le nom de Marie rappelle constamment aux Oblats la profondeur 
de leur consécration et la hauteur de leur engagement à la suite du Christ. 
Marie est le miroir dans lequel chaque Oblat contemple les merveilles 
du salut en même temps qu’il se rend compte de ce qu’il est appelé lui-
même à devenir à la suite du Christ. C’est donc «  l’attitude générale 
de Marie, toute sa vie qui est proposée comme exemple à suivre »6. 
La personne de Marie, son itinéraire de foi vécu dans son attachement 
inconditionnel à Jésus, sa donation totale à l’Église et son service désin-
téressé en faveur des pauvres, deviennent un idéal concret pour l’Oblat 
ou, si l’on veut, le modèle le plus adéquat du charisme oblat. 

Intérêt de cette recherche

Nous appuyant sur un vaste réseau d’auteurs, nous décollons par-
fois à partir de leurs intuitions même si notre étude va beaucoup plus 
loin. Ce livre est un extrait de notre thèse de doctorat intitulée  : Aux 
origines de la dimension mariale du charisme des Missionnaires Oblats 
de Marie Immaculée (1782-1861), défendue le 22 juin 2011 à la Facul-
té Pontificale de Théologie Marianum de Rome. L’originalité de cette 
thèse tient essentiellement à une triple nouveauté en ce qui concerne la 
dimension mariale du charisme oblat: d’abord, un aperçu diachronique 
sur Marie Immaculée dans l’itinéraire spirituel de saint Eugène de Ma-
zenod; ensuite, un essai de synthèse critique de sa théologie mariale et 
enfin, une actualisation de son inspiration mariale dans les réalités mis-
sionnaires d’aujourd’hui. Les objectifs poursuivis par cette recherche 
sont multiples, notamment :

1. Un essai de synthèse : bon nombre d’écrits et d’articles sur le 
caractère marial de la vie et de la pensée de Mgr Eugène de Mazenod 
ou de sa congrégation n’en donnent qu’une idée partielle. Notre recher-
che, par contre, embrasse toute la vie du fondateur dans sa relation avec 
Marie Immaculée et en donne ainsi une vue plus large, plus globale et 
plus complète.

6 F. JETTÉ, O.M.I. Homme apostolique. Commentaires des Constitutions et Rè-
gles oblates de 1982, Rome, Maison générale, 1992, p. 262. Le Concile Vatican II va 
dans le même sens lorsqu’il reprend les paroles de Saint Ambroise pour qui « la vie de 
Marie est pour tous une règle de conduite » (Perfectae caritatis, n. 25).



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
2 

 l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

2. Une tentative de clarification : la fin principale du charisme oblat 
n’est la dévotion à Marie, mais l’annonce de la Bonne Nouvelle aux 
pauvres. La prédication sur Marie, bien qu’explicitement recomman-
dée, n’est cependant pas la visée principale de l’apostolat des Oblats. 
Néanmoins, comme Patronne, Modèle et Mère de la congrégation, Ma-
rie fait partie de l’identité religieuse oblate : « le Père de Mazenod n’a 
pas choisi le nom de sa congrégation pour une question de culte mais 
plutôt mu par le désir que l’identification des Oblats avec Marie soit le 
programme de leur vie »7. Le fondateur voulut que les Oblats s’identi-
fient à elle dans leur oblation à Dieu, dans leur zèle missionnaire, dans 
le service de l’Église et dans leur amour des pauvres les plus abandon-
nés.

3. Approfondissement de la vie spirituelle : la spiritualité chrétien-
ne découvre Marie de Nazareth non seulement comme « une donnée 
essentielle de la Révélation, de la foi et de la vie de l’Église »8 mais 
aussi comme le paradigme de l’humanité crée selon le bon désir de 
Dieu9. Le Père l’a choisi, l’Esprit l’a comblé de grâces et le Christ l’in-
dique à tout croyant épris de croissance spirituelle comme une Mère, un 
soutien précieux et un modèle irremplaçable. Il n’y a pas de doute que 
la dimension mariale fait partie intégrante de la foi et de la spiritualité 
chrétienne. Pour sa part, « l’Église catholique, se basant sur une expé-
rience séculaire, reconnaît dans sa dévotion à la Vierge Marie une aide 
puissante pour l’homme en route vers sa plénitude »10. Si la christologie 
conduit ainsi à la mariologie, celle-ci débouche au cœur de la christolo-
gie parce que Marie nous montre Jésus comme le Chemin vers le Père. 
Parce qu’elle a été la première à parcourir impeccablement ce chemin 

7 K. LUBOWICHI, « Marie » in F. CIARDI (éd.), Dictionnaire des Valeurs obla-
tes, Rome, AERO, 1996, p. 537.

8 CONGREGATION POUR L’EDUCATION CATHOLIQUE, La Vierge Marie 
dans la formation intellectuelle et spirituelle, Lettre circulaire du 25 mars 1988, n. 1.

9 Parlant de l’anthropologie théologique ou divine, la PAMI note : « Le dessein 
divin sur l’être humain, accompli selon un mode suréminent dans la sainte humanité 
du Christ, l’Homme nouveau, trouve aussi une réalisation sublime en Marie, la Femme 
nouvelle… En elle s’est réalisé, en premier et selon un mode parfait, le processus de la 
prédestination, élection, sanctification, justification, glorification dans le Christ, auquel 
tout homme et toute femme sont appelés » (Voir ACADEMIE MARIALE PONTIFI-
CALE INTERNATIONALE, MDS, Paris, Salvator, 2005, n.18, p. 34).

10 MC, n. 57.



In
tr

od
uc

ti
on

   
l 

 1
3 

 l 
   

   

du salut, elle sait nous y introduire, nous soutenir et nous accompagner 
en toute assurance. C’est pour cela que le pape Paul VI la qualifie de 
Maitresse de la vie spirituelle11 et Karl Rahner de réalisation concrète 
du parfait chrétien12.

4. Redynamisation de l’élan missionnaire : la prise en compte de 
la dimension mariale de la vie chrétienne et, par surcroît, de l’iden-
tité oblate, demeure une voie certaine non seulement pour approfondir 
la vie spirituelle mais aussi pour vivifier le zèle missionnaire. Comme 
dans l’épisode biblique de la Visitation (Lc 1, 41-45), Marie demeure un 
exemple de l’engagement missionnaire et de la joie à donner le Christ 
au monde. Mère de la mission comme le fondateur aimait bien l’appeler 
et Etoile de l’évangélisation13, Marie reste au cœur du charisme oblat de 
façon discrète, comme celle qui inspire, soutient, encourage et accom-
pagne14 inlassablement l’activité missionnaire. 

5. Ouverture de nouvelles pistes de réflexion et d’action  : notre 
recherche est une réflexion ouverte sur la vie. Eugène de Mazenod se 
méfiait de toute doctrine désincarnée. Ainsi, notre étude de sa mariolo-
gie se veut d’abord, une invitation à une profonde prise de conscience 
de la dimension mariale de la vie religieuse oblate ; ensuite, un outil de 
référence pour les Oblats en ce qui concerne l’aspect marial de leur vie 
et de leur mission et, enfin, un ensemble des considérations qui, à partir 
du mystère de Marie, appelle à un nouveau profil du religieux, du prêtre 
et du missionnaire au début de ce nouveau millénaire.

Itinéraire suivi

Notre travail est distribué en trois chapitres. Le premier chapitre 
indique la place qu’occupe Marie Immaculée dans l’itinéraire spirituel 
de saint Eugène de Mazenod, dès son bas-âge jusqu’à sa mort en pas-

11 Idem, n. 21.
12 K. RAHNER, Marie, Mère du Seigneur. Méditations théologiques, Paris, Ed. 

de l’Orante, 1960, p. 49.
13 PAUL VI, Evangelii nutiandi, 82 ; JEAN-PAUL II, Ecclesia in Africa, 144; voir 

aussi CONGREGATION POUR L’EDUCATION CATHOLIQUE, La Vierge Marie 
dans la formation intellectuelle et spirituelle, n. 18.

14 F. JETTÉ, Le missionnaire Oblat de Marie Immaculée. Textes et Allocutions, 
1975-1985, Rome, Maison générale, 1985, p. 65.



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
4 

 l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

sant par les étapes les plus importantes de sa vie : famille, exil, retour en 
France, séminaire Saint-Sulpice, ministère sacerdotal, fondation de sa 
famille religieuse, prédication missionnaire, etc. Le deuxième chapitre 
s’attèle sur les trois expériences mariales que nous considérons comme 
les plus saillantes de la vie du fondateur, notamment à l’occasion de la 
fondation de la congrégation, de l’adoption du nouveau nom de cette 
congrégation et de la proclamation du dogme de l’Immaculée Concep-
tion. Le troisième et dernier chapitre traite de Marie dans la pensée et 
les écrits de saint Eugène de Mazenod. Tous les secteurs de la vie et de 
la mission des Oblats sont placés sous la bannière de Marie Immaculée, 
qu’il s’agisse de la consécration religieuse, de la vie communautaire, 
des activités apostoliques et missionnaires, de la Règle, des chapitres 
généraux ou encore des mandements épiscopaux.

Pour finir

Notre étude embrasse largement le temps et l’espace : toute la vie 
du fondateur (1782-1861), presque quatre-vingts ans d’histoire, à tra-
vers la France et l’Italie. Il y aurait beaucoup à dire, mais nous n’avons 
relevé que les points notables du thème abordé pour ne pas faire éclater 
les limites de ce volume. Nous sommes conscients qu’on ne peut par-
ler de la relation à Marie qu’en termes d’expérience vivante et jamais 
comme une réalité mathématique. La tentative de décrire une expérien-
ce mariale vécue plus ou moins fortement par le fondateur demeure 
une entreprise risquée, car l’expérience va toujours au-delà de ce que 
l’on peut en dire. Le dynamisme de la vie déborde les contours des 
mots ; lorsqu’on veut le définir, il ne se laisse pas emprisonner dans les 
concepts ; au contraire, il échappe...

Saint Eugène de Mazenod, fondateur des Oblats de Marie Imma-
culée et Évêque de Marseille n’a jamais été un théologien de métier, ni 
un mariologue de premier rang  ; mais son expérience, ses intuitions, 
ses initiatives, sa pensée et ses écrits sur Marie, expression d’un amour 
filial hors du commun, méritent une attention particulière, surtout de la 
part des théologiens, historiens, spirituels et des Oblats évidemment, 
car ils renferment une mine considérable, un trésor insoupçonné. Cet 
ouvrage veut bien en être la preuve.



C
ha

pi
tr

e 
I 

  l
  

15
  l

   
L

a 
V

ie
rg

e 
M

ar
ie

 d
an

s 
l’

it
in

ér
ai

re
 s

pi
ri

tu
el

Premier Chapitre

LA VIERGE MARIE  
DANS L’ITINÉRAIRE SPIRITUEL DE 

SAINT EUGENE DE MAZENOD

O n a souvent traité la pensée de Mgr Eugène de Mazenod, et par-
tant sa mariologie, de façon photographique, globale et statique 
sans tenir compte de son évolution et de son dynamisme. Rien 

de plus normal qu’une pensée évolue au fur et à mesure que grandisse 
la personne, que s’accumule le poids de ses expériences et augmente 
le volume de ses connaissances. Eugène de Mazenod, comme tout être 
humain, ne naît pas avec une connaissance toute faite de la religion, 
de la théologie ou de la mariologie ; il a dû l’acquérir petit à petit au 
fil du temps : en famille, à l’école, dans l’accompagnement spirituel, 
durant la formation théologique au séminaire, dans sa pastorale mis-
sionnaire, dans son expérience personnelle comme prêtre et Évêque, 
etc. Son amour pour Jésus et Marie a dû certainement se développer 
et s’enrichir graduellement. Dans les pages qui suivent, nous tentons 
de montrer cette évolution. A nos yeux, l’expérience mariale de saint 
Eugène de Mazenod dans son itinéraire spirituel peut être résumée en 
neuf étapes  : l’initiation chrétienne, l’éveil de la dévotion mariale, la 
‘crise’ de la pratique religieuse, la formation théologique, la promotion 
de la piété mariale dans l’apostolat, l’expérience mystique, le choix de 
Marie Immaculée comme titre et Patronne de la congrégation, l’évé-
nement de la proclamation du dogme de l’Immaculée Conception et le 
salut final à Marie dans l’acte de la mort.

L’initiation chrétienne ou le début de l’amour pour la Vierge Marie

Cette étape s’étend de la prime enfance d’Eugène jusqu’à la ren-
contre de Don Bartolomeo Zinelli en 1794 à Venise, en Italie. Le petit 
Eugène de Mazenod grandit dans une ambiance de religiosité ordinaire 



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
6 

 l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

qui caractérise sa famille, se laisse initier aux premiers pas de la reli-
gion et de la piété mariale. Ici, le rôle de ses parents est capital. On ne 
saurait dire à quel point l’éducation reçue des Jésuites par Monsieur 
Charles-Antoine de Mazenod, le père d’Eugène, aurait influencé sa vie 
chrétienne et sa dévotion à la Vierge Marie. La même question se pose 
du côté de Madame Marie-Rose Joannis, sa mère : son passage comme 
élève au couvent de Lambesc, aurait-il laissé des traces de piété dans 
sa vie ? La pratique religieuse du couple de Mazenod, né d’un mariage 
d’intérêt, suscite des controverses touchant parfois les extrêmes. Nous 
pensons comme le père Pielorz que le moins qu’on puisse dire sur la 
pratique religieuse de la famille de Mazenod est que :

si nous adoptons la division des milieux familiaux en fervents, pra-
tiquants, indifférents et antireligieux, nous devons conclure que la 
famille d’Eugène de Mazenod appartenait à la deuxième catégorie, 
celle des pratiquants  ; et il faudrait aller contre la vérité des faits 
pour la considérer comme fervente ou, selon une expression couran-
te, comme une école de sainteté1. 

En effet, la biographie du couple de Mazenod laisse entrevoir, au-
delà des limites caractériels propres à chacun, une vie chrétienne plus 
ou moins normale, pointillée des moments d’expériences spirituelles 
très fortes. Leur attachement à la Vierge Marie semble être une forme 
privilégiée de leur religiosité. Quelques lettres de monsieur Charles-An-
toine adressées à son fils Eugène, attestent, sobrement mais clairement 
de l’existence d’une certaine pratique religieuse, vécue notamment à 
travers la dévotion à Marie. Eugène de Mazenod résume ainsi ce que 
l’on pourrait appeler l’’héritage spirituel’ reçu de son père qui, dit-il,

nous a laissé des exemples héroïques de foi, de patience, d’humilité, 
de résignation, de confiance en Dieu, de dévotion à la sainte Vierge, 
de force, etc.2. 

En plus de ce témoignage d’Eugène, monsieur Charles Antoine lui-
même écrit en précisant son attachement indéfectible à la foi chrétienne 
et à la Sainte Vierge : 

1 J. PIELORZ, La vie spirituelle de Mgr. de Mazenod 1782-1812. Étude critique, 
Ottawa, Ed. Études Oblates, 1956, p. 31.

2 Lettre à Tempier, 20.10.1820 in EO I, 6, p. 72.



C
ha

pi
tr

e 
I 

  l
  

17
  l

   
L

a 
V

ie
rg

e 
M

ar
ie

 d
an

s 
l’

it
in

ér
ai

re
 s

pi
ri

tu
el

Pourras-tu croire que malgré mon âge et toutes les faveurs que j’ai 
reçues du ciel durant tout le cours de ma vie, je croupissais encore 
comme un vil pourceau dans la fange du péché ? Personne n’a été 
plus pénétré que moi des vérités de notre sainte religion, et personne 
ne les a jamais plus mises en pratique. Dieu a eu enfin pitié de moi et 
qu’il m’a fait la grâce de me soustraire à l’empire du démon. J’espère 
qu’il me soutiendra dans mes bonnes résolutions, et je te prie cha-
que jour au Saint Sacrifices de la messe, de lui demander pour moi la 
grâce d’une véritable componction, d’une sincère douleur de l’avoir 
offensé, et de la persévérance finale3. 

Cette correspondance soulève un coin de voile de la pratique reli-
gieuse quotidienne de monsieur Charles-Antoine de Mazenod. On sait 
par le biais de cette même lettre qu’en 1816, le papa d’Eugène, atteint 
d’une sérieuse maladie à l’estomac, susceptible de l’emporter, s’en re-
mit au Seigneur, demandant le soulagement de son mal par l’interces-
sion de la Vierge Marie. Il obtient gracieusement cette guérison et par 
reconnaissance, restera attaché à Marie qu’il invoquera chaque jour de 
sa vie. Ainsi, écrit le président Charles-Antoine à son fils Eugène :

J’ai failli mourir et si je suis encore en vie, c’est par grâce spécia-
le du Seigneur dont je suis convaincu d’être redevable à l’interces-
sion de la Sainte Vierge pour laquelle, au milieu même de mes plus 
grands dérèglements, j’ai toujours conservé une dévotion particu-
lière, n’ayant jamais laissé passer de jour sans l’invoquer à plusieurs 
reprises4.

Il est difficile de mentir à ses proches au risque d’être démasqué. 
Monsieur Charles-Antoine écrit ces lignes à son propre fils Eugène qui 
le connaît assez bien. Il n’y a pas de doute que la dévotion mariale 
évoquée ait caractérisé sa vie spirituelle, si tourmentée soit-elle. Et la 
façon dont son fils Eugène en parle, atteste bien l’authenticité de cette 
dévotion qui, croyons-nous, n’a pas manqué d’influencer, de nourrir et 
d’inspirer sa propre piété mariale. Il s’agit bel et bien là d’un précieux 
trésor transmis de père en fils ; bref, un ‘héritage spirituel’. 

3 C.-A. DE MAZENOD, Lettre à son fils Eugène de Mazenod, 27.02.1816, in 
Arch. Gén. OMI.

4 Ibidem.



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
8 

 l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

Quant à Madame Marie-Rose Joannis, la mère d’Eugène, le témoi-
gnage sur sa dévotion mariale ne fait nullement défaut même s’il n’est 
pas détaillé. On sait que

elle [Marie-Rose Joannis] aimait à la folie ses enfants et veillait soi-
gneusement à leur éducation religieuse et morale. La récitation de 
l’office de la Sainte Vierge, l’assistance fréquente aux offices de la 
paroisse, étaient ses exercices de piété préférés. Et pourtant, sous 
l’influence de son milieu, surtout de son cousin jansénisant, M. Rose, 
elle ne fréquentait que rarement les sacrements et les rigueurs de ses 
jeûnes devaient en quelque sorte contrebalancer le manque de chari-
table délicatesse envers son vieux et malheureux mari5. 

Madame Marie-Rose a dû certainement entraîner ses enfants d’une 
façon ou d’une autre à la pratique de ses exercices de piété préférés dont 
faisait partie la dévotion à Marie. Même si les enfants, à cause de leur 
bas-âge, ne pouvaient pas comprendre la portée de toutes les pratiques 
de dévotion, on ne peut nier que celles-ci soient l’initiation à l’amour 
de la Vierge Marie, appelé à se développer dans l’avenir. De l’avis du 
père Baffie, l’influence de Madame de Mazenod sur ses fils concernant 
la dévotion mariale est un fait indéniable : 

le samedi, il [Eugène de Mazenod] couchait par terre, sur une sim-
ple couverture, afin d’honorer la Vierge par cette mortification. On 
s’explique de même aisément le goût que notre Fondateur eut durant 
toute sa vie pour les pénitences corporelles. Il avait en quelque sorte 
absorbé et la dévotion mariale et son amour de la mortification par 
osmose : il les tenait de sa mère6.

Nous avons jusqu’ici mis le focus sur le père et la mère d’Eugè-
ne, mais on peut aussi se poser la question de l’impact que d’autres 
membres de la parenté d’Eugène ont eu sur lui, notamment son oncle, 
le Chanoine Fortuné7 qu’il accompagnait souvent dans ses sorties et 

5 J. PIELORZ, La vie spirituelle de Mgr. de Mazenod…, p. 19.
6 E. BAFFIE, Esprit et Vertus du missionnaire des Pauvres, C.J. Eugène de Ma-

zenod, Évêque de Marseille, Fondateur de la congrégation des Missionnaires Oblats de 
Marie Immaculée, Paris/Lyon , Delhomme et Briguet, 1894, p. 185.

7 Le Chanoine Charles Fortuné de Mazenod (1749-1840), Chanoine d’Aix et Vi-
caire général en 1776, connut l’exil en Italie avant de devenir Évêque de Marseille le 6 
juillet 1823. Il démissionnera en 1837 laissant la charge épiscopale à son neveu Charles 



C
ha

pi
tr

e 
I 

  l
  

19
  l

   
L

a 
V

ie
rg

e 
M

ar
ie

 d
an

s 
l’

it
in

ér
ai

re
 s

pi
ri

tu
el

pour lequel il fut le fidèle servant de messe. Charles Fortuné de Maze-
nod était un fervent dévot de Marie ; par ce qu’on appelait alors ‘vœu 
du sang’, c’est-à-dire qu’il s’était engagé « tous les ans, le jour de la 
Conception de la Sainte Vierge […] de renouveler le serment fait à la 
Sorbonne de professer jusqu’à la mort et au péril de sa vie, la doctrine 
de l’Immaculée conception »8. Que l’oncle Fortuné ait transmis à son 
cher neveu Eugène son amour de la Vierge Immaculée, cela paraît nor-
mal et naturel. 

Nous pouvons conclure que le petit Eugène trouvait dans sa famille 
le lieu et le moyen propice pour s’initier à une vie chrétienne authenti-
que dont la dévotion à Marie tenait une bonne place : « dans sa propre 
famille, à l’école de son père, de sa mère et de ses dignes oncles, nous 
l’avons vu pratiquer déjà les vertus de l’enfance à un haut degré »9. 
Son père avoue ne pas passer un « seul jour de sa vie sans invoquer la 
Vierge » ; pour sa mère, « l’office de la Sainte Vierge est un exercice 
de prédilection » et pour ne pas parler de son oncle qui est un fervent 
adepte du ‘vœu de sang’, un défenseur acharné de la doctrine de l’Im-
maculée Conception de Marie. Ainsi, Eugène apprit depuis les bas-âge 
à aimer et à prier la Sainte Vierge. Il ne nous semble pas exagéré de 
considérer la dévotion mariale d’Eugène à la fois comme le développe-
ment d’une ‘semence spirituelle’ jetée par sa mère dans son cœur d’en-
fant et comme un ‘héritage spirituel’ reçu de son père et de son oncle, 
le Chanoine Fortuné. 

L’initiation chrétienne commencée en famille se poursuit dans 
les écoles que le petit Eugène fréquente, notamment au Collège Royal 
Bourbon à Aix-en-Provence (1790-1791) et au Collège des Nobles à 
Turin en Italie (1791-1794). Est-ce qu’il apprend quelque chose de la 
Sainte Vierge durant son bref séjour dans cet établissement scolaire 
Bourbon, où les Jésuites ont cédé la main aux Pères de la Doctrine 
chrétienne (Doctrinaires) ? Oui, on peut le supposer parce que le cha-

Joseph Eugène de Mazenod, Fondateur des Missionnaires Oblats de Marie Immacu-
lée.

8 Proc. Apost. Massil. Servi Dei Caroli Eug. De Mazenod, fol. 201.
9 A. REY, Histoire de Mgr Charles-Joseph-Eugène de Mazenod, évêque de Mar-

seille, fondateur de la Congrégation des Oblats de Marie Immaculée, Vol I, Rome-Mar-
seille, Maison générale, 1928, p. 25. 



St
ud

ia
 4

   
l 

 2
0 

 l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

noine Leflon nous fait connaître l’essentiel du programme des matières 
suivies au Collège des pères Doctrinaires : 

pour l’instruction religieuse, vie de Jésus-Christ jusqu’au début de 
sa vie publique, et l’Histoire sainte depuis la création jusqu’à la fin 
des Juges […]. La formation spirituelle est uniquement basée sur la 
Bible et l’histoire, sans recours à un catéchisme abstrait, car celui 
qu’on fait traduire est purement historique10.

S’il est vrai que l’instruction religieuse des Doctrinaires sur la Bi-
ble se basait sur le Christ avant sa vie publique, cet enseignement ne 
pouvait pas logiquement se passer de la Vierge Marie, bien présente 
à cette période de la vie cachée de Jésus à Nazareth. En d’autres ter-
mes, parler de Jésus avant sa vie publique, c’est inéluctablement faire 
référence à l’Évangile de l’enfance, c’est-à-dire la généalogie de Jésus 
(dont la finale mentionne Joseph, époux de Marie, de laquelle est né Jé-
sus que l’on appelle Christ), l’annonciation à Marie, la naissance de Jé-
sus, sa présentation au temple, sa perte et son recouvrement à ce même 
temple et sa vie cachée à Nazareth avec Marie et Joseph, etc. Disons 
qu’en plus de la foi héritée en famille, l’enseignement des Doctrinaires, 
décidément pragmatique (sans recours à un catéchisme abstrait) a dû 
affermir la pratique religieuse et la dévotion mariale de notre jeune pro-
vençal. Mais il faut dire que, malgré leur comportement jansénisant, la 
plupart des Doctrinaires sont restés attachés à la Sainte Vierge et n’ont 
pas lâché leur pratique de dévotion mariale, à en croire le témoignage 
de Bremond : 

Soyez sûr que tous, ils récitaient chaque jour leur chapelet [sauf ex-
ception], ils auraient voulu, pour rien au monde, se dépouiller de leur 
scapulaire11.

La dévotion qu’on rencontre dans la famille Mazenod est loin d’être 
un cas d’exception. Des villes entières sont consacrées à Marie, comme 
à Grasse, où l’« on voyait encore à chaque porte de la ville une image de 
la Vierge avec une lampe qui brûlait durant toute la nuit et tous les soirs 

10 J. LEFLON, Eugène de Mazenod, Évêque de Marseille, Fondateur des Mission-
naires Oblats de Marie Immaculée 1782-1861, t. I, Paris, Plon, 1957, pp. 76-77.

11 H. BREMOND, Histoire littéraire du sentiment religieux en France depuis la 
fin des guerres de religion jusqu’à nos jours, t. IX, Paris, Blond et Gay, 1932, p. 275. 



C
ha

pi
tr

e 
I 

  l
  

21
  l

   
L

a 
V

ie
rg

e 
M

ar
ie

 d
an

s 
l’

it
in

ér
ai

re
 s

pi
ri

tu
el

on y chantait des litanies »12. Dans la ville même d’Aix, le sanctuaire 
marial Notre-Dame de la Seds (Siège de la Sagesse) attire les foules. Le 
petit Eugène, fils de sa culture, profite donc de la foi de ses ancêtres et 
de la dévotion héritée d’eux depuis de longs siècles. Même s’il ne saisit 
pas toute la signification de ces exercices de piété, il nourrit cependant 
la connaissance de la religion et s’attache particulièrement à la Mère de 
Dieu. Il jette par là même les bases de son amour indéfectible pour la 
Bonne Mère.

Ce que nous appelons période d’initiation se termine avec l’étape 
de Turin. Avant de fouler le sol turinois, Eugène de Mazenod rejoint 
son père à Nice où ils restèrent cinq mois. Du point de vue de la for-
mation spirituelle, rien de spécial à signaler, car « à Nice, Eugène ne 
fit que passer »13 selon l’expression lapidaire d’Aimé Roche. A Turin, 
première ville italienne d’exil, le petit Eugène est inscrit providentielle-
ment14 au Collège des Nobles. Ce prestigieux établissement scolaire est 
à la charge des pères Barnabites qui assurent une éducation de qualité. 
Dans le programme assez bien varié (lettres, sciences, sport, art, etc.), 
la formation religieuse figure en bonne place, c’est-à-dire au premier 
Article du Règlement :

Les exercices de piété sont le fondement principal sur lequel doit 
s’appuyer l’éducation, on donnera aux pensionnaires un habile di-
recteur spirituel, qui les instruira des vraies maximes de la religion 
en leur faisant une fois par semaine le catéchisme et, le dimanche, en 
leur expliquant l’Évangile ou en leur adressant quelque instruction 
de morale chrétienne adaptée à leur condition, à leur âge15.

12 P. MASSON, La Provence au XVIIIe siècle, t. 2, Paris, Hachette, 1936, pp. 
561-570.

13A. ROCHE, Quand souffle le mistral, Lyon, Ed. du Chalet, 1960, p. 14.
14 C’est vraiment le cas de le dire, car le collège des Nobles de Turin était réservé 

aux fils aristocrates piémontais et l’inscription supposait le placet du Roi de Sardaigne, 
Victor Amédée III, à l’époque. Selon le père Salgado, « c’est la Providence qui viellait 
de près à la préparation du futur Fondateur des Oblats de Marie Immaculée » (J.M. 
SALGADO, « Aux origines de la dévotion mariale du Fondateur des Oblats de Marie 
Immaculée, le Bienheureux Eugène de Mazenod », in MI, XXV (1989), p. 109).

15J. PIELORZ cité par J.-M. SALGADO, « Aux origines de la dévotion mariale 
du Fondateur… », p. 109.



St
ud

ia
 4

   
l 

 2
2 

 l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

Outre les deux retraites annuelles et la conduite personnelle du ver-
tueux Recteur, le père Joseph Faenza, l’éducation des jeunes pension-
naires du collège était fondée sur un opuscule intitulé Manuale di vita 
cristiana (Manuel de vie chrétienne), composé par ce dit recteur, mal-
heureusement introuvable aujourd’hui. Les recherches de Jean-Marie 
Salgado révèlent qu’en plus du Manuale di vita cristiana édité par les 
Barnabites, deux autres ouvrages aussi importants sont en usage dans 
leurs établissements scolaires. 

Le premier livre est intitulé : Scuola di pietà aperta da Maria Ver-
gine a’giovani che frequentano la sua Congregazione, con un breve 
trattato degli uffici, che loro appartengono16 (Ecole de piété ouverte par 
la Vierge Marie aux jeunes qui fréquentent sa congrégation avec un bref 
traité des offices qui leur appartiennent). Salgado écrit à ce propos : 

Le titre de cet opuscule est assez éloquent et si Eugène de Mazenod 
eut la grâce de s’en servir, il ne put que raffermir la dévotion mariale 
qu’il avait puisée au sein de sa famille17.

Nous nous demandons pour notre part, s’il ne faudrait pas établir 
un lien entre cette éducation dont bénéficie le petit Eugène de Mazenod 
à la Scuola di pietà aperta da Maria Vergine… des Barnabites de Tu-
rin avec ce qu’il fondera lui-même plus tard dans les premières années 
de son ministère sacerdotale à Aix-en-Provence, l’Association (appelée 
aussi congrégation) de la Jeunesse Chrétienne, placée également sous 
le patronage de la Vierge Marie. 

Le second manuel, plus intéressant du point de vue mariologique, 
porte le titre de Esercizio quotidiano di orazioni de’ Sig.Ri convitto-
ri de’ nobili di San Francesco Saverio diretti da’ Cherici Reg. di San 
Paolo. Col modo di ascoltare con frutto, e servire la Santa Messa, con 
l’aggiunta di alcuni pii Affetti per apparecchio alla Santa Confessione, 
e Comunione. Tratti dalla Opera di S. Francesco di Sales18. Il s’agit ici 

16 CAMBUCETI L., Scuola di pietà aperta da Maria Vergine a’giovani che fre-
quentano la sua Congregazione, con un breve trattato degli uffici, che loro appartengo-
no, Bologna, Lelio dalla Volpe, 1755.

17 J.-M. SALGADO, « Aux origines de la dévotion mariale du Fondateur des 
Oblats », p. 110.

18 Ce manuel à l’usage des pensionnaires du Collège des Nobles de Turin n’indi-
que pas le nom de l’auteur, ce serait en fait l’œuvre du père Ferdinando M. BERSAMI 
(1723-1803), édité à Bologne, par Lelio dalla Volpe en 1791.



C
ha

pi
tr

e 
I 

  l
  

23
  l

   
L

a 
V

ie
rg

e 
M

ar
ie

 d
an

s 
l’

it
in

ér
ai

re
 s

pi
ri

tu
el

d’un manuel des prières que chaque élève devait normalement possé-
der. Cet opuscule offre l’avantage de refléter le rythme de la vie et de la 
prière quotidienne des jeunes collégiens. Le contenu de cet ouvrage est 
foncièrement marial :

On récitait chaque jour Prime, Tierce, Sexte et None du Petit office 
de la Sainte Vierge. A la prière du matin, outre l’Angelus, on récitait 
3 Ave Maria ad onore della triplicata Verginità di nostra Signora in-
nanzi al Parto, nel Parto, e dopo il Parto per il dono della santa Pu-
rità. On récitait chaque jour 5 dizaines de chapelet médité soit après 
la sieste en été, soit le soir en hiver, et cela était suivi des Litanies de 
la Sainte Vierge, du Salve Regina et du Sub tuum praesidium. Si on 
ajoutait l’obligation d’assister à la Sainte Messe chaque jour, on ne 
saurait trouver un climat plus propice à l’épanouissement de la piété 
et de la dévotion mariale19.

Alors que les Doctrinaires au Collège Bourbon d’Aix ne s’en te-
naient qu’au strict minimum, chez les Barnabites à Turin par contre, les 
exercices de piété en l’honneur de Marie abondent (office de la Sainte 
Vierge, Chapelet, litanies, les prières de l’Angelus, du Salve Regina 
et Ave Maria récitées plusieurs fois). Comme on peut le remarquer, 
l’initiation chrétienne de notre jeune provençal arrive à son sommet. 
Il assimile les leçons sur le mystère du Christ, de l’Église et de Marie. 
Outre ses cours de formation religieuse à l’école, il suit le catéchisme, 
se prépare aux sacrements et s’efforce de vivre selon les valeurs de la 
foi chrétienne. En ce sens, sa dévotion mariale n’est ni un sentiment 
superficiel, ni un exercice de formalité, mais au contraire, une force de 
vie, capable d’affronter les grandes épreuves20 et les vicissitudes de la 
vie quotidienne. C’est durant cette période qu’Eugène reçoit le 5 avril 

19 J.-M. SALGADO, « Aux origines de la dévotion mariale du Fondateur des 
Oblats », p. 111.

20 Opéré par le docteur Pinchinati, d’une loupe à l’œil gauche qui le défigurait 
malencontreusement  ; le petit Eugène voulut épargner ses parents de cette horrible 
émotion. D’abord, il paniqua ; ensuite, « Eugène comprit qu’il avait trop compté sur 
son énergie naturelle et, se jetant à genoux, implora de Dieu la force dont il avait be-
soin […]. D’anesthésie, il n’était pas question […], l’enfant ne poussa pas de cri, ne 
laissa entendre aucune plainte, et le chirurgien put opérer à son aise, non sans admirer 
l’étonnant courage qui facilitait sa tâche infiniment délicate » (J. LEFLON, Eugène de 
Mazenod…, pp. 102-103).



St
ud

ia
 4

   
l 

 2
4 

 l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

1792 les deux derniers sacrements de l’initiation chrétienne : le 5 avril 
1792, la première communion et le 3 juin de la même année, la confir-
mation.

L’éveil de la piété mariale et les premiers engagements personnels 
envers Marie

De Turin, la famille Mazenod se déplace pour Venise où elle res-
tera jusqu’en 1897. Ici, sous la direction spirituelle d’un prêtre nommé 
Bartolomeo (alias Bartolo) Zinelli21, Eugène de Mazenod approfondit 
d’une manière exceptionnelle sa vie spirituelle. L’aide que lui apporte 
ce ‘saint prêtre’ touche toutes les dimensions de sa vie : humaine, intel-
lectuelle, morale et surtout spirituelle. Cette étape de Venise permit un 
véritable éveil de la piété mariale du petit Eugène qui devient capable 
de s’engager personnellement en suivant un Règlement de vie dans le-
quel la Vierge Marie tient une place de choix. A Venise, pourrions-nous 
dire, le petit Eugène à 12 ans, vit une espèce de ‘noviciat’, au sens d’une 
expérience profonde et forte qui lui servira de base spirituelle pour tout 
le reste de sa vie. Il reconnaît lui-même l’apport remarquable de son 
Directeur spirituel Don Bartolo qui l’éveille à la religion, à la vocation 
sacerdotale et à la piété : 

un homme de Dieu […], préparé par sa main habile et de la grâce du 
Saint Esprit, un instrument pour connaître et vivre les fondements 
de la religion et de la piété sur lesquelles la miséricorde de Dieu a 
construit l’édifice de ma vie spirituelle22. 

Cela ne veut pas dire qu’Eugène n’ait jamais bénéficié d’une ins-
truction chrétienne avant sa rencontre avec Don Bartolo; il veut insis-
ter sur l’influence profonde et le caractère indélébile de la formation 

21 A cette époque la Compagnie des Jésuites est supprimée, Don Bartolo Zinelli 
se fait membre de la Société des Pères de la Foi : « Un véritable homme de Dieu, très 
attaché à la Société, d’une humilité profonde, d’une charité ardente, il se distinguait 
surtout par son zèle […]. Le plus grand mérite de Don Bartolo Zinelli a été de former 
l’âme d’Eugène, de semer dans son cœur le désir du sacerdoce, et par suite de donner 
à l’Église un fondateur de Congrégation religieuse, un évêque et, finalement, un saint 
canonisé » (J. PIELORZ, « Zinelli, Bartolo (1766-1803) », in DHO, Vol. I, p. 748).

22 E. DE MAZENOD, « Souvenirs de famille », in MIS 4 (1866), pp. 124-125.



C
ha

pi
tr

e 
I 

  l
  

25
  l

   
L

a 
V

ie
rg

e 
M

ar
ie

 d
an

s 
l’

it
in

ér
ai

re
 s

pi
ri

tu
el

reçue de ce ‘saint prêtre’. Plus que d’autres, c’est Don Bartolo qui le 
marquera davantage au point de dire : « Je reconnais devoir à ce saint 
Prêtre, après Dieu, tout le peu de bien qu’il y a en moi »23. Eugène écrit 
par ailleurs :

C’est ce prêtre D. Bartolo, mort en odeur de sainteté, qui m’a instruit 
dans la religion et inspiré les sentiments de piété qui ont préservé ma 
jeunesse des écarts sur lesquels tant d’autres ont eu à gémir, faute 
d’avoir rencontré les mêmes secours24.

On sait qu’Eugène est adopté par la famille des Zinelli avec les-
quels il partage la même table pour l’étude, les repas du soir, les temps 
des récréations, l’amitié et la prière. Particulièrement avec Don Bartolo, 
Eugène récite l’office du Bréviaire, prie le rosaire (ou chapelet) et fait 
souvent des haltes de prière durant leurs promenades. A tous ces exer-
cices, s’ajoutent 

l’assistance quotidienne à la Sainte Messe, la communion fréquen-
te, la confession hebdomadaire et la dévotion à la Très Sainte Vier-
ge Marie. Cette dernière dévotion a toujours été recommandée par 
l’Église pour aider à surmonter la crise de puberté; or Eugène récitait 
chaque jour le chapelet et le petit office de la Sainte Vierge. A pro-
pos de ce dernier exercice de piété les Souvenirs de famille racontent 
ce qui suit : On le voyait […] se revêtir volontiers, quand il était à 

23 A. REY, Histoire de Monseigneur Charles Eugène Joseph de Mazenod…, Vol. 
1, p. 25.

24 E. DE MAZENOD, « Souvenirs de famille », in MIS, 4 (1866), pp. 124-125. Il 
est vrai que pour Eugène l’attachement à Don Bartolo va au-delà d’une simple admira-
tion, il le considère comme celui qu’il l’a enfanté dans la vie spirituelle. Ce qu’il écrit à 
son ami Abbé de Forbin-Janson qui se trouve en voyage à Rome est plus qu’éloquent : 
« Informe-toi s’il existe à Rome quelque Père de la Foi. Parle-lui, si tu en retrouves, de 
mon cher et saint maître le père Barthélémy Zinelli, mort à Rome en odeur de sainteté 
en 1802. Fais-toi conduire à son tombeau pour y prier en mon nom, avec toute la fer-
veur dont tu seras capable, pour obtenir de Dieu par son intercession toutes les grâces 
qu’il a si souvent demandées pour moi, lorsqu’il était sur la terre. Quoique j’aie un bon 
nombre de ses lettres, pleines de l’esprit de Dieu qui l’a constamment animé, et que je 
possède plusieurs choses que je tiens de lui, si tu pouvais m’avoir quelques-unes de ses 
reliques, tu me ferais un présent inestimable. C’est à ce saint prêtre que je dois le petit 
brin de piété que je cultive si mal. Sans lui, je n’aurais jamais connu Dieu. Oh ! que tu 
es heureux de fouler la terre des saints ! » (Lettre à Monsieur l’abbé de Forbin-Janson, 
vicaire général de Chambéry, à Rome, juin 1814, in EO I, 15, p. 85).



St
ud

ia
 4

   
l 

 2
6 

 l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

la maison, d’une houppelande qui ressemblait à une soutane […] ; il 
se promenait dans la grande salle qu’on appelle à Venise il Portico, 
disant dévotement l’office de la Très-Sainte Vierge, qu’il récitait en 
entier chaque jour25.

Dans le Petit Règlement de vie26 que Don Bartolo lui trace, Eugène 
apprend et surtout doit vivre bien de choses : l’union, la vénération et 
la prière par rapport au Sacré-Cœur de Marie, la confiance et l’espé-
rance en Elle, la demande constante de sa protection et sa bénédiction 
maternelle, la confession de sa maternité divine et tout cela pour la plus 
grande gloire de Dieu. Voilà ce que le petit Eugène écrit :

J’unirai mes faibles adoration avec celles des Sacrés Cœurs de Jé-
sus et de Marie, des Anges et des Saints […] Vous, ô Marie, après 
Dieu, ma plus chère espérance, vous mon ange gardien, mes Saints 
Patrons, vous les Saints du ciel, âmes saintes du Purgatoire, assistez-
moi en toutes mes actions, soyez mes avocats auprès de Dieu et du 
Cœur de Jésus […]. Ce sera là mon exercice du matin. Avant de quit-
ter ma chambre, je me tournerai vers une église et je prierai à genoux 
Jésus de me bénir […]. Je me tournerai aussi vers l’image de Marie 
et lui demanderai humblement sa bénédiction maternelle par ces pa-
roles de Saint Stanislas : Mater vera Salvatoris, Mater adoptata pec-
catoris, in gremio maternae tuae pietatis, claude me. Je prendrai alors 
de l’eau bénite, je baiserai respectueusement mon crucifix à l’endroit 
des Plaies et du Cœur, la main de ma Mère Marie ayant ainsi tout 
disposé pour la plus grande gloire de Dieu, je sortirai de ma chambre 
pour aller à mes affaires27. 

La dévotion pratiquée par Eugène à travers ce Règlement est net-
tement équilibrée. La Vierge Marie tient une place de choix, mais sans 
usurper la gloire qui revient à Dieu et à Jésus. Eugène comprend que la 

25 E. DE MAZENOD, « Souvenirs de famille », p. 129-130.
26 Ce Petit Règlement de vie, retrouvé en partie, est un ensemble des prescriptions 

pratiques rédigées à la main libre par Don Bartolo Zinelli, en italien. Ce Règlement, 
écrit Eugène de Mazenod, est « plus précieux pour moi que tout l’or du monde » (A. 
REY, Histoire de Monseigneur Charles Eugène Joseph de Mazenod…, Vol. 1, p. 25).

27 Idem., p. 25. D’après le père Pielorz, il faut corriger une erreur typographique de 
REY et lire comme cela est écrit dans les manuscrits Mater adoptata et non pas adop-
tata peccatoris, parce qu’en fait, l’opposé de «Mater vera» n’est pas «Mater advocata, 
mais bien «Mater adoptata» (J. PIELORZ, La vie spirituelle de Mgr. de Mazenod, p. 
54, note 80).



C
ha

pi
tr

e 
I 

  l
  

27
  l

   
L

a 
V

ie
rg

e 
M

ar
ie

 d
an

s 
l’

it
in

ér
ai

re
 s

pi
ri

tu
el

dévotion à Marie n’est pas une fin en soi, mais plutôt un moyen pour 
progresser dans la vie spirituelle, pour sanctifier toutes ses activités (de-
voirs, études, services, prières). Le caractère pratique et répétitif de ce 
Règlement a sans doute permis à notre jeune provençal d’approfondir 
son amour pour Jésus et Marie. Dans les Archives28 de la maison gé-
nérales des OMI à Rome, on trouve une reproduction en peinture d’un 
jeune garçon (le petit Eugène probablement), pieusement à genoux, les 
deux mains jointes devant une statue de la Vierge Marie portant Jésus 
dans ses bras. Le moins qu’on puisse dire est que les exercices de piété 
commencés à Venise créeront chez le petit Eugène des reflexes qui ne 
lui quitterons plus jamais. 

Après Venise, les Mazenod arrivent à Naples en 1797 ; de lors, la 
fuite de ville en ville leur est devenue un exercice courant. La chance 
qu’Eugène ait eue à Venise en faisant l’expérience d’une vie réussie 
à tout point de vue avec le concours des Zinelli semble avoir été trop 
belle pour se répéter sous le triste ciel de Naples. Les Mazenod ne sont 
pas bien logés… : « Eugène n’a pas d’argent et, par conséquent, pas de 
maître, pas des livres ». Il passe une année dans l’oisiveté, il s’ennuie 
à mort :

Mon séjour à Naples fut pour moi une année accablante de la plus 
triste monotonie […]. Je puis dire que j’y perdis mon temps29.

Cependant, Eugène ne relâche pas sa vie spirituelle commencée à 
Venise. A distance, il se contente des conseils que lui prodigue son bien-
aimé directeur spirituel Don Bartolo :

Souvenez-vous toujours de la dévotion au Cœur adorable de Jésus 
Christ, du mois de mai, des 6 dimanches de saint Louis de Gonzague. 
Fréquentez les sacrements ; pratiquez l’oraison et la lecture spirituel-
le et soyez fidèle à tous vos devoirs de chrétien30.

Heureusement, la grâce de Dieu ne manquera pas à Eugène pour 
suivre et exécuter fidèlement les recommandations de Don Bartolo ; 

28 Arch. Gén. OMI, DM, VI A.
29 E. DE MAZENOD, « Souvenirs de famille », p. 271.	
30 B. ZINELLI, Lettre à Eugène, 20.05.1797, in A. REY, Histoire de Mgr. Charles-

Joseph-Eugène de Mazenod…, Vol. 1, p. 25.



St
ud

ia
 4

   
l 

 2
8 

 l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

ainsi, il sut entretenir vivante la flamme du zèle spirituelle allumée de-
puis Venise. Eugène écrira plus tard à ce propos : 

Grâce à Dieu, quoique dépourvu, je puis dire, de tous secours, je ne 
fus pas autre à Naples que ne je n’avais été à Venise31.

Sur les conseils téléguidés de son maître Bartolo, notre jeune che-
valier récite ses prières à l’honneur du Sacré-Cœur de Jésus, pratique sa 
dévotion envers la Vierge Marie, demande constamment l’intercession 
de saint Louis de Gonzague, fréquente les sacrements (surtout la com-
munion et la confession), continue la lecture spirituelle et s’applique 
avec assiduité à ses devoirs de chrétien. Quant à son rapport particulier 
avec la Sainte Vierge, ce séjour napolitain d’une année n’est pas pauvre 
comme on pourrait le croire. Eugène se remet en toute confiance à la 
Sainte Vierge devant les dangers de la vie32. On sait déjà que la Vierge 
Marie figure en bonne place dans le Petit Règlement de vie tracé à Ve-
nise ; Eugène le pratique volontiers à Naples. Toujours sur les conseils 
de Don Bartolo, Eugène vit d’une manière particulière la dévotion à 
Marie durant le mois de mai. Le fait qu’il fréquente une église dédiée 
à Marie, Santa Maria in Portico, où il sert souvent la messe de son 
oncle le Chanoine Fortuné, lui donne certainement l’occasion d’écouter 
davantage les instructions sur la Mère du Sauveur et d’approfondir sa 
dévotion envers elle.

On voit bien qu’Eugène, à 12 ans, s’éveille, s’engage personnelle-
ment et devient l’agent principal de sa dévotion à Marie. Il peut alors en 
toute conscience s’imposer une discipline et organiser sa vie de prière. 
D’où l’emploi fréquent de la première personne du singulier (Je), dans 
ses correspondances, preuve de sa volonté et de sa liberté dans les en-
gagements spirituels, notamment dans sa dévotion au Sacré-Cœur de 

31 E. DE MAZENOD, « Souvenirs de famille », p. 139.
32 Aimé Roche raconte un épisode vécu les derniers jours à Naples, lorsque Eugène 

fut exposé au grand danger de la mer : « Tous les Mazenod sont abord. Alors éclate une 
tempête qui tient en rade le vaisseau. A la faveur d’une accalmie, Eugène quitte le na-
vire en compagnie de Nanon, la vieille servante des Mazenod […]. De nouveau la mer 
est déchaînée. Entraînant Nanon, Eugène, sans hésiter se jette dans le canot qu’on leur 
a envoyé. Son intrépidité émoustille les matelots qui, le chapelet au poignet, se mettent 
à ramer comme des forçats […] » (A. ROCHE, Quand souffle le mistral, p. 19).



C
ha

pi
tr

e 
I 

  l
  

29
  l

   
L

a 
V

ie
rg

e 
M

ar
ie

 d
an

s 
l’

it
in

ér
ai

re
 s

pi
ri

tu
el

Jésus et de Marie33. Notre jeune homme ne reste pas simplement à ré-
citer les prières (même s’il continue à prier le petit office de la Vierge 
Marie et le chapelet), mais les assimile et les intériorise. Après Jésus, 
la Sainte Vierge devient réellement une présence vivante, un modèle de 
vie ; bref, une Maman, une Mère. Il se sent, en tout et pour tout, aimé, 
accompagné et soutenu par elle. Déjà à cet âge, on peut remarquer la 
juste place qu’Eugène accorde à Marie dans sa piété, sans faire d’elle 
une déesse ou une idole, car Marie, la Mater vera Salvatoris vient tou-
jours après Dieu. Ce recadrage christocentrique de sa dévotion mariale 
n’a jamais fait défaut. 

La ‘crise’ ou la tiédeur dans la dévotion mariale

La période que nous qualifions de ‘crise’ ou tiédeur de la vie spi-
rituelle s’étend de 1799 à 1806, soit du séjour à Palerme jusqu’à la 
redécouverte de la vocation sacerdotale à Aix. Pendant ce temps, l’ar-
deur de l’adolescent Eugène de Mazenod pour la religion s’affaiblit, 
mais sans s’éteindre complètement. Il arrive dans la vie des moments 
où la Providence nous humilie, mais pour nous forcer à recommencer 
de nouveau34. 

A Palerme, en Sicile, Eugène a la chance d’être adopté au palais du 
Duc de Cannizzaro et sa femme princesse de Larderia35. Eugène tient 
en grande estime cette princesse qui devient son confident ; il la consi-
dère comme « une sainte femme », il l’appelle sa « seconde mère », sa 
propre mère étant déjà retournée en France. Sur le plan spirituel, les 
Souvenirs de Famille révèlent qu’à Palerme, notre Eugène « négligea 

33 Ainsi s’adresse-t-il directement à Marie : « J’unirai mes faibles adoration avec 
celles des Sacrés-Cœurs de Jésus et de Marie […] Vous, ô Marie, après Dieu, ma plus 
chère espérance […]. Ce sera là mon exercice du matin […]. Je me tournerai aussi vers 
l’image de Marie et lui demanderai humblement sa bénédiction maternelle […] » (A. 
REY, Histoire de Monseigneur Charles Eugène Joseph de Mazenod…, Vol. 1, p. 25).

34 Voir BENOIT XVI, Lumière du monde. Le pape, l’Église et les signes des 
temps, Un entretien avec Peter Seewald, Città del Vaticano, Bayard/Centurion, 2010, p. 
56. Même si le Pape parle dans un contexte différent.

35 Cette sainte femme, Larderia, épouse du Duc Cannizzaro « dont la quasi-totalité 
des revenus passaient aux pauvres. Eugène était devenu son confident, son distributeur 
d’aumônes, coudoyant ainsi de nombreuses misères » (A. ROCHE, Quand souffle le 
mistral, p. 19).



St
ud

ia
 4

   
l 

 3
0 

 l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

sinon ses principaux devoirs du moins ces pratiques assidues qui sont 
comme le boulevard de l’âme et la sauvegarde des vertus »36. Cette tié-
deur37 spirituelle était prévisible pour plusieurs raisons : le manque de 

36 E. DE MAZENOD, « Souvenirs de famille », in MIS 4 (1866), p. 302.
37 La perception de Pielorz et Morabito semble réaliste en qualifiant de tiède la 

vie spirituelle d’Eugène à Palerme eu égard au relâchement de ses principaux devoirs 
de chrétien. Maurice Gilbert et Yvon Beaudouin parlent de la nuit des sens pour mon-
trer que, malgré les turpitudes de la jeunesse et la diminution des pratiques religieuses 
extérieures, Eugène est resté profondément attaché à la foi. Eugène décrit lui-même sa 
vie spirituelle à Palerme en ces termes : « Volesse il cielo che io avessi approfittato del 
tempo nel quale io avevo sul tuo spirito tanto potere quale io avevo sul mio cuore per 
farti conoscere ciò che io conoscevo delle sue infinite perfezioni, raccontarti alcune 
delle meraviglie che la grazia aveva operato in me pur senza merito alcuno da parte 
mia. Ispirarti per la religione lo stesso rispetto e lo stesso attaccamento che io avevo 
radicato in fondo al cuore, ma che io troppo spesso soffocavo […] Ma a 17 o 18 anni 
purtroppo non sempre si ascolta la ragione ! » (Lettre à F. Cannizzaro, juillet 1816). Les 
regrets exprimés de ne pas avoir suivi la voie de la raison sont éloquents. On gagnerait, 
à notre avis de concilier les deux perceptions : tiédeur et nuit des sens. Comme on peut 
le remarquer dans cette lettre susmentionnée  ; le désir profond d’une vie spirituelle 
centrée sur le Christ, mais de fois étouffée par la fredaine de la jeunesse. On ne peut pas 
nier qu’Eugène relâcha l’assiduité de la pratique religieuse initiée à Venise et à Naples. 
D’ailleurs, il le reconnaît lui-même dans une lettre adressée plus tard à sa mère en di-
sant je commençais à quitter cet état de tiédeur dans lequel j’étais tombé, et qui m’eut 
infailliblement conduit à la mort (Lettre à sa mère, 23-24 mars 1809). A. Roche écrit : 
« Il convient de dire : à Palerme, Eugène s’amusa comme un gentilhomme correct, sans 
graves écarts. Mais il frôla le précipice. Et ce fut, comme lui-même l’affirme, l’infinie 
bonté de Dieu, qui par sa puissante grâce (le) préserva constamment au milieu de 
bien grands dangers » (A. ROCHE, Quand souffle le mistral, p. 19). B. Dullier est très 
tranchant : « […] à Palerme, il [Eugène] plonge dans un monde d’insouciance. Il brille 
dans les salons et la cour. Il se pare du titre de comte et oublie complètement la piété de 
son enfance » (B. DULLIER, Prier 15 jours avec Eugène de Mazenod, Fondateur des 
Oblats de Marie Immaculée, Évêque de Marseille, Bruyère-le-Chatel, Nouvelle Cité, 
2001, pp. 9-10). Quoi que vraie, la tiédeur de la pratique religieuse chez Eugène s’avère 
insuffisant pour décrire son expérience spirituelle vécue à Palerme. Malgré cette tié-
deur, la flamme de la foi ne s’était pas complètement atteinte, car il ressentait toujours 
l’attirance vers les choses de Dieu. La mélancolie de la ferveur vécue à Venise et le 
déchirement intérieur causé par l’affaiblissement de la pratique religieuse le faisaient 
de fois pleurer : « J’étais loin de prendre part à ces divertissements […]. Quand je me 
trouve au milieu de cette dissipation […], mon cœur se resserre […]. Je me livre à des 
pensées sérieuses, mélancoliques même, au point d’être tenté de pleurer » (A. ROCHE, 
Quand souffle le mistral, p. 19). Par ailleurs, qualifier de nuit des sens la vie spirituelle 
d’Eugène à Palerme court le risque d’imaginer une expérience mystique trop forte et, 
par conséquent de spiritualiser à outrance une vie chrétienne plus ou moins normale. 
On doit noter aussi que les textes où Eugène parle de sa vie à Palerme sont des ‘confes-



C
ha

pi
tr

e 
I 

  l
  

31
  l

   
L

a 
V

ie
rg

e 
M

ar
ie

 d
an

s 
l’

it
in

ér
ai

re
 s

pi
ri

tu
el

direction spirituelle, les facilités de la vie du château et l’adolescence. 
Il manque aux côté d’Eugène un directeur spirituel même si Don Bar-
tolo38 veut encore à distance s’enquérir de son progrès spirituel en lui 
prodiguant quelques conseils centrés sur la dévotion à Jésus et Marie : 
« Rien contre Dieu ; rien contre Marie […], sois un bon garçon, tout 
pour Jésus, tout pour Marie »39. Le cadre et le style du château princier 
de Palerme, avec son cortège des divertissements et des facilités furent 
bien différents de la maison pieuse des Zinelli à Venise ou encore de 
la solitude de Naples. Eugène avait atteint à Palerme l’âge d’un jeune 
homme traversant le mistral de l’adolescence, même si du point de vue 
morale, sa conduite n’accuse nullement des fautes graves. 

Malgré l’affaiblissement de la pratique religieuse, Eugène fait 
quelques expériences importantes du point de vue de la dévotion ma-
riale. On sait que durant son voyage vers Palerme, Eugène avait fait une 
escale à la cité de Alcamo où il eut l’occasion de visiter et d’apprécier 
une image de la Vierge Marie de Raffaello Sanzio40, illustre peintre des 
plusieurs célèbres Madonne italiennes. Voici les sentiments que lui ins-
pire cette splendide œuvre d’art : 

Dirai-je un mot de la ville d’Alcamo, dont notre hôte, l’abbé Pastori, 
était gouverneur ? Elle est assez bien située, mais mal bâtie. Sa popu-
lation s’élève à 13,000 âmes. On y voit plusieurs églises et quelques 
couvents de moines et de religieuses. On admire, dans l’église des 
Récoltes, un superbe tableau de Raphaël  : c’est une Vierge assise, 

sions’ postérieures ; des réflexions après coup, une réévaluation de sa vie passée avant 
l’expérience du Vendredi saint 1807. Dans sa correspondance durant les années passées 
à Palerme, Eugène ne mentionne pas le nom de Jésus Christ ; la quête de Dieu ne sem-
ble pas être sa première préoccupation.

38 Don Bartolo Zinelli meurt en odeur de sainteté en 1802 et la Princesse de Lar-
deria aussi; deux personnes extrêmement chères à Eugène. Il perd du coup ses deux 
entraîneurs spirituels ; ces tristes événements ne le laissent pas indifférent.

39 Dans les dernières correspondances, Don Bartolo conseille son ouaille Eugène 
: « Niente contro Dio, niente senza Dio. Siate un bravo giovane, tutto di Gesù e tutto di 
Maria » (B. ZINELLI, Lettera à Eugenio, 12.10.1801, in A. REY, Histoire de Monsei-
gneur Charles Eugène Joseph de Mazenod..., Vol. 1., p. 44).

40 Raffaello Sanzio da Urbino (1483-1520) est un célèbre peintre italien de la 
renaissance. Parmi ses chefs-d’œuvre figurent plusieurs Madones. L’art de ce maître 
du classicisme allie précision du dessin, harmonie des lignes, délicatesses des couleurs 
avec une ampleur spatiale et expressive toute nouvelle. Son influence a été considérable 
jusqu’à la fin du XIXe siècle.



St
ud

ia
 4

   
l 

 3
2 

 l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

tenant l’Enfant Jésus sur ses genoux ; saint Joseph est à gauche, et 
par anachronisme assez commun chez les peintres, saint François a 
été placé à droite de la Vierge. Au devant du tableau sont peints des 
hommes et des femmes. Dommage qu’une si belle peinture soit pla-
cée dans une église si reculée !41

Eugène admire l’œuvre et regrette qu’un si beau bijou ne soit placé 
au grand jour ; l’église dei Recolletti lui apparaît trop discrète. La Mère 
du Seigneur ne mériterait-elle pas d’être connue et aimée ? Il n’est pas 
impossible qu’Eugène ait prié devant cette image car il ne cachait pas 
son penchant pour les représentations de Jésus et de Marie : une pein-
ture, avons-nous dit, le montre à genoux, en prière devant une statue de 
la Vierge Marie à Venise. A Palerme, Eugène est témoin de deux événe-
ments d’ordre liturgique et dévotionnel qui manifestent l’attachement 
populaire des Siciliens envers la Mère de Dieu. Il s’agit de la fête dite 
Triomphe de la Rédemption célébrée le 8 septembre, le jour de la Nati-
vité de la Vierge Marie et ce qu’on appelle le pacte (ou vœu) de sang. 

A propos de la fête mariale du 8 septembre, les Souvenirs de Fa-
mille reprennent la description qu’en fait Eugène  ; il s’agissait d’une 
solennité, honorée de la présence du Roi, des autorités de la cité, des 
invités, les feux d’artifices, etc. ; le tout dans une ambiance de grande 
fête où les divertissements et les danses durent toute la nuit : 

Le 8 septembre, on célèbre la fête de la Sainte Vierge en grande so-
lennité. La ville ne manquait jamais d’inviter le roi à assister au feu 
d’artifice et à la soirée qu’elle donne à cette occasion : le roi accepte 
toujours, et nous fûmes du nombre des invités. Le roi repartit de bon-
ne heure, et nous ne tardâmes pas à le suivre, laissant le champ libre 
aux armateurs de la danse, pour se livrer à ce divertissement toute la 
nuit, si bon leur semblait. Les rafraîchissements ne manquèrent pas 
à cette fête42.

La longue description que fait Eugène de Mazenod de cette fête 
retrace l’histoire du salut opéré par le Christ, à partir de l’Annonciation 
jusqu’à la passion :

41 E. DE MAZENOD, « Souvenirs de famille », p. 289.
42 Idem., pp. 298-299.



C
ha

pi
tr

e 
I 

  l
  

33
  l

   
L

a 
V

ie
rg

e 
M

ar
ie

 d
an

s 
l’

it
in

ér
ai

re
 s

pi
ri

tu
el

Suivent les grands prophètes Isaïe, Jérémie pleurant, Ezéchiel et 
Daniel ; puis la Virginité, l’Humilité, l’archange Gabriel, la Sainte 
Vierge et l’Enfant Jésus, l’Ange qui annonce la naissance de l’En-
fant aux pasteurs, la Sainte Vierge et l’Enfant Jésus dans un berceau 
grand comme la main, accompagnée de saint Joseph ; la Joie et la 
Paix, Iris, l’apparition de l’Etoile, les trois Mages, deux emblèmes, 
la Lumière évangélique avec une torche à la main, l’Idolâtrie avec 
un encensoir brisé et de petites marionnettes  ; la Fuite en Egypte, 
la Sainte Vierge sur une jument avec saint Joseph et plusieurs en-
fants ; le massacre des Innocents, des femmes et des tyrans, avec des 
enfants de carton aux bras ; Hérode avec son sceptre ; Jésus-Christ 
accompagné de la sainte Vierge et de saint Joseph ; Notre-Seigneur 
disputant avec les Docteurs ; son baptême ; saint Jean-Baptiste vêtu 
de peau ; le Sauveur au moment de recevoir le baptême ; un Ange ; 
les miracles de Jésus-Christ  ; une foule d’aveugles, des sourds, de 
boiteux et de lépreux  ; le Sauveur avec la Samaritaine, Résurrec-
tion de Lazare, Marthe, Marie-Madeleine, Jésus-Christ devant La-
zare ressuscité ; conseil de la Synagogue, deux gardes, les pontifes, 
les anciens du peuples, les magistrats du temple, les membres du 
Sanhédrin  ; l’entrée dans Jérusalem, le Sauveur assis sur un âne, 
entouré, ou pour mieux dire suivi de ses disciples, et précédé d’une 
quantité d’enfants. La Passion ; des soldats et des argousins avec Ju-
das à leur tête ; Anne, Caïphe, Hérode ; apparition devant Pilate avec 
des fouets, une couronne, une cuvette et un pot à eau pour se laver 
les mains ; des soldats avec les instruments du Crucifiement ; centu-
rion à cheval, un soldat avec une lance, plusieurs soldats convertis ; 
Joseph d’Arimathie, Nicodème avec une vases de parfums, la Sainte 
Vierge, saint Jean, Marie Cléophas et Marie-Madeleine, les quatre 
Evangélistes faisant semblant d’écrire sur un missel  ; le genre hu-
main portant une croix43.

Sans craindre de se répéter, Eugène cite la Vierge Marie plusieurs 
fois dans cette histoire ; au moins cinq fois de façon explicite : Marie 
avant la naissance de Jésus, Marie avec l’Enfant, Marie pendant la fuite 
en Egypte, Marie en compagnie de Jésus et de Joseph avant sa vie pu-
blique et enfin Marie avec l’Apôtre saint Jean près de la croix de Jésus. 
Cette répétition du nom de la Sainte Vierge n’est pas le fait du hasard ; 
c’est plutôt une prise de conscience du rôle coopérateur de Marie dans 

43 Idem, pp. 300-301.



St
ud

ia
 4

   
l 

 3
4 

 l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

le plan salvifique et de sa réalisation à travers l’histoire, dès la naissance 
jusqu’à la résurrection du Christ en passant par sa vie publique et sa 
mort en croix. Kazimierz Lubowicki fait remarquer avec justesse que, 
dans ce texte, Eugène mentionne toujours Marie à côté du Christ ou 
en relation avec lui (insieme con Cristo oppure in relazione a Cristo). 
Cette proximité de la Mère avec le Fils, devenus inséparables, pourrait 
indiquer, dit-il, « come era diventato abituale per lui guardare Maria in 
una prospettiva cristocentrica, nella prospettiva della salvezza »44.

Un autre fait qui a sans doute impressionné et touché le cœur 
d’Eugène à Palerme est le mouvement spectaculaire suscité par la dé-
votion populaire dit « vœu du sang »45. Ce mouvement de piété mariale 
initié au début du 17è siècle dans les universités espagnoles gagnera 
très vite l’Italie. Les différentes couches de la population, sans excep-
tion (Évêques, prêtres, religieux, fidèles laïcs, autorités civiles, etc.) 
expriment leur foi en la vérité de l’Immaculée Conception de la Sainte 
Vierge Marie et se disent prêts à mourir pour défendre cette vérité. En 
Sicile, particulièrement à Palerme où la dévotion mariale fait partie 
d’une antique tradition chrétienne, le mouvement du vœu du sang ne 
pouvait y trouver qu’une terre fertile, devenant un fait courant. Eugène 
lui-même, semble-t-il, ne s’engage pas à ce vœu du sang, mais reste 

44 K. LUBOWICHI, Maria nella vita del Beato Eugenio de Mazenod e della sua 
Congregazione, p.35.

45 Le vœu du sang est un mouvement des fidèles chrétiens qui s’engagent jusqu’à 
donner leur sang pour défendre l’Immaculée Conception de la Vierge Marie. Ce mou-
vement commence en 1617 dans les universités de Séville et Grenade en Espagne avant 
de se déferler sur l’Italie. Il se diffuse comme une traînée de poudre dans toutes les 
couches sociales. Les Ordres religieux, les Confraternités ne sont pas en reste. Mais le 
mouvement est fortement critiqué, notamment par Ludovico Antonio Muratori (1672-
1750) qui attaque le vœu du sang considérant que seule la foi réclame le sacrifice du 
sang et non pas ses opinions secondaires. Muratori fustigeait toute croyance superfi-
cielle et superstitieuse et voulait que la dévotion mariale soit subordonnée au Christ, 
à la liturgie et à la théologie et non pas le contraire. Dans son livre Della regolata 
devozione de’ cristiani (De la modérée dévotion des chrétiens) publié à Venise en 1748 
sous le pseudonyme de Lamindo Printanio (Lamindus Printanius), il indique en quoi 
consiste la vraie dévotion. Mais la critique positive de Muratori ne connut pas de suc-
cès, tellement que le mouvement du vœu du sang fut fortement enraciné dans la foi et 
la pratique des chrétiens d’alors, surtout en Espagne et en Sicile au sud de l’Italie (Voir 
S. DE FIORES, « Maria », in Nuovissimo dizionario, Vol. I, Bologna, Edizioni Deho-
niane, 2006, p. 849 et R. LAURENTIN, Court traité sur la Vierge Marie, 5ème édition, 
Paris, Lethielleux, 1968, p. 83).



C
ha

pi
tr

e 
I 

  l
  

35
  l

   
L

a 
V

ie
rg

e 
M

ar
ie

 d
an

s 
l’

it
in

ér
ai

re
 s

pi
ri

tu
el

témoin de cette impressionnante et vive dévotion mariale populaire. 
L’importance de cette expérience est le fait que la piété mariale popu-
laire met en relief un aspect particulier du mystère de la Sainte Vierge : 
l’Immaculée Conception. Le fait qu’Eugène de Mazenod donnera plus 
tard à sa congrégation le nom des « Missionnaires Oblats de Marie Im-
maculée » n’est pas sans lien, croyons-nous, avec les sentiments qu’il 
éprouva durant son séjour en terre sicilienne.

En octobre 1802, Eugène laisse son père à Palerme pour retrouver 
sa mère en France. Le divorce de ses parents semble consommé. L’ado-
lescent Eugène cherche en vain de retrouver son titre d’aristocrate  ; 
il rêve aussi sans succès d’un mariage richissime... Rien de tout cela, 
Eugène est terriblement déçu. Les cinq mois qu’il passe au château de 
famille, à la bastille de Saint-Laurent du Verdon en 1803 ne lui procu-
rent que solitude et ennui. Revenu à Aix-en-Provence,

Eugène court les club […]. Ce fringant cavalier qui chante, danse et 
fréquente le théâtre. Mais toutes ces mondanités lui donnent presque 
aussitôt la nausée46.

Le rêve de la belle France s’évanouit. Désespéré, notre jeune pro-
vençal préfère retourner en Sicile, en Italie ; mais on lui refuse les docu-
ments nécessaires ; plus rien ne semble lui sourire. Malgré tout, Eugène 
se montre courageux, s’adonne à des activités charitables. Il refuse de 
se tourner les pouces, cela est contraire à son caractère. Il fallait bien 
que toutes les portes se ferment ainsi devant son nez pour que la misé-
ricorde de Dieu lui en ouvre une, faite spécialement pour lui, taillée à 
la mesure de ses ambitions et de son tempérament, comme le lui dira 
l’abbé Magy : « votre vocation est aussi lumineuse que le plein midi 
dans le beau jour »47.

Sur le plan spirituel, le retour en France n’éteint nullement le feu 
de la foi allumé dès sa prime jeunesse mais, pour l’heure, enfoui sous 

46 A. ROCHE, Quand souffle le mistral, p. 21
47 Voir extraits des Lettres du P. Magy, première et deuxième lettres, mars-août 

1808, Rome, Archives de la Postulation générale OMI. Leflon commente non sans em-
phase le début de la découverte d’une nouvelle vocation pour Eugène de Mazenod : 
« L’heure arrive où celui-ci [le Christ] va le ressaisir pour toujours. Les lumières alors 
jailliront, si vives et si pénétrantes qu’enfin se dissiperont toutes les ombres, comme 
se dissipent les brunes d’hiver quand apparaît le soleil du printemps » (J. LEFLON, 
Eugène de Mazenod…, t. I, p. 295).



St
ud

ia
 4

   
l 

 3
6 

 l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

les cendres d’une vie aux allures mondaines. L’engagement à certaines 
activités librement consenties de la part d’Eugène témoigne des raisons 
surnaturelles qui l’animent. Il s’occupe des prisonniers d’Aix en les 
incitant notamment à fréquenter la messe, il enseigne le catéchisme aux 
enfants, surtout des campagnes, il se soucie de la vitalité de l’Église, 
de ses biens, de son personnel, de la qualité des vocations sacerdotales, 
etc. Dans le dessein d’approfondir sa foi personnelle et d’enrichir sa 
connaissance de la doctrine de l’Église, il étudie en autodidacte la Bible 
et la théologie. Il dévore les livres tant profanes que religieux, il est ca-
pable de résumer ses lectures et même de les critiquer (le cas du Génie 
du Christianisme de Chateaubriand). Eugène aiguise son argumentation 
afin d’affronter et de combattre le jansénisme, considéré alors comme 
une grande plaie du christianisme de son époque.

C’est durant cette période de ‘crise’, d’indécision, de recherche 
qu’Eugène fera l’expérience fondamentale de sa vie spirituelle et de sa 
vocation un certain Vendredi saint, fort probablement de 180748 :

Puis-je oublier ces larmes amères que la vue de la Croix fit couler 
de mes yeux un Vendredi saint. Ah ! Elles partaient du cœur, rien ne 
put en arrêter le cours, elles étaient trop abondantes pour qu’il me fût 
possible de les cacher […], c’est qu’au milieu de ce torrent de lar-
mes, malgré ma douleur, ou plutôt par le moyen de ma douleur, mon 
âme s’élançait vers sa fin dernière, vers Dieu […]. Le souvenir seul 
me remplit le cœur d’une douce satisfaction»49.

Certes, la Vierge Marie n’est pas mentionnée dans cette expérience 
fondatrice du Vendredi saint, son nom n’y apparaît pas. Mais peut-on 
conclure qu’il n’existe aucun rapport entre cette expérience du Vendre-

48 Le Fondateur n’a pas indiqué la date exacte de ce Vendredi saint. Les auteurs 
Oblats ne s’accordent pas toujours sur la fixation de cette date, même si l’on retient 
communément celle du Vendredi saint de l’année 1807. Pielorz étudie cette question et 
en arrive à conclure : « a) que le fondateur n’a jamais indiqué l’année de son expérience 
pendant les cérémonies d’un Vendredi saint et qu’il n’existe aucun indice valable pour 
en fixer la date ; b) que le processus de conversion du Fondateur commença au début 
de 1806 et se termina, quant à l’essentiel, c’est-à-dire vivre habituellement en état de 
grâce, en 1808. Si l’expérience d’un Vendredi saint avait eu lieu dans cette période, elle 
ne serait qu’un élément accélérateur de ce processus de conversion » (J. PIELORZ, 
« Vendredi saint de 1807, mythe ou réalité ? », in VOL 56 (1997), pp. 13-45 et « Ombres 
et lumières du dictionnaire des valeurs oblates », in VOL 58 (1999), pp. 393-394). 

49 J. LEFLON, Eugène de Mazenod…, pp. 296-297.



C
ha

pi
tr

e 
I 

  l
  

37
  l

   
L

a 
V

ie
rg

e 
M

ar
ie

 d
an

s 
l’

it
in

ér
ai

re
 s

pi
ri

tu
el

di saint faite par Eugène de Mazenod et sa dévotion à la Vierge Marie ? 
On pourrait poser la question autrement : quelle est la place et le rôle de 
Marie dans cette expérience du Vendredi saint, centrée sur la contem-
plation de la passion du Christ crucifié ? Pour mieux répondre à cette 
question, il nous faut éviter deux tentations : celle de la soudaineté de la 
‘conversion’ d’Eugène et celle d’opposer Marie à Jésus.

La ‘conversion’ d’Eugène n’est pas un fait soudain, brusque et 
inattendu ; elle est bien loin d’être comparée à celle de saint Paul sur le 
chemin de Damas. La ‘conversion’ d’Eugène est certainement le fruit 
de la grâce, mais aussi d’une longue préparation personnelle :

La conversion d’Eugène n’eut pas la même soudaineté, le même ca-
ractère dramatique et spectaculaire. Elle s’opère lentement, silen-
cieusement, connut des va-et-vient, des progrès, des reculs, il aurait 
dit des infidélités50.

En fait, Eugène croit en Jésus-Christ depuis son bas-âge ; il prati-
que la religion malgré quelques ‘tiédeurs’ durant son adolescence. Sa 
vie spirituelle est faite des progrès mais aussi des écarts. La particularité 
de l’expérience du Vendredi saint repose sur la prise de conscience de 
l’amour infini de Dieu et sur le caractère hautement sensible manifesté 
par Eugène (regrets, douleur et larmes, mais aussi satisfaction et bon-
heur). La découverte de cet amour infini du Sauveur aidera Eugène à 
aimer davantage l’Église, Corps mystique du Christ et à coopérer au 
salut du monde. Cette expérience lui permit de découvrir sa vocation 
et son charisme dans l’Église : être coopérateur du Christ Sauveur en 
évangélisant les plus pauvres. Si l’on comprend la conversion d’Eugène 
comme un long cheminement dont l’expérience du Vendredi saint 1807 
est le paroxysme ou tout au moins un moment-clé, alors on peut en-
trevoir plus facilement la présence de la Vierge Marie qui l’a toujours 
accompagné dans toutes les étapes de sa vie. 

La spiritualité d’Eugene de Mazenod n’admet pas d’opposer Jésus 
à Marie, ni de les séparer complètement. Lorsqu’il s’agit de Jésus, Ma-
rie doit être vue en toile de fond, même si elle n’est pas mentionnée ex-
plicitement. Dans une correspondance à sa mère, à qui Eugène envoie 

50 Ibidem.



St
ud

ia
 4

   
l 

 3
8 

 l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

deux images du Sacré-Cœur de Jésus et de Marie, il décrit les sentiments 
qui doivent habiter les personnes qui contempleront ces images :

en honorant le Sacré-Cœur de Jésus, c’est puiser l’amour de Dieu à 
sa source, et qu’en rendant hommage à celui de Marie, c’est lui rap-
peler toute la tendresse qu’elle nous a accordé sur le Calvaire quand 
son divin Fils nous légat à elle comme devant être ses enfants51. 

Sans forcer le sens de ce texte, on peut dire que le contenu de cet-
te lettre à des réminiscences avec l’expérience vécu le Vendredi saint 
1807 pendant la vénération de la croix du Christ. Ce texte offre l’avan-
tage de situer la Vierge Marie en rapport avec cette expérience du Ven-
dredi saint. Si en Jésus, nous bénéficions de l’amour infini de Dieu, en 
Marie, nous sommes comblés de la tendresse, de la consolation et du 
réconfort qu’une mère peut donner à ses enfants surtout dans les mo-
ments d’épreuves. Parce que Marie est présente au Calvaire au pied de 
la Croix (Jn 19, 25-27), il convient que tout regard porté sur le Christ 
crucifié se tourne aussi vers sa Mère. Non pas parce que la Sainte Vier-
ge l’exige, mais plutôt parce que le Christ lui-même nous l’indique et 
nous la donne comme une mère, avec tout ce que la maternité implique. 
C’est donc faire acte d’obéissance au Christ que de tourner son regard 
vers Marie et de reconnaître en elle l’expression vivante de la tendresse 
maternelle de Dieu. 

Un Vendredi saint de 1807, Eugène de Mazenod, à travers la 
contemplation du Christ crucifié avait découvert l’amour incommensu-
rable de Dieu ; il n’est pas impossible qu’il eut en même temps ou peu 
après porté son regard sur Marie, la Mère du Sauveur, la Femme qui se 
tenait au pied de la Croix. Même si la description de l’expérience mysti-
que de ce Vendredi saint ne mentionne pas Marie, il y aurait lieu d’ima-
giner le sentiment profond de reconnaissance filiale qui anime le cœur 
d’Eugène vis-à-vis de la tendre Mère de Dieu. Deux de ses lettres, la 
première peu avant le Vendredi saint 1807 et la seconde aussitôt après, 
traduisent les sentiments d’Eugène vis-à-vis de la Vierge Marie.

Dans la première lettre adressée à sa mère, la veille du 15 août 
1805 à Aix, Eugène s’exprime en ces termes :

51 Lettre à Madame de Mazenod, le 10.05.1809, in EO I, 14, p. 142.



C
ha

pi
tr

e 
I 

  l
  

39
  l

   
L

a 
V

ie
rg

e 
M

ar
ie

 d
an

s 
l’

it
in

ér
ai

re
 s

pi
ri

tu
el

Demain […] sera le jour de l’Assomption, une grande fête pour plu-
sieurs raisons. Je commencerai par l’office de la Vierge Marie le ma-
tin […] et puis il y aura la course des chevaux ; suivie des illumina-
tions et des feux d’artifice, parce qu’en dehors de la fête que célèbre 
toute l’Église, on fête aussi l’anniversaire de la naissance de Napo-
léon52.

Lors qu’Eugène dit Assomption, une grande fête pour plusieurs 
raisons, il s’agit objectivement des raisons liées à l’histoire du salut ; 
c’est-à-dire, au projet de Dieu pour la rédemption du genre humain ; 
mais subjectivement, il s’agit aussi pour Eugène de reconnaître tout 
ce que la Sainte Vierge Marie a réalisé dans sa vie personnelle, dans 
la vie de ses parents et de toute sa famille. Eugène évoque en ce même 
jour du 15 août deux fêtes : celle de l’Assomption de la Sainte Vierge 
et celle de la naissance de Napoléon. Il place délibérément la fête de 
l’Assomption de Marie avant celle de Napoléon quoique plus spectacu-
laire : Je commencerai, dit-il, par l’office de la Vierge Marie le matin. 
Cette préséance accordée à Marie n’est pas seulement chronologique, 
mais surtout qualitative. Eugène est un jeune équilibré qui aime bien 
se divertir, mais pour lui la priorité va au spirituel, son amour pour la 
Vierge Marie est plus grand.

Dans la seconde lettre écrite cette fois-ci à sa grand-mère, le 18 
octobre 1808, six jours après son entrée au séminaire Saint-Sulpice de 
Paris, il écrit :

demain, c’est la fête de la Vie intérieure de la sainte Vierge […], je 
vais me réjouir avec la très sainte Vierge de tout ce que Dieu a opéré 
de grandes choses en elle ! […] Soyons-lui dévoués […] ; nous at-
tendons tout de sa puissante intercession53.

C’est encore à l’occasion d’une fête mariale, celle de la Vie inté-
rieure de la sainte Vierge, de ses vertus dont la bonne odeur parfume 
l’enceinte du séminaire que le jeune séminariste de Mazenod se réjouit. 
Il n’est pas impossible qu’il se réjouit en même temps de la conversion 
que le Seigneur a opérée dans sa propre vie. En mesurant dès lors sa res-

52 Lettre à son père, le 14.08.1805, in EO I, 14, pp. 21-22.
53 Lettre à sa grand-mère C.-Elisabeth Joannis, le 18.08.1808, in EO I, 14, pp. 

72-73.



St
ud

ia
 4

   
l 

 4
0 

 l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

ponsabilité devant cette grâce inouïe de l’appel de Dieu à devenir prê-
tre, il espère l’intercession de la Sainte Vierge Marie pour l’aider dans 
sa vocation sacerdotale. Dans cette lettre aux allures d’un court traité de 
mariologie, on rencontre les qualificatifs suivants : Mère de toutes les 
vertus, Icône des merveilles du Tout-Puissant, Chef- d’œuvre de Dieu, 
Merveilleuse Avocate auprès de Dieu, Puisant intercesseur, Vierge Très 
Sainte, digne de dévotion, gloire de la femme, Chemin qui porte au 
Christ et canal de toutes les grâces. On aura constaté qu’Eugène pos-
sède une connaissance assez riche de la personne de Marie, il l’aime 
profondément et entretient avec elle un rapport vivant.

On peut conclure que malgré la ‘crise’, entendu comme abandon 
temporaire des exercices, affaiblissement de la ferveur religieuse, dis-
sipations causées par la vie mondaine, un fait reste vrai : les signes de 
la foi en Jésus Christ et de l’amour filial vis-à-vis de la Vierge Marie 
sont encore perceptibles dans la vie d’Eugène. Malgré la tiédeur de 
sa vie spirituelle, il n’en perd pas complètement les reflexes. Le phé-
nomène du vœu de sang auquel les palermitains, toutes les catégories 
confondues (autorités et bas peuple), s’adonnent dévotement attire par-
ticulièrement son attention sur le mystère de l’Immaculée Conception. 
Le récit qu’il en fera plus tard montre à quel point il en était impres-
sionné. Dès lors, l’Immaculée Conception marque profondément sa vie 
au point qu’il le rappellera cinquante ans après à Emmanuel Gauthier, 
un de ses meilleurs amis d’enfance, que « la plus sincère affection nous 
unit dans le cœur du Seigneur Jésus et dans Celui de sa Mère Immacu-
lée »54. Son texte des résolutions prises pendant la retraite d’entrée au 
séminaire prouve à suffisance son indéfectible attachement à la Mère de 
Dieu à laquelle il est dévoué, dit-il, d’une manière spéciale :

En un mot n’ayant pas, malheureusement pour moi, imité saint Louis 
de Gonzague (que j’ai pris pour mon patron particulier dès l’ins-
tant que je me proposai d’entrer dans l’état ecclésiastique) […], le 
priant de vouloir bien intercéder pour moi auprès de N.S. afin que, 
de concert avec la T.S. Vierge à laquelle je suis dévoué d’une ma-
nière spéciale, ils obtiennent pour leur pauvre serviteur le don d’une 
véritable pénitence, un amour grand de Dieu, une horreur du péché 

54 A. REY, Histoire de Monseigneur Charles Eugène Joseph de Mazenod…, Vol. 
2, p. 561.



C
ha

pi
tr

e 
I 

  l
  

41
  l

   
L

a 
V

ie
rg

e 
M

ar
ie

 d
an

s 
l’

it
in

ér
ai

re
 s

pi
ri

tu
el

à toute épreuve, une sainte vocation et la persévérance dans les bons 
propos que le Seigneur veut bien m’inspirer. Amen, amen, amen55.

Il nous faut bien comprendre le langage des spirituels  ; lorsque 
Eugène parle de ‘crise’ ou de ‘tiédeur’ ou même des ‘crimes’, il ne 
s’agit nullement d’écarts de conduite scandaleuse56. Dans la vie des 
Saints, le temps de la ‘crise’, d’obscurité, d’épreuves et des question-
nements est aussi un moment de grâce, de purification et de renouveau, 
la ‘nuit de la foi’ étant une étape passagère dans l’expérience mystique 
(même si l’expression est trop osée pour le cas d’Eugène). La tiédeur 
connue à Palerme et dans les premières années de son retour en France 
attiédit sa pratique de la religion mais sans l’anéantir. Cette ‘heureuse 
crise’, pourrions-nous dire, lui permit de s’interroger sérieusement sur 
sa vocation et sa mission dans l’Église et dans le monde. Comme du 
feu sous la cendre, la passion pour le Christ se rallumera bientôt par le 
désir de commencer le séminaire afin d’illuminer plus tard le destin de 
toute l’Église. 

La dévotion théologique

Eugène de Mazenod devient séminariste à Saint-Sulpice à Paris 
où il passera trois ans de formation sacerdotale de 1808 à 1811. Ce 
que l’on pourrait qualifier d’effort personnel pour s’instruire en matière 
religieuse devient un devoir d’état au séminaire. Déjà adolescent, on 

55 Résolutions prises pendant la retraite faite pour commencer le séminaire en 
1808. En fait, il y entre le 12 octobre 1808 (EO I, 14, p. 71).

56 Eugène de Mazenod lui-même précise : « Lorsque je parle de mes crimes, il faut 
l’entendre des fautes grièves que je reconnais avoir eu le malheur de commettre contre 
Dieu dans le secret de ma conscience ; ainsi que, quoi qu’il soit très vrai de dire que je 
suis devant Dieu un très grand pécheur, je pourrais me vanter encore devant ceux qui 
n’entendent pas ce langage […], car non seulement je n’ai jamais volé, tué, ni fait le 
moindre mal, ni le moindre tort à qui que ce soit dans le monde, non seulement je n’ai 
jamais enlevé la femme de personne […], j’ai toujours cru et agi en conséquence de 
cette opinion, que la raison autant que la religion prescrivait impérieusement, de s’abs-
tenir de vouloir jouir de ce qui appartient à un autre, et de ne jamais consentir de faire 
avec qui que ce soit des actions qui pourraient être le sujet de leurs justes remords : en 
un mot, que je n’ai jamais donné aucun scandale dans aucun genre, ni dans aucun temps 
de ma vie » (EO I, 15, p. 24). Dans ses notes de retraites entre 1811 et 1814, il renchérit 
à maintes reprises de n’avoir jamais « souillé son corps avec les femmes ».



St
ud

ia
 4

   
l 

 4
2 

 l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

lui avait collé le surnom de petit théologien57 à cause de son désir de 
connaître la science de Dieu. Les enseignements reçus de son directeur 
spirituel Don Bartolo à Venise devaient se raffermir et se développer 
davantage sous la direction de ses maîtres sulpiciens dont monsieur 
Duclaux, durant les trois années passées au séminaire. En rapport avec 
la Vierge Marie, Eugène cherchera à étudier sérieusement la doctrine 
concernant le mystère de l’Immaculée Conception. Dès le début de son 
séminaire en octobre 1808, il en manifeste l’intérêt ; il dédie à Marie 
Immaculée les premières pages de son cahier de théologie qu’il qualifie 
de cours difficile. Il écrit :

Pour la plus grande louange et gloire de Dieu et de la Bienheureuse 
Vierge Immaculée, sous les auspices de cette même Vierge conçue 
sans tache originelle […]»58.

57 Quant à sa connaissance de la science théologique, le père Boutin note : « Déjà, 
pendant son adolescence, il [de Mazenod] fut appelé le petit théologien, à cause de 
sa connaissance précoce de la doctrine révélée et de sa maturité de jugement en ca-
suistique. Ses connaissances religieuses, il les avait puisées, sous la direction de Don 
Bartolo, surtout dans les écrits des Saints Pères. En 1806, revenu en France après son 
exil d’Italie, il déclare: Je puisais donc dans les Conciles et dans les écrits des Sts 
Pères la pure Doctrine Catholique, et c’est d’après elle que je les ai jugés. Voici enfin 
l’impression du p. Toussaint Rambert, assistant aux examens de la théologie présidés 
par l’Évêque de Marseille [Mgr de Mazenod] : Nous étions étonnés de l’entendre, aux 
dernières années de sa vie, pendant les examens des jeunes prêtres, redresser avec tant 
d’à-propos et de sûreté de doctrine les inexactitudes, les erreurs de date, l’oubli de faits 
historiques ou les mutilations de textes […]. Le flair intellectuel, le sens théologique du 
Serviteur de Dieu [Mgr de Mazenod] l’empêchèrent d’écrire quoi que ce soit contre les 
vérités dogmatiques ou morales, enseignées par Rome. En effet, les 22 volumes de ses 
écrits ont été, au cours de son procès de béatification, déclarés exempts de toute erreur 
contraire à la doctrine de l’Église. La perspicacité intellectuelle du Fondateur lui per-
mit en outre de prêcher et décrire d’une façon juste, nuancée et profonde sur plusieurs 
points difficiles de la science théologique. N’aimant pas à s’arrêter sur des questions se-
condaires, qui intéressent parfois trop des esprits plus spéculatifs que le sien, il alla tout 
droit aux questions essentielles, aux questions importantes, et leur donna une réponse 
personnelle, parfois en avance sur la théologie de plusieurs de ses contemporains. C’est 
ainsi qu’en 1809, il parla de la nature du Corps mystique à la fois visible et spirituel et 
dont l’Esprit-Saint est l’âme. L’encyclique Mystici Corporis de Pie XII viendra confir-
mer, 134 ans plus tard, ces vues du séminariste de Mazenod » (Voir L.-N. BOUTIN, La 
spiritualité de Mgr de Mazenod, Fondateur des Missionnaires Oblats de Marie Imma-
culée, essai de synthèse, Séminaire de Chambly, 1966, pp. 64-65).

58 A. REY, Histoire de Monseigneur Charles Eugène Joseph de Mazenod…, Vol. 
1, p. 26.



C
ha

pi
tr

e 
I 

  l
  

43
  l

   
L

a 
V

ie
rg

e 
M

ar
ie

 d
an

s 
l’

it
in

ér
ai

re
 s

pi
ri

tu
el

Le mystère de l’Immaculée Conception deviendra une préoccupa-
tion dans ses études et dans sa vie spirituelle. L’enseignement à Saint-
Sulpice défend la vérité et le ‘privilège’ de l’Immaculée Conception de 
la Sainte Vierge. Cependant, certains grands penseurs comme Rupert 
de Deutz, saint Bernard de Clairvaux ou encore saint Thomas d’Aquin 
sont rangés parmi les « Anti-immaculistes ». Les maîtres sulpiciens pri-
vilégient le recours à la Bible, la croyance traditionnelle de l’Église en 
l’Immaculée Conception, attestée d’ailleurs par bon nombre des souve-
rains pontifes. Sur le plan théologique, les professeurs sulpiciens adhè-
rent à l’argumentation de la rédemption préservatrice. 

Par ailleurs, tout le séminaire de Saint-Sulpice est acquis à la 
cause de la Sainte Vierge comme l’a voulu son Fondateur, monsieur 
Jean-Jacques Olier. Le décor, la peinture et l’art, sont à l’honneur de la 
Mère de Dieu. On trouve ici une caractéristique de l’École bérullienne 
(ou École française de spiritualité si on veut) selon laquelle la science 
(théologique) et l’affection se fondent dans la dévotion à Marie. L’une 
des prières fréquemment récitée (O Jesu vivens) affirme que Jésus est 
vivant en Marie et toute la formation sacerdotale est basée sur l’idée 
que Marie forme le Christ dans le cœur du séminariste. La liturgie et les 
fêtes mariales sont célébrées avec un grand soin. Bref, tout le cadre du 
séminaire est fait pour accroître la connaissance et l’amour de la Sainte 
Vierge Marie. Au séminaire, quatre éléments favorisent la formation 
théologique et mariologique du futur fondateur des Oblats  : d’abord, 
l’inspiration mariale de Monsieur Olier, fondateur du séminaire  ; en-
suite, la spiritualité de la Compagnie des Prêtres de Saint-Sulpice, forte-
ment centrée sur le rôle de Marie dans la formation des prêtres ; puis, la 
formation sacerdotale comme telle et enfin, l’assimilation personnelle 
de cette formation par Eugène de Mazenod.

Dans la mouvance de l’inspiration mariale de Jean Jacques Olier et des 
maîtres sulpiciens

Jean-Jacques Olier (1608-1657), fondateur de la Compagnie des 
prêtres de Saint-Sulpice connut une ‘première conversion’ à 21 ans59 ; 

59 Ce fut en 1629 grâce à la prière d’une ‘sainte femme’ nommée Marie Rousseau 
qui s’indignait de voir des jeunes séminaristes se mêler sans gêne aux divertissements 
mondains, selon elle, contraires à l’honneur et à la dignité de leur rang. A Jean-Jacques 



St
ud

ia
 4

   
l 

 4
4 

 l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

puis la ‘seconde’ à 23 ans. Atteint d’une maladie aux yeux susceptible 
de le rendre aveugle, Jean-Jacques Olier alla en Italie au sanctuaire de 
Notre-Dame de Lorette pour demander la guérison :

Olier considère donc ce pèlerinage à Lorette comme le lieu de sa 
véritable conversion, le lieu où il avait été conçu à la piété et à la 
véritable vie. Cet homme sensible en fut vivement affecté. Il pleura 
beaucoup au sanctuaire marial, et ses larmes qui lavaient ses yeux 
malades étaient aussi le signe de la guérison du cœur60.

Aux membres de sa Compagnie, tout comme aux séminaristes de 
Saint-Sulpice, Monsieur Olier transmet sa propre expérience et com-
munique ses convictions les plus profondes. L’attachement indéfectible 
à la Mère de Dieu et la dévotion filiale envers elle, font partie de l’ensei-
gnement et des recommandations que Olier adresse au clergé. On peut 
comprendre la vive contestation de Jean-Marie Salgado61 à l’endroit de 
Pielorz qui prétendait que : 

Les Sulpiciens insistent […] sur la dévotion tendre des séminaristes 
envers le Christ, Souverain-Prêtre […]. M. Olier et en général les 
auteurs de l’école française, n’insistaient pas sur la dévotion à Marie 
pour conduire les âmes à Jésus62. 

Il est vrai que la spiritualité de Jean-Jacques Olier est fortement 
christocentrique, mais n’empêche qu’il considère la Vierge Marie com-
me ‘fondatrice’ de son séminaire et lui attribue un rôle déterminant et 
irremplaçable dans la formation sacerdotale. Jésus Christ reste le Mo-

Olier de reconnaître plus tard : « Pour moi, je reconnais être redevable de ma première 
conversion à cette âme sainte » (B. PITAUD, Petite vie de Jean-Jacques Olier, Paris, 
Desclée De Brouwer, 1996, p. 21).

60 Ibidem, p. 24. Le récit qu’il [Olier] fait de sa guérison insiste beaucoup plus sur 
l’aspect spirituel que sur l’aspect corporel. Pour ce qui est du corps, il dit simplement 
qu’il fut guéri d’une fièvre qu’il avait contractée au cours du voyage à cause de la cha-
leur étouffante, et qu’il n’eut plus désormais à craindre pour ses yeux (Idem, p. 23).

61 « Ici je dois avouer que j’ai été désagréablement surpris de lire sous la plume du 
père Pielorz [que] Olier et en général les auteurs de l’école française, n’insistaient pas 
sur la dévotion mariale pour conduire les âmes à Jésus (….). Quand il écrivait cela, le 
père Pielorz ne connaissait pas ce que les spécialistes ont écrit au sujet de la dévotion 
à la Sainte Vierge chez M. Olier et à Saint-Sulpice » (Voir J.-M. SALGADO, « Aux 
origines de la dévotion mariale du Fondateur des Oblats », p. 120).

62 J. PIELORZ, La vie spirituelle de Mgr. de Mazenod, p. 64.



C
ha

pi
tr

e 
I 

  l
  

45
  l

   
L

a 
V

ie
rg

e 
M

ar
ie

 d
an

s 
l’

it
in

ér
ai

re
 s

pi
ri

tu
el

dèle suprême du prêtre  ; ce dernier doit vivre comme un autre Jésus 
Christ et c’est en Marie que le prêtre trouve le modèle par excellence 
d’une vie totalement consacrée à Jésus. Marie aide donc par sa sollici-
tude maternelle les séminaristes et les prêtres à faire vivre le Christ en 
eux, à reproduire sa sainteté. La Sainte Vierge, dans le sein duquel Jésus 
a habité physiquement, devient témoin et exemple de la communion 
intime et parfaite entre Dieu et le prêtre  ; Marie intercède sans cesse 
en faveur de cette communion mystique. En ce sens, Pitaud a raison 
lorsqu’il note :

On trahirait le fondateur de Saint-Sulpice si l’on n’évoquait pas aussi 
sa constante préoccupation de développer chez les séminaristes la 
dévotion à la Vierge Marie63.

La vie de Jean-Jacques Olier est tellement imprégnée de dévotion 
mariale que cela paraîtrait très étrange de ne pas le voir transmettre 
l’amour envers la Mère de Dieu aux membres de sa Compagnie et aux 
futurs prêtres qu’ils forment dans leurs séminaires. Que la spiritualité 
de Jean-Jacques Olier soit foncièrement mariale, cela ne fait pas de 
doute pour le fameux Sulpicien Pierre Pourrat : 

Afin de dépendre filialement et totalement de la Sainte Vierge, M. 
Olier après son ordination sacerdotale, fit le vœu de servitude envers 
Marie, à l’exemple d’ailleurs du cardinal de Bérulle. Par ce vœu, 
il s’engageait à rapporter à la Sainte Vierge tout ce qu’il avait: son 
corps, son âme, ses biens […]. M. Olier ne conseille pas ce vœu 
comme une condition indispensable de la vraie dévotion mariale. 
Chacun suivra sur ce point les inspirations de la grâce divine. Ce 
vœu maintenait M. Olier dans une dépendance touchante de la Sain-
te Vierge. Tous ses actes s’en inspiraient, même les plus ordinaires 
[…]. C’est surtout dans ses grandes entreprises que sa confiance fi-
liale en la Reine du Ciel se manifestait. Lorsqu’il construisit le Sémi-
naire de Saint-Sulpice en 1649, il pria la Sainte Vierge de lui en faire 
connaître le plan […]. Lorsque le Séminaire fut terminé en 1651, M. 
Olier alla à Chartres offrir les clefs de la maison à la Sainte Vierge. 
Et en face de la porte d’entrée, dans la cour, il érigea une belle statue 
de la Vierge, pour rappeler à tous que Marie était la Reine et la fon-
datrice du Séminaire. La décoration de la chapelle fut une apothéose 

63 B. PITEAU, La petite vie de Jean-Jacques Olier, pp. 135-136.



St
ud

ia
 4

   
l 

 4
6 

 l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

de la Sainte Vierge […]. Les fils de M. Olier ont répondu au désir le 
leur pieux Fondateur: Qu’on entre dans nos maisons: c’est le chiffre 
de Marie qui partout frappe les regards. Qu’on suive nos fêtes : on 
a fait à Marie, à l’exemple de l’Église elle-même, sa grande part à 
côté de Notre Seigneur. Qu’on assiste à nos exercices : son nom et 
le céleste Ave Maria sont prononcés au début, le gracieux Sub tuum 
les termine64.

On connaît la prière qui commence ainsi : O Jesu vivens in Maria65 
(Ô Jésus qui vis en Marie, viens vivre en tes serviteurs…). Cette célèbre 
prière composée par Charles de Condren, retouchée et corrigée par Jac-
ques Olier, est récitée deux fois par jour au séminaire Saint-Sulpice. Le 
professeur Stefano De Fiores montre bien l’impact de cette prière sur la 
vie spirituelle des séminaristes :

Jean-Jacques Olier (1608-1657), fondateur du séminaire de Saint-
Sulpice, étudie l’étroite relation entre Marie et les prêtres, proposant 
ainsi une spiritualité sacerdotale mariale qui aura une influence dans 
la formation des séminaristes […]. La Sainte Vierge, écrit-il, est en-
trée en participation de la puissance du Père éternel pour engendrer 
son Verbe... Le prêtre est aussi appelé à entrer en partage, avec le 
Père éternel, de la puissance d’engendrer son Fils (Traité des saints 
Ordres, Paris 1676, p. 359; 1953. p. 204-205). Par conséquent, les 
prêtres ont des raisons bien pressantes pour vivre incessamment en 
elle, afin qu’étant rendus participants de cette divine vertu de Dieu 

64 P. POURRAT, « La dévotion à Marie dans la Compagnie de Saint-Sulpice », in 
Maria, t. III, Paris, Beauchesne, 1954, pp. 160-161.

65 Condren composa ainsi cette prière : Venez, Seigneur Jésus, et vivez en votre 
serviteur, dans la plénitude de votre vertu, dans la perfection de vos voies, et dans la 
sainteté de votre Esprit, et dominez sur toute puissance ennemie dans la vertu de votre 
Esprit à la gloire de votre Père. Olier la retoucha pour lui donner une touche mariale : O 
JESUS vivant en Marie, venez et vivez en vos serviteurs, dans votre Esprit de sainteté, 
dans la plénitude de votre force, dans la perfection de vos voies, dans la vérité de vos 
vertus, dans la communion de vos mystères ; dominez sur toute puissance ennemie, dans 
votre ESPRIT, à la gloire du PERE. Il y a aussi une autre forme de cette même prière de 
J.-J. Olier : « JESUS qui vivez en Marie, en la beauté de vos vertus, en l’éminence de 
vos pouvoirs, en la splendeur de vos richesses éternelles et divines, donnez-nous part 
à cette sainteté qui l’applique uniquement à Dieu ; communiez-nous au zèle qu’elle a 
pour son Église ; enfin revêtez-nous de vous universellement pour n’être rien en nous, 
pour vivre uniquement de votre ESPRIT comme elle, à la gloire de votre PERE » (Voir 
R. DEVILLE, L’école française de spiritualité, p. 68).



C
ha

pi
tr

e 
I 

  l
  

47
  l

   
L

a 
V

ie
rg

e 
M

ar
ie

 d
an

s 
l’

it
in

ér
ai

re
 s

pi
ri

tu
el

le Père qui la rend féconde ils puissent s’acquitter dignement d’un 
si saint ministère (Lettre de M. Olier, t. 2, Paris 1935, lettre 448, p. 
503). Marie est considérée par Olier comme la fondatrice du sémi-
naire […]; il compose une prière qui résume sa spiritualité : O Jé-
sus, qui vivez en Marie, en la beauté de vos vertus, en l’éminence de 
vos pouvoirs, en la splendeur de vos richesses éternelles et divines, 
donnez-nous part à cette sainteté qui l’applique uniquement à Dieu ; 
communiez-nous, au zèle qu’Elle a pour son Église ; enfin revêtez-
nous de vous universellement pour n’être rien en nous, pour vivre 
uniquement en votre esprit comme Elle, à la gloire de votre Père 
(brouillon publié par I. Noye, sur la prière O Jesu vivens in Maria, 
dans Bulletin du comité des études, n. 7, octobre 1954, p. 8-17)66.

Jean-Jacques Olier mit le séminaire de Paris67 sous la protection 
de la Bienheureuse Vierge Marie qu’il considère comme ‘fondatrice’ et 
‘Reine’ de cette maison de formation. En effet, le titre de la ‘fondatrice 
du séminaire’ ne relève pas seulement d’un hommage abstrait, car tout 
le décor de Saint-Sulpice est à son honneur. Les bâtiments du séminaire 
sont délibérément pénétrés de la présence de Marie. Jean-Jacques Olier 
fut un geste hautement symbolique au début et à la fin des travaux de 
la construction du séminaire. On mit des médailles de la Vierge Ma-
rie dans les pierres de fondations avec cette intention  : cum ipsa, et 
in ipsa, et per ipsam omnis aedificatio crescit in templum Domini. La 
description de Bernard Pitaud sur l’importance accordée à Marie dans 
la construction du séminaire se passe des commentaires :

Dans le nouveau bâtiment du séminaire, l’image de la Vierge Marie 
était partout présente, en particulier dans la chapelle où de grands 

66 S. DE FIORES, « Marie », in Dictionnaire de spiritualité, t. X, Paris, Beau-
chesne, 1980, col. 460-473.

67 Le séminaire Saint-Sulpice de Paris fut fondé par Jean-Jacques Olier en 1642 
et fut approuvé en 1644 par le Saint-Siège après sa mort. Au temps d’Eugène de Ma-
zenod, le séminaire reformé par M. Emery est considéré comme le meilleur de toute 
la France, comme écrit F. de Lamennais : « Je jette les yeux de tous les côtés et je ne 
vois en France qu’une seule maison où elles [les études] sont cultivées, et c’est encore 
Saint-Sulpice » (J. LEFLON, Eugène de Mazenod, p. 354). Outre les raisons liées à son 
rang comme fils d’un aristocrate, il n’est pas impossible que le choix d’Eugène pour le 
séminaire Saint-Sulpice de Paris au détriment de celui d’Aix soit aussi motivé par la 
qualité de la formation sacerdotale donnée par les prêtres Sulpiciens. En fait, Eugène 
commence son séminaire le 12 octobre 1808 à Paris.



St
ud

ia
 4

   
l 

 4
8 

 l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

tableaux représentaient les scènes évangéliques qui parlent d’elle ; 
la représentation de la Pentecôte, dont nous avons parlé plus haut, 
dominait l’autel. En 1654, le supérieur commanda encore à Le Brun 
une peinture représentant le Triomphe de la Vierge Marie au plafond 
de la chapelle. Au fond de la cour, face à la porte d’entrée, une sta-
tue exécutée par le sculpteur Buistel représentait la Vierge assise te-
nant l’Enfant-Jésus débout sur ses genoux. Quelques jours avant la 
bénédiction, Olier fit le pèlerinage de Chartres pour offrir à Marie 
les clefs du séminaire. Et c’est dans le même esprit qu’il donna à la 
maison comme saint patron l’apôtre Jean, auquel Jésus avait confié 
sa mère68.

Parce que le séminaire était destiné à former les prêtres capables 
de renouveler l’Église tant par la profondeur de leur vie spirituelle que 
par la qualité de leur apostolat, Jean-Jacques Olier choisit l’apôtre saint 
Jean comme patron de cette maison de formation. Comme l’apôtre Jean 
« auquel Jésus avait confié sa mère », le séminariste s’initiera à Saint-
Sulpice à éprouver progressivement avec l’aide de la Sainte Vierge les 
sentiments qui animaient le cœur de Jésus lui-même. A Chartres, Olier 
célébra une messe pour obtenir du Seigneur que sa mère, la Très Sainte 
Vierge Marie prenne possession de cette maison de formation où devait 
naître son œuvre la plus précieuse69. Olier voulait sans doute que la 
maison du séminaire Saint-Sulpice soit une véritable mariapolis, c’est-
à-dire une cité dédiée complètement à la Vierge Marie ; un espace de 
formation imprégné de son esprit et de sa présence maternelle. 

A la vérité, il y a plus, car l’image de la Vierge couronnée avec 
l’enfant Jésus dans ses bras au fond de la cour porte l’inscription : « in-
tercède pour les prêtres  ». A Saint-Sulpice, chaque séminariste avait 
sa chambre personnelle contrairement aux autres séminaires qui se 
servaient de grands dortoirs et salles communes. Et Olier plaça dans 
chaque chambre une image de la Sainte Vierge Marie. Le fondateur 
du séminaire voulut par le fait même que Marie soit le modèle vivant 
des vertus et la Maîtresse de vie spirituelle pour chacun de ses ouailles. 
Aussi, paraissait-il normal que chaque séminariste lui manifeste un at-
tachement filial et une dévotion profonde. L’accent particulier mis sur 

68 B. PITAUD, Petite vie de Jean-Jacques Olier, p. 136.
69 J. H. ICARD, Traditions de la Compagnie des Prêtres de Saint-Sulpice pour la 

direction des grands séminaires, Paris, Librairie Victor Lecoffre, 1886, pp. 264-265.



C
ha

pi
tr

e 
I 

  l
  

49
  l

   
L

a 
V

ie
rg

e 
M

ar
ie

 d
an

s 
l’

it
in

ér
ai

re
 s

pi
ri

tu
el

certaines fêtes de la Sainte Vierge, comme celle de la vie intérieure de 
Marie ou de sa Présentation au temple, célébrées avec faste au séminai-
re, soulignaient justement l’impérieuse nécessité de la dévotion envers 
la Mère de Jésus-Christ, Souverain-Prêtre.

A Saint-Sulpice, Eugène travailla de toutes ses forces et de tout son 
cœur à ressembler à Jésus le Souverain-Prêtre  ; ce faisant, il apprit à 
l’école de ses maîtres sulpiciens que la Vierge Marie est la Mère qui ac-
compagne les séminaristes dans leur cheminement vers le sacerdoce en 
leur obtenant les grâces nécessaires à leur croissance spirituelle. En ce 
sens, nous pouvons conclure qu’au séminaire Saint-Sulpice, Eugène de 
Mazenod prit un véritable bain de ‘spiritualité mariale’. N’écrit-il pas 
lui-même pendant cette période que « la dévotion pour la t. ste Vierge 
(sic) doit passer avant toutes les autres70 » ou plus fort encore quand il 
dit qu’à Marie, « je suis dévoué d’une manière spéciale71 ».

Marie dans la formation spirituelle

Vivere Summe Deo in Christo Jesu est l’objectif principal de la 
formation au séminaire Saint-Sulpice tel que recommandé par son fon-
dateur Jacques Olier. Si l’ascèse et le dépouillement sont les moyens 
préconisés pour atteindre cet objectif, seule l’oraison en est la condition 
sine qua none. La spiritualité sulpicienne n’oppose jamais Marie à Jé-
sus ni ne les sépare. Toute l’existence de Marie est orientée vers Dieu 
dont elle est l’humble servante. La présence de Marie s’avère impor-
tante dans la vie spirituelle du séminariste ; celui-ci ne se contentera pas 
seulement de l’évoquer abstraitement, mais cherchera aussi à établir 
une relation personnelle avec elle en lui rendant au moins une visite 
durant la journée. Eugène de Mazenod continuera même après son sé-
minaire à pratiquer cette visite qu’il recommande d’ailleurs à ses fils 
Oblats72. La Vierge Marie est évoquée parce qu’elle est le modèle de 
toutes les dispositions intérieures et des vertus susceptibles de conduire 
le séminariste à la pleine réalisation de sa vocation sacerdotale. Aussi, 

70 Avis généraux pour arriver à la perfection, 1809 (sans date précise), in EO I, 
14, p. 103. 

71 Idem., p. 71.
72 G. CONSENTINO, Histoire de nos règles, Vol. �������������������������������I, Ottawa, Ed. des études obla-

tes, 1995, p. 112.



St
ud

ia
 4

   
l 

 5
0 

 l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

ne cesse-t-elle pas d’intercéder auprès du Christ, son Fils, pour obtenir 
cette grâce en faveur des futurs prêtres :

Oh ! quelle avocate auprès de Dieu ! […]. Nous faisons profession 
de ne vouloir aller à son fils que par elle, et nous attendons tout de sa 
puissante intercession73.

C’est la raison de l’omniprésence de Marie dans les exercices spiri-
tuels au séminaire Saint-Sulpice. En effet, au début de la prière, on récite 
un Ave Maria après le Veni Sancte Spritus et le Sub tuum praesidium en 
marque la fin. Au milieu du jour, on prie O Domina mea après l’examen 
de conscience. Le chapelet est une prière quotidienne dite normalement 
tous les soirs, sauf les jours de sorties et les dimanches, il est récité en 
petits groupes en marchant. Le contenu de ces prières mariales est de 
nature à unir intimement le séminariste au Christ Souverain-Prêtre par 
le biais de la Vierge Marie. Ainsi par exemple, le Sub tuum supplie Ma-
rie de considérer nos besoins, de ne pas rejeter nos prières ; O Domina 
mea demande de vouer toute son existence à Marie pour l’ordonner 
selon le bon vouloir de son Fils Jésus ; le chapelet permet de méditer et 
de contempler les mystères de la vie du Christ en union avec Marie, etc. 
Pour la préparation à la communion et l’action de grâce qui s’en suit, le 
séminariste peut utiliser la méthode de saint Louis-Marie Gringnion de 
Monfort dite ‘préparation avec Marie’ ; celle-ci consiste à s’unir inti-
mement à la Sainte Vierge qui, par sa prière, suscite en nous les mêmes 
sentiments qu’elle éprouvait au contact avec Jésus, son Fils74. Eugène 
signale dans ses notes une autre méthode appelée ‘oraison mentale’ qui 
prescrit entre autre de jeter de temps en temps un regard sur une image 
de la Vierge Marie pour renouveler les résolutions prises et terminer 
l’oraison en s’abandonnant dans les mains de la Sainte Vierge.

La Vierge Marie est aussi évoquée dans les autres méthodes pro-
posées pour la méditation ou pour l’oraison. Eugène s’initie à plusieurs 
méthodes  ; celle de J.-J. Olier étant devenue difficile à cause de son 
aspect mystique, il adhère à la méthode de Tronson, jugée plus positive 
et plus en usage au séminaire. Celle-ci comprend : d’abord, la prépa-
ration  ; ensuite, le corps de la méditation en trois points (adoration, 

73 A sa grand-mère, 18.10.1808, in EO I, 14, p. 73.
74 On peut lire avec intérêt G. CONSENTINO, Histoire de nos règles, pp. 78-85.



C
ha

pi
tr

e 
I 

  l
  

51
  l

   
L

a 
V

ie
rg

e 
M

ar
ie

 d
an

s 
l’

it
in

ér
ai

re
 s

pi
ri

tu
el

communion et coopération) et enfin, la conclusion75. M. Duclaux réussit 
à codifier cette dernière méthode dans un petit traité ; pour ce directeur 
spirituel averti et aimé de tous, la confiance en la Mère de Dieu reste 
une note capitale de la spiritualité du séminariste :

Tout mettre sous la protection de la sainte Vierge ; nous ne pouvons 
rien faire de mieux que de nous jeter dans les bras de cette bonne 
mère et la prier de nous présenter à son Fils […]. Nous avons de-
mandé à Dieu une grâce : nous abandonner à Marie, la priant d’inter-
céder pour nous […] ; nous devons donc nous confier à elle avec une 
grande confiance, dans nos activités, nos prières, nos communions 
aussi bien que dans nos conversations […]76.

Au séminaire Saint-Sulpice, on célèbre d’une manière solennelle 
la fête liturgique de la Présentation de Marie au temple. En ce jour, 
tous les locataires du séminaire renouvellent leurs promesses cléricales. 
J. H. Icard écrit que cette fête de la Présentation (de Marie au temple) 
est la « fête patronale du séminaire »77 et pour J. Leflon, cette profonde 
dévotion s’enracine dans «  la foi en l’Immaculée Conception sous le 
patronage de laquelle le séminaire était placé »78. On peut se demander 
sur le sens exact de l’expression « fête patronale », comme s’interroge 
le père K. Lubowicki (non capisco in che senso possiamo interpretare il 
termine la festa patronale). Cette fête patronale du séminaire Saint-Sul-
pice a-t-elle lieu le jour de la fête de l’Immaculée Conception ou bien 
celui de la Présentation de Marie au temple ? 

A notre avis, Icard et Leflon ne se contredisent pas, car il est connu 
que le séminaire est sous le patronage de l’apôtre saint Jean, mais il 
reste placé sous la protection de la Vierge Marie, considérée d’ailleurs 
comme la « fondatrice du séminaire ». Qu’il s’agisse de l’Immaculée 
Conception ou de la Présentation (de Marie) au temple ou encore des 

75 J. LEFLON, Eugène de Mazenod…, p. 336.
76 E. DE MAZENOD, (Notes sur la spiritualité) Méthode d’oraison mentale expli-

quée par M. Duclaux, n° 3, Arch. Gén. OMI, Maison générale, Rome. Le petit traité de 
M. Duclaux parut après sa mort sous le titre de Traité théorique et pratique de l’oraison 
mentale à l’usage des personnes pieuses, Paris, 1838.

77 J. H. ICARD, Traditions de la Compagnie des Prêtres de Saint-Sulpice pour la 
direction de grands séminaires, Paris, 1886, p. 266. 

78 J. LEFLON, « Vers la béatification : un serviteur de l’Immaculée. Mgr Eugène 
de Mazenod », in Revue du Rosaire (1971), p. 142.



St
ud

ia
 4

   
l 

 5
2 

 l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

vertus intérieures (de Marie), célébrées aussi avec relief, tout se rap-
porte à la personne de la Sainte Vierge. En parlant d’elle, les auteurs 
évoquent sa protection ou son patronage sans trop nuancer. Eugène lui-
même, écrivant justement sur le renouvellement des promesses cléri-
cales qu’ont lieu le jour de la Présentation de Marie au temple note 
au tout début de son manuscrit  : « Adorons Dieu préparant de toute 
éternité la sainte Vierge »79. Ici, de Mazenod ne colle à la Sainte Vierge 
aucune qualification particulière. Leflon préfère parler de « l’Immacu-
lée Conception sous le patronage de laquelle le séminaire était placé ». 
Serait-ce fort probablement en raison de la foi en la vérité de l’Immacu-
lée Conception délibérément enseignée à Saint-Sulpice pour contredire 
les opinions anti-immaculistes ?

Toutefois, la fête de la Présentation de Marie au temple, célébrée 
avec faste, prenait particulièrement de l’ampleur pour la vocation des 
séminaristes qui renouvelaient le même jour leurs promesses cléricales. 
Dans la Vierge Immaculée qui se ‘présente’ (ou se consacre) au temple, 
chaque séminariste prend conscience de sa vocation, se renouvelle dans 
l’offrande de sa vie à Dieu, au service de l’Église et de l’humanité. A 
l’occasion de la fête de la Présentation de Marie au temple, le sémina-
riste trouve non seulement le modèle et l’écho de ce qu’il est appelé à 
vivre, mais aussi espère l’aide nécessaire, l’intercession et la protection 
de la Sainte Vierge pour mieux progresser dans sa vocation sacerdo-
tale.

Marie dans la formation intellectuelle

On ne doit pas oublier qu’Eugène porte en lui l’héritage de la dévo-
tion mariale vécue en Provence. Son passage au séminaire Saint-Sulpi-
ce ne fera que raviver la flamme de sa dévotion envers la Sainte Vierge. 
Ce n’est pas la vie intellectuelle qui freinera sa ferveur pour la Mère 
de Dieu, au contraire. Dès le début des cours, le nouveau séminariste 
Eugène écrit à la première page de son cahier de théologie une phrase 
qui en dit long sur son attachement à la Vierge Marie ; une phrase qui 
trace en quelque sorte son programme de vie dans cette maison de for-
mation qui l’accueille :

79 E. DE MAZENOD, Sujets de méditations et instructions, DM, IV, 5a, p. 33.



C
ha

pi
tr

e 
I 

  l
  

53
  l

   
L

a 
V

ie
rg

e 
M

ar
ie

 d
an

s 
l’

it
in

ér
ai

re
 s

pi
ri

tu
el

Ad maiorem Dei gloriam, necnon Beatae Virginis Immaculatae. Sub 
auspiciis eiusdem Virginis sine labe originali conceptae, et Angeli 
mei Custodis, atque Sanctorum Joseph, Caroli, Eugenii, et Aloysii 
Gonzagae, et aliorum, ut isti et prae istis Mater Immaculata praesto 
mihi sint, in difficili studiorum curriculo80.

A l’époque, le séminaire de Saint-Sulpice semblait être dans toute 
la France, selon Félicité de Lamennais, la meilleure maison de forma-
tion des futurs prêtres81. Eugène n’est pas un homme spéculatif, il est 
plutôt un réalisateur, « il n’ira pas de la doctrine à la pratique ; ce sera 
au contraire la pratique qui lui permettra de s’ouvrir à la doctrine ; il 
vivra celle-ci pour être astreint à celle-là »82. Mais ceci ne l’empêche 
pas à aimer passionnément l’étude personnelle ; en classe, il prend soi-
gneusement les notes83 , sauf quelques fois lorsque « ses professeurs le 
dépassent ou l’ennuient ». 

Contrairement à ce qui se faisait avant la Révolution française, les 
cours ne sont plus dispensés par les professeurs de la Sorbonne, mais 
par les Sulpiciens eux-mêmes. On en choisit les plus compétents qui 
enseignaient avec une fidélité héroïque. Les maîtres à penser sont Valla 
pour la philosophie et Bailly pour la théologie84. Les cours sont regrou-
pés en trois matières principales selon l’ordre de priorité suivant : l’apo-
logétique, la théologie sacramentaire et la théologie morale. L’apologie 
traite de la religion et de l’Église ; elle combat les erreurs des protestants 
et surtout des déistes. La théologie sacramentaire aborde les questions 
en rapport avec les sacrements en général hormis la confirmation. La 

80 « Pour la plus grande louange et gloire de Dieu et de la Bienheureuse Vierge 
Immaculée, sous les auspices de cette même Vierge conçue sans tâche… » (Notes de 
théologie, traité sur le péché originel. Voir Archives Générales, DM IV, Maison géné-
rale OMI, Rome).

81 F. DE LAMENNAIS cité par J. LEFLON, Eugène de Mazenod, Évêque de 
Marseille, Fondateur des Missionnaires Oblats de Marie Immaculée 1782-1861, t. I, 
p. 354.

82 Idem., p. 320.
83 C’est grâce aux notes personnelles de cours prises par Eugène, soit 1373 pages 

que nous avons une idée exacte de la formation intellectuelle qu’il reçut au séminaire 
Saint-Sulpice à Paris. 

84 Ces deux manuels (de Valla et Bailly) sont en usage dans bien des séminaires 
de France jusqu’au milieu du XVIIIè siècle avant que le gallicanisme ne les écarte. Pour 
Louis BAILLY, il s’agit du livre intitulé  : Theologia dogmatica et moralis ad usum 
seminariorum, Dijon, 1789, 8 vol.



St
ud

ia
 4

   
l 

 5
4 

 l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

théologie morale, quant à elle, reste fortement centrée sur le rigorisme. 
Quelques autres traités sont étudiés, notamment sur la grâce, les indul-
gences et les censures.

Malgré leur pauvreté85, les notes d’Eugène sur l’Ecriture Sainte 
couvre quand bien même toute la période de l’Evangile de l’enfance de 
Jésus : Annonciation (Lc 1, 34-38), la Visitation (Lc 1, 41-45), le Ma-
gnificat (Lc 1, 46-55), la généalogie de Jésus (Mt 1, 1-17), la Nativité 
(Mt 1, 19-23), la visite des Mages (Mt 2, 11), la Présentation de Jésus 
(Lc 2, 21-35), la perte et le recouvrement de Jésus au temple (Lc 2, 43), 
etc. On trouve aussi un épisode exclusivement dédié à Marie qui « mé-
dite tous ces événements dans son cœur » (Lc 2,19). En relation avec la 
vie publique de Jésus, les notes mentionnent les noces de Cana (Jn 2, 
11) et la question de la vraie famille de Jésus (Mt 12, 50). De toutes ces 
notes sur l’Ecriture Sainte, ressort l’essentiel de l’enseignement marial 
donné au séminaire, notamment le fait que :

a) La vie de la Vierge Marie est étroitement liée au mystère de la 
vie du Christ ; ces deux personnes sont inséparables ; la Sainte Vierge 
est relative à Jésus, tout ce qu’elle est et tout ce qu’elle fait est toujours 
en rapport avec le Christ et cela, pour la gloire de Dieu et le salut du 
genre humain.

b) Marie est la femme choisie par Dieu pour être la Mère du Sau-
veur ; elle est restée Vierge pour toujours. Le cours sur la dogmatique 
à Saint-Sulpice confirme la croyance traditionnelle en la vérité de l’Im-
maculée Conception de Marie.

c) En la Sainte Vierge Marie se concentrent toutes les vertus théo-
logales (foi, charité et espérance) et morales (humilité, obéissance, dis-
ponibilité, service, etc.). Cependant, les commentaires du professeur 
sur quelques passages de l’Ecriture Sainte86, au séminaire Saint-Sulpice 
au temps d’Eugène de Mazenod, sont interprétés d’une manière parti-
culière, par exemple :

85 En ce qui concerne l’Ecriture sainte, les notes de cours ne permettent guère de 
s’en faire une idée (Voir J. LEFLON, Eugène de Mazenod…, p. 352).

86 E. DE MAZENOD, Notes de cours, DM, IV, pp. 4-26.



C
ha

pi
tr

e 
I 

  l
  

55
  l

   
L

a 
V

ie
rg

e 
M

ar
ie

 d
an

s 
l’

it
in

ér
ai

re
 s

pi
ri

tu
el

1. Concernant la généalogie de Jésus, Marie et Joseph sont curieu-
sement qualifiés des personnes obscures. Ce qui ne laisse pas indiffé-
rent le séminariste Eugène87.

2. Le Magnificat serait un cantique que Jésus lui-même aurait ins-
piré à sa Mère.

3. A l’occasion de la présentation de Jésus au temple, le professeur 
enseigne que Marie offre le don des pauvres et les paroles que le pro-
phète Siméon lui adresse se réfèrent à la douleur qu’elle éprouvera au 
pied de la croix au Calvaire.

4. L’intervention de Marie qui provoque le miracle opéré par Jésus 
aux noces de Cana suggère que le Christ aurait jadis accompli des si-
gnes prodigieux à Nazareth pour suppléer aux besoins de sa famille.

5. Lorsque Jésus est perdu et retrouvé au temple à douze ans, le 
comportement de sa Mère, un peu trop pressée, accuse une certaine 
faiblesse, une imperfection. A ce propos, Eugène réagit spontanément 
dans la marge de son cahier en notant : « je ne vois en cela aucune im-
perfection88.

Du point de vue de la dogmatique, le traité sur le péché permet 
d’aborder la grande question de l’Immaculée Conception de Marie. 
Trois arguments fondamentaux semblent contredire cette vérité. Pre-
mièrement, c’est l’interprétation du passage paulinien qui dit que « tous 
ont péché en Adam » (Rm 5, 12) ; deuxièmement, c’est le fait que la 
rédemption n’est opérée que par le Christ, Unique Sauveur du genre hu-
main. Si ces deux premiers arguments sont classiques, car saint Bernard 
de Clairvaux et saint Thomas d’Aquin y achoppaient déjà, le troisième 
est plutôt lié à l’autorité du Chanoine Louis Bailly dont l’ouvrage Theo-
logia dogmatica89 est en usage dans la plupart des séminaires français. 

87 Certainement pas convaincu de cette façon de qualifier Marie et Joseph, Eugène 
s’interroge  : S’il est vrai qu’ils sont des gens obscurs, mais « comment alors ont-ils 
pu compléter une généalogie aussi lointaine  ?» (Idem, p. 6.). Eugène aura toujours 
une grande admiration et un profond respect envers Saint Joseph, l’époux de Marie. Il 
l’appelle le plus grand saint après la Vierge Marie… Il se servira souvent de la sainteté 
éminente de saint Joseph pour montrer à plus forte raison celle de la Vierge Marie, 
choisie par Dieu pour être la mère du Sauveur.

88 Idem., p. 18.
89 L. BAILLY, Theologia dogmatica et moralis ad usum studiosae, Dijon, 1789, 

8 vol. ; le livre est réédité à Lyon en 1804 et Eugène dans ses notes utilise la première 
édition.



St
ud

ia
 4

   
l 

 5
6 

 l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

Selon le théologien Bailly, la Vierge Marie aurait péché en Adam. Mais 
le professeur, titulaire de la théologie dogmatique prend le contre-pied 
de ces trois arguments susmentionnés pour affirmer clairement et nette-
ment que la Vierge Marie n’a jamais été touchée par le péché originel. 
Le Professeur fonde son argumentation sur l’Ecriture, la Tradition des 
Pères et la pratique de l’Église qui ne contredisent nullement la vé-
rité de l’Immaculée Conception de la Sainte Vierge Marie90. Malgré les 
objections de saint Bernard, Don Rupert et saint Thomas d’Aquin, le 
professeur Sulpicien soutient que la Vierge Marie doit être considérée 
comme préservée de tout péché. Les raisons qu’il avance rappellent la 
majestueuse thèse de la grâce prévenante à laquelle Jean Duns Scot 
(1265/6-1308) donnera une impulsion décisive dans son argumentation 
sur le Christ, Parfait Rédempteur qui rachète sa mère d’une façon plus 
excellente en la préservant du péché originel :

Cette préservation était une rédemption encore plus précieuse que la 
nôtre, parce que c’est une faveur plus grande d’être préservé de l’of-
fense […] que d’être justifié après l’offense91.

Et le professeur de conclure alors que « l’Immaculée Conception 
n’est pas une vérité de foi, certes ; mais nous le croyons fort probable-
ment certaine ; l’Église peut se prononcer sur cette question, car il y a 
des traces suffisantes dans la Tradition »92.

Fort de sa dévotion personnelle et de l’expérience de la piété po-
pulaire vécue à Palerme où presque tous les habitants de la cité s’en-
gageaient à défendre au prix de leur sang la vérité de l’Immaculée 
Conception, le séminariste Eugène adhère à la position de son profes-
seur à Saint-Sulpice contre la pensée de Louis Bailly et de grands noms 

90 Dans son argumentation en faveur de l’Immaculée Conception de Marie, 
le professeur évoque non seulement les Pères de l’Église et autres docteurs fameux 
(comme Origène, Augustin d’Hippone, Jérôme, saint André, saint Amphiloque, Évêque 
d’Icône, Chrysostome, Jean Damascène…), mais aussi la foi des fidèles (sensus fide-
lium), les Conciles (Basilée, Avignon, Trente) et le Magistère des Papes (spécialement, 
Alexandre VII, Sixte IV, Innocent VIII, Julien II, Léon X, Pie V, Grégoire XIII, Paul V, 
Grégoire XV).

91 E. DE MAZENOD, Notes de cours, p. 38.
92 Le professeur se réfère ici au manuel de Paul-Gabriel Antoine (1678-1743), 

Theologia universa, speculativa et dogmatica, Pont à Mousson , 1723 – Nancy, 1726.



C
ha

pi
tr

e 
I 

  l
  

57
  l

   
L

a 
V

ie
rg

e 
M

ar
ie

 d
an

s 
l’

it
in

ér
ai

re
 s

pi
ri

tu
el

comme saint Bernard de Clairvaux93, don Rupert de Deutz94 et saint 
Thomas d’Aquin95 au sujet de l’Immaculée Conception. A ce propos, 
Eugène note que malheureusement ces grands saints, malgré la hauteur 
de leurs sciences, « n’ont pas saisi le sens de la Tradition et se sont 

93 Saint Bernard de Clairvaux (1090-1153) est un dévot passionné de Marie parmi 
les plus célèbres que le monde connaît. On le nomme Chevalier, Chantre ou enco-
re Docteur marial. Pourtant, ce maître cistercien récuse la doctrine de l’Immaculée 
Conception. En 1140, dans une lettre tristement fameuse adressée aux Chanoines de 
Lyon qui célèbrent la fête de la conception immaculée de Marie, Bernard manifeste 
ouvertement son opposition pour trois raisons. Selon lui, il s’agirait d’abord d’une cé-
lébration absente dans la Tradition ; ensuite, d’une fête ignorée aussi par l’Église de 
son temps et enfin, d’une initiative non-conforme aux critères de la raison (Voir L. 
GAMBERO, Maria nel pensiero dei teologi latini medievali, p. 163). Eugène de Ma-
zenod ne partage point les thèses anti-immaculistes de saint Bernard  ; il croit plutôt 
que la Tradition de l’Église atteste la croyance en la conception immaculée de Marie et 
qu’il convient, par conséquent, d’en célébrer la fête. On sait que Dom Wilmart refuse 
pratiquement (mais sans succès) à saint Bernard le titre de Docteur marial parce que la 
Vierge Marie ne représente que 3, 5% de l’ensemble de son œuvre. En plus, le maître 
de Clairvaux ne parle pas de la maternité spirituelle de Marie vis-à-vis des croyants, 
n’insiste pas sur son Assomption et fustige surtout la doctrine de l’Immaculée Concep-
tion (Voir SAINT BERNARD, SCh 390, Introduction, traduction et notes et index par 
Marie I. HUILLE et J. REGNARD, Paris, Cerf, 1993). Eugène de Mazenod regrette 
qu’un érudit et dévot de Marie de la trempe de saint Bernard a pu se tromper sur ce 
point précis (Voir Notes de cours, p. 37). Mais pour le reste, il adhère à sa mariologie et 
n’hésite pas à le mentionner parmi les grands spirituels et à reprendre certaines prières 
mariales composées par le maître de Clairvaux.

94 Rupert de Deutz (†1130), célèbre pour avoir été le premier auteur à interpréter 
tout le livre du Cantique des cantiques sous l’angle marial, Rupert se distingue aussi 
pour ses intuitions originales et mêmes fulgurantes sur la Vierge Marie, vue comme 
‘Epouse’ de Dieu, Mère de l’Église et Modèle de tous les croyants. L’idée augustinienne 
du péché originel que tout le genre humain contracte en Adam l’empêchera d’accepter 
la doctrine de l’Immaculée Conception de Marie, même s’il croit que peu avant l’In-
carnation du Verbe, sa Sainte Mère eut été libérée de ce péché adamique… Eugène de 
Mazenod l’associe à saint Bernard et à saint Thomas dans le regret que ces sommités, 
avec tout le respect qu’ils méritent, aient rejeté une si grande vérité de foi comme l’Im-
maculée Conception (Voir Notes de cours, p. 37).

95 A cette époque, saint Thomas d’Aquin (†1274) est classé sans procès parmi les 
théologiens qui nient le privilège de l’Immaculée Conception. Mais aujourd’hui, bien 
des connaisseurs de la pensée du Docteur angélique, comme R. Garrigou-Lagrange, 
nuance cette affirmation. Ils distinguent « trois périodes dans la doctrine de saint Tho-
mas : dans un premier temps, il affirme le privilège, dans un deuxième temps, il paraît 
presque le nier et dans un troisième temps, il retourne à sa première affirmation » (Voir 
S. DE FIORES, MND, t. III, p. 818).



St
ud

ia
 4

   
l 

 5
8 

 l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

trompés comme tant d’autres Pères se sont aussi trompés sur d’autres 
points »96. 

En lisant les notes d’Eugène, on constate que le fait de nier la vé-
rité de l’Immaculée Conception doit l’avoir personnellement dérangé 
parce qu’il réagit plus d’une fois dans les marges de son registre de 
notes. A la page 25, il écrit le mot grec kécharitôménê (pleine de grâ-
ce). A la page 30, il en donne l’interprétation d’après saint Fulgence de 
Ruspe97 et à la page 35, il s’oppose à saint Thomas (qui soutient que 
tous les hommes, sans exception, ont péché en Adam) en écrivant que 
c’est aussi l’Ecriture qui appelle la Vierge Marie Pleine de grâce, « non 
seulement comblée de grâce, mais aussi, selon Origène, formée dans 
la grâce »98. Par ailleurs, il évoque aussi Amphiloque (340/345-394), 
Évêque d’Icône99. A la suite de son professeur, le séminariste Eugène 
pense que c’est le théologien François Suárez qui tranche le problème 
de l’Immaculée Conception et qu’il suffirait de le lire : « Quand on lit 
le grand Suárez, tout est dit : on n’a pas besoin d’autres auteurs »100. En 
fait, pour l’auteur des célèbres synthèses doctrinales Francisco Suárez 
(1548-1617), l’Immaculée Conception est une vérité à laquelle l’Église 

96 E. DE MAZENOD, Notes de cours, p. 37.
97 Fulgence de Ruspe (467-532) de l’Afrique du Nord est connu grâce aux écrits 

du diacre de Carthage Ferrand. Même si l’évêque de Ruspe ne figure pas dans la liste 
des pères de l’Église, il fait partie de cette période pendant laquelle la doctrine chré-
tienne élabore ses fondements théologiques. Connaisseur incontestable des sciences 
bibliques, de la langue grecque et héritier de la pensée augustinienne, saint Fulgence 
soutient l’absence de péché en Marie, ‘pleine de grâce’.

98 Idem, p. 92. Si notre séminariste s’appuie sur Origène, c’est fort probablement 
parce que ce dernier fait appel à toute la richesse de l’expression lucanienne kecha-
ritôménê (pleine de grâce) pour montrer le caractère impeccable et exceptionnel de 
l’identité de la Mère de Dieu par rapport à tous les descendants d’Adam. Origène 
n’écrivait-il pas justement : « non ricordo dove si possa leggere altrove nelle scritture la 
frase pronunciata dall’angelo : Ave, piena di grazia (Lc 1, 28), che in greco si traduce 
kecharitôménê. Mai tali parole, doveva essere riservato soltanto a Maria » (Voir TMPM, 
p. 212).

99 Eugène de Mazenod aurait-il été influencé par Amphiloque dont la conviction 
est que le seul fait d’être appelée Mère du Christ suffit pour glorifier la Sainte Vierge ? 
Car, écrit-il : « Ô Vierge, ça te suffit d’être appelée mère et nourricière de celui qui nour-
rit le monde. C’est déjà une grande chose pour toi de l’avoir porté dans ta chair celui 
qui régit toutes les choses » (Homélie sur l’Ipapante 8, Patrologiae Cursus Completus, 
Series Graeca (PG), éd. J.-P. MIGNE, Paris, 1857-1866, 39, 56c).

100 Notes de cours, p. 92.



C
ha

pi
tr

e 
I 

  l
  

59
  l

   
L

a 
V

ie
rg

e 
M

ar
ie

 d
an

s 
l’

it
in

ér
ai

re
 s

pi
ri

tu
el

n’a jamais cessé de croire. Suárez soutient que celui qui rejetterait la 
doctrine de l’Immaculée Conception commettrait une faute grave sous 
peine d’excommunication. Il voit en l’Immaculée Conception ou plus 
précisément en la maternité divine le fondement de tous les privilèges 
et de l’excellence de Marie ainsi que du culte qui lui est dû101. 

On voit bien qu’Eugène, encore séminariste, défend à sa façon la 
vérité de l’Immaculée Conception de la Vierge Marie. Il s’appuie sur 
l’Ecriture, les Pères de l’Église et la Tradition ; il évoque l’autorité du 
Magistère et partage avec son professeur cette vérité de l’exception-
nelle conception sans tache de Marie conformément à l’enseignement 
officielle de l’Église. Eugène croit mordicus à cette vérité ; il en parle 
dans les causeries apparemment banales : « Je t’embrasse, écrit-il à sa 
mère, et te recommande la dévotion à la Vierge Marie conçue sans tache 
de péché »102. L’amour de Marie, pour Eugène, ne sera pas seulement 
une conviction intellectuelle, mais aussi et surtout une profonde affec-
tion envers la Mère de Dieu et Mère de l’Église.

Marie dans la formation apostolique

Par formation apostolique, nous n’entendons pas l’activité pasto-
rale au sens strict du terme, mais plutôt l’ensemble des engagements 
vécus par certains groupes ou associations des séminaristes en vue de 

101 A propos justement de l’Immaculée Conception, Francisco Suárez dans un cé-
lèbre ouvrage écrit : « […] il faut établir d’abord qu’elle est la Mère de Dieu et donner 
explication de la qualité et de la grandeur de cette dignité, montrer aussi comment la 
Bienheureuse fut prédestinée à cette dignité, parce que c’est à partir de ce fondement 
que sera donnée raison de toutes les affirmations concernant la Vierge […]. Cette digni-
té maternelle de la Vierge Marie l’emporte sur l’ordre de la grâce des enfants adoptifs ; 
car elle appartient d’une certaine manière à l’ordre de l’union hypostatique (du Verbe 
dans la nature humaine) ; elle s’y réfère intrinsèquement et possède avec cette union 
une affinité nécessaire  » (F. SUAREZ, De Mysteriis Vitae Christi, Ed. Vivès, 1860, 
disp. 1, sect. 2, pp. 3 et 8). D’aucuns qualifient F. Suárez de ‘père de la mariologie 
moderne’ ; ce jugement mériterait d’être réévalué d’autant plus que le Jésuite Placido 
Nigido (vers 1570-1640) écrit Summae sacrae mariologiae pars I, Phanormi, Palermo, 
1602 et le Dominicain Vincent Contenson (1641-1674) utilise pour la première fois 
le mot « mariologie » dans son ouvrage Theologia mentis et cordis, dissertatio VI du 
livre X, Lugduni, Lyon, Arnaud et Borde, 1675. Intéressant à ce propos l’article de S. 
DE FIORES, « L’inedito De Deipara et Christo ut eius Filio, primo trattato sulla Beata 
Vergine Maria di Francisco Suárez », in Gregirianum 86 (2005), pp. 463-495.

102 Lettre à sa mère, le 04.12.1808, in EO I, 14, p. 94.



St
ud

ia
 4

   
l 

 6
0 

 l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

stimuler les autres et ainsi entraîner tout le séminaire à une vie plus 
fervente dans tous les domaines. C’est un regroupement des élites que 
les maîtres sulpiciens voulaient d’une façon particulière « former à la 
vie spirituelle et l’orienter vers l’apostolat »103. Eugène faisait partie de 
trois groupes différents. Dès le 30 octobre 1808, il entre dans le groupe 
appelé congrégation (ou Association) fondée par le Jésuite Delpuits, 
soucieux de «  ressusciter une institution qui avait autrefois porté de 
grands fruits dans les collèges de la Compagnie » ; la congrégation avait 
pour objectif d’« entraîner à la pratique de la piété et des œuvres de la 
charité chrétienne ses membres consacrés à la Sainte Vierge »104.

Bon nombre des séminaristes de Saint-Sulpice étaient membres de 
la congrégation avant même leur entrée au séminaire, car l’Associa-
tion rassemblait les jeunes de tout bord, ecclésiastiques et laïcs. Les 
autorités du séminaire trouvent que les jeunes de la congrégation qui 
arrivent au séminaire « sont déjà tout formés ». Elles encouragent par 
conséquent le fonctionnement de la congrégation au sein du séminaire 
et trouvent que la collaboration entre séminaristes et congréganistes est 
fructueuse à bien d’égards : 

persuadé que cette réunion serait également utile aux séminaristes 
et aux congréganistes ; aux premiers en leur mettant sous les yeux 
les exemples édifiants de ces jeunes qui, au milieu des dangers du 
monde, menaient une vie si fervente ; et aux seconds, en dévelop-
pant en eux par le contact du séminaire les germes de vocation ec-
clésiastique105.

Ce qui nous intéresse est que le groupe de la congrégation était 
consacré à la Sainte Vierge Marie. Il faut rappeler que déjà à 10 ans, 
pendant son exil en Italie, le petit Eugène utilise au collège barnabite 
des Nobles à Turin un manuel intitulé Scuola di pietà aperta da Maria 
Vergine a’giovani che frequentano la sua congregazione. Nous ne sa-
vons pas si cette dite Scuola di pietà aperta da Maria Vergine regrou-
pait particulièrement certains élèves  ; mais ce qui semble certain est 
que cet opuscule poursuit une visée similaire à celle de la congrégation 
fondée par Delpuits, car il s’agit de former les jeunes, de faire accroître 

103 J. LEFLON, Eugène de Mazenod…, p. 359.
104 Idem., p. 355.
105 Ibidem.



C
ha

pi
tr

e 
I 

  l
  

61
  l

   
L

a 
V

ie
rg

e 
M

ar
ie

 d
an

s 
l’

it
in

ér
ai

re
 s

pi
ri

tu
el

en eux l’amour de la Vierge Marie dans l’espoir de les engager à une 
vie chrétienne plus fervente en s’adonnant aux œuvres de charité. Il n’y 
a rien d’étonnant qu’Eugène, aussitôt ordonné prêtre, fonde lui-même 
une congrégation (dite aussi Association) de la Jeunesse Chrétienne 
qu’il placera évidemment sous le patronage de Marie Immaculée. 

Eugène fait partie d’un autre groupe, ‘le groupe missionnaire’  ; 
c’est une pieuse association initiée par son ami et compatriote Charles 
de Forbin-Janson dont on dit qu’il « avait le monde entier pour hori-
zon » à cause de son ardeur non seulement de rechristianiser la France 
mais aussi de porter l’évangile jusqu’aux confins de la terre, surtout 
en Chine. Avec la bénédiction de M. Emery, directeur du séminaire, le 
‘groupe missionnaire’ tint ses réunions dans la chapelle de Notre-Dame 
de Toutes les Grâces, la maison de campagne du séminaire. Quel rap-
port les membres du groupe missionnaire entretiennent-ils avec Notre-
Dame ? Nous pouvons seulement noter que cette chapelle, dédiée à la 
Sainte Vierge, « rappelait assez bien les catacombes » par sa simplicité 
et son obscurité ; ce qui inspirait aux membres du groupe missionnaire 
la pensée du martyr et le zèle missionnaire. Le moins qu’on puisse dire 
est que les réunions du groupe missionnaire à Notre-Dame de Toutes 
les Grâces ont influencé fortement l’orientation apostolique et mission-
naire d’Eugène de Mazenod. Et dès lors, il prendra Marie comme la 
‘Mère de la mission’ : 

On ne pouvait mieux souligner, et en plus parfaite connaissance de 
cause, ce que dut aux réunions de Notre-Dame de Toutes les Grâces 
l’orientation apostolique de celui-ci [Eugène de Mazenod]… L’ave-
nir réalisera ce que, plus ou moins nettement, Eugène alors entre-
voyait106.

Le dernier groupe dans lequel Eugène s’engage est une Association 
de piété dite Association des Amis ou bien Association Anonyme (Aa en 
sigle), fondée au séminaire par les Jésuites depuis 1801. Une Aa est un 
regroupement sélectif d’élites du séminaire, de dix à vingt personnes. 
Elle vise l’approfondissement de la vie spirituelle et la préparation à 
l’apostolat. L’Aa est distincte des congrégations (ou Associations) fon-
dées par Delpuits. Celles-ci sont ouvertes à tous et les membres sont 

106 Voir J. LEFLON, Eugène de Mazenod…, p. 358.



St
ud

ia
 4

   
l 

 6
2 

 l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

connus ; tandis que l’Aa est une Association secrète, plus restreinte, une 
sorte de « super-congrégation ». Les raison d’être de l’Aa, ses exigen-
ces et le contenu de sa formation se résument en ces termes :

La fin principale de cette association [Aa] est de former dans le sémi-
naire un corps d’ecclésiastique très pieux, qui soient parfaits obser-
vateurs des règles et qui, par leurs exemples, leurs conseils et leurs 
prières, contribuent à entretenir une grande ferveur dans la commu-
nauté107.

Nous soulignons le fait que la piété personnelle des membres de 
l’Aa repose, comme le stipule l’Article 1 de leur Règlement, sur une 
solide dévotion au Sacré-Cœur de Jésus et de Marie. L’Article 11 de 
ce même Règlement évoque la connaissance et la méditation sur les 
mystères de l’Homme-Dieu, en particulier « ceux de son Enfance et de 
sa vie cachée » (avec Marie à Nazareth). D’autres Articles font, tacite-
ment, allusion à la Vierge Marie et à ses vertus, par exemple, l’Article 2 
qui oblige à communier tous les vendredis et les samedis en l’honneur 
du Sacré-Cœur de Jésus et de Marie ; l’Article 4 dit que « les membres 
de l’Aa donneront l’exemple de toutes les vertus, l’humilité surtout, 
l’obéissance et la modestie dans le degré le plus parfait »108 et l’Article 
10 prescrit la « réunion de tous les associés en esprit, lorsque l’heure 
sonne, dans les Sacré-Cœur de Jésus et de Marie, par la prière Cor Jésu, 
flagrans amore nostri, inflamma cor nostrum amore tui ».

Eugène devient membre de l’Aa en décembre 1810 et aussitôt re-
grette qu’il n’y a pas assez de zèle dans l’Association et suggère de 
prendre les moyens nécessaires pour y remédier. Nommé ensuite Se-
crétaire de la dite Association, la connaissance des procès-verbaux et 
de différents rapports lui permettront de mieux comprendre et surtout 
d’assimiler l’esprit de l’Association. Le 30 octobre 1811, réunis dans 
la chapelle Notre-Dame de Toutes les Grâces, autour de leur nouveau 
secrétaire, les membres de l’Aa, « après avoir récité le chapelet, le Veni 

107 Règlement de l’Association de piété. Registre pour servir aux délibérations, 
fol. 1, Paris, Arch. Saint-Sulpice, p. 360. 

108 Eugène entre dans l’Aa en décembre 1810, mais deux ans plutôt il écrivait dans 
les résolutions prises à la retraite d’entrée au séminaire que : « l’humilité, l’humilité 
surtout, doit être à la base de l’édifice spirituelle de mon salut » (Retraite d’octobre 
1808, in EO I, 14, p. 68).



C
ha

pi
tr

e 
I 

  l
  

63
  l

   
L

a 
V

ie
rg

e 
M

ar
ie

 d
an

s 
l’

it
in

ér
ai

re
 s

pi
ri

tu
el

sancte Spiritus, s’occupèrent en route de différents moyens pour mieux 
réussir dans le bien que l’Association se propose »109. Pour le vaillant 
secrétaire, le rassemblement de son Association à Notre-Dame de Tou-
tes les Grâces n’était pas un fait quelconque et la prière du chapelet qui 
ouvrait la réunion ne pouvait être vaine dans la recherche de redynami-
ser la ferveur et le zèle de cette Association apostolique. 

Toutes ces allusions à la Sainte Vierge Marie montrent sans doute 
l’importance que les membres de l’Aa attachaient à la Mère de Dieu et 
à son intercession. Profitant lui-même de cette ambiance pour croître 
dans sa dévotion personnelle à Marie, Eugène a sans doute mis du sien 
pour aider aussi les autres membres de l’Association à connaître, à prier 
et à aimer la Sainte Vierge.

Marie dans les écrits spirituels et les lettres du séminariste E. de 
Mazenod

C’est à travers les lettres et autres écrits personnels plus que dans 
la formation intellectuelle reçue que se dessine le mieux le portrait 
spirituel du séminariste Eugène de Mazenod. Il est vrai qu’il s’efforce 
avec une assiduité hors du commun pour assimiler ses leçons, mais ce 
qu’il écrit semble jaillir directement de son cœur comme une photogra-
phie de sa vie intime. Dans ses écrits, surtout dans sa correspondance, 
Eugène réserve une grande place à la Sainte Vierge. Lorsqu’il décide 
de commencer le séminaire, Madame Marie-Rose Joannis, sa mère, ne 
l’encourage pas du tout ; alors Eugène, à partir de Saint-Sulpice lui écrit 
plusieurs fois pour la consoler110 et la convaincre davantage du sérieux 
de sa vocation. Comme on peut le constater, la dévotion mariale vécue 
par l’apprenti séminariste Eugène depuis sa famille et durant son séjour 

109 J. LEFLON, Eugène de Mazenod, p. 365.
110 Libre et conséquent avec ses propres choix, Eugène n’hésite pas de consoler 

les siens lorsqu’ils sont dans la peine. Il aime passionnément sa famille ; il écrit par 
exemple à son père quand il s’ennuie à mort à Aix : « J’ai du dégoût pour tout, excepté 
pour vous écrire » (Lettre du 09.03.1804, in EO I, 14, p. 6). Il décrit sa mère avec sur-
réalisme : « Ma mère est un être adorable, elle possède toutes les vertus, on ne peut lui 
reprocher aucun défaut si ce n’est une extrême franchise […]. Elle adore ses enfants, 
sa mère, son mari et toute sa famille […]. Ma mère est en un mot la femme la plus 
parfaite que je connaisse » (Lettre à sa mère du 26.12.1805, in EO I, 14, p. 30). Dans 
son autoportrait adressé à son directeur spirituel, il s’accuse d’être idolâtre de sa famille 
(Retraite d’octobre 1808, in EO I, 14, pp. 74-79).



St
ud

ia
 4

   
l 

 6
4 

 l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

en Italie ne faiblit pas à Paris. Il profitera au contraire du cadre haute-
ment dédié à Marie qu’offre le séminaire Saint-Sulpice pour consolider 
sa dévotion à la Mère de Sauveur.

Dans un de ses cahiers de 8 pages, fort probablement au début de 
son séminaire, Eugène note en rapport avec les prières et les ‘actes inté-
rieurs’, les vertus importantes qu’il faut approfondir de temps en temps 
pour bien vivre dans le monde. Et dans les commentaires qu’il en fait, il 
écrit au point 8 un paragraphe qui reflète sa propre vie :

Pour conserver une vraie piété, il faut : 1° se précautionner contre la 
dissipation ; 2° réfléchir sur le déclin insensible de la piété ; 3° crain-
dre les plus petits relâchements ; 4° prier souvent et préférer la prière 
publique à toute autre. Videte, vigilate et orate (Mc 13,33)111.

Ce texte ne parle pas explicitement de Marie, cependant, il traduit 
le désir d’Eugène de vivre une vie chrétienne pieuse dans toutes ses di-
mensions, mariales aussi. Eugène est soucieux de conserver la piété hé-
ritée de ses parents et renforcée pendant son séjour en Italie. Lorsqu’il 
écrit qu’il faut craindre les plus petits relâchements, on ne peut pas ne 
pas penser, comme le fait remarquer J.-M. Salgado, au Petit Règlement 
de vie lui tracé à Venise par son directeur spirituel Don Bartolo Zi-
nelli112. De même quand Eugène dit qu’il faut prier souvent, on ne peut 
pas imaginer qu’il ne s’agisse aussi de prier la Vierge Marie à laquelle 
il était, selon ses propres mots, « dévoué d’une manière spéciale » et at-

111 Voir Prières entre 1808-1816, in EO I, 14, p. 58.
112 Le fait qu’à la fin de la retraite d’entrée au séminaire, Eugène reprend explici-

tement le conseil de Don Bartolo qui disait : « rien contre Dieu ! Rien sans Dieu […], 
tout pour Jésus, tout pour Marie ». Cela montre bien à tel point les enseignements et le 
Petit Règlement donné par Bartolo avaient marqué le petit Eugène, au point d’écrire : 
« Voici donc les résolutions (à la fin de la retraite d’entrée au séminaire) que je prends, 
que je suivrai, Dieu m’aidant. Il ne s’agit point de parler de ce qui est contraire à la 
loi de Dieu, l’entrée seulement sur le seuil du séminaire prouve la résolution que l’on 
a prise de ne jamais pécher mortellement et l’horreur que l’on conçoit de ce qui peut 
blesser essentiellement la Majesté divine. Rien contre Dieu est la devise strictement in-
dispensable de tout chrétien quelque peu fervent qu’il soit ; un homme qui aspire à l’état 
ecclésiastique doit aller intimement plus loin ». En ce sens le père Yvon Beaudouin a 
raison lorsqu’il écrit : « Il est difficile d’imaginer chez Eugène un oubli complet de la 
vocation en Sicile, jusqu’à 20 ans, puisque Don Bartolo lui a sans cesse rappelé l’appel 
de Dieu » (Introduction, in EO I, 14, p. XXIV.



C
ha

pi
tr

e 
I 

  l
  

65
  l

   
L

a 
V

ie
rg

e 
M

ar
ie

 d
an

s 
l’

it
in

ér
ai

re
 s

pi
ri

tu
el

tendait tout de sa puissante intercession113. Baignant dans une ambiance 
mariale, le séminaire Saint-Sulpice clôture, selon une vieille tradition, 
ses 6 jours de retraite du début de l’année académique avec la fête de la 
Vie intérieure de la Sainte Vierge. Pour Eugène, cette coïncidence n’est 
pas fortuite comme il l’explique lui-même dans une lettre à sa mère :

Nous terminons demain par une fête qui embaume et qui est propre 
au séminaire, c’est la fête de la Vie intérieure de la sainte Vierge, 
c’est-à-dire la fête de toutes les vertus et des plus grandes merveilles 
du Tout-Puissant. Quelle délicieuse fête ! Et combien je vais me ré-
jouir avec la très sainte Vierge de tout ce que Dieu a opéré de gran-
des choses en elle ! Oh ! quelle avocate auprès de Dieu ! Soyons-lui 
dévoués ; elle est la gloire de votre sexe. Nous faisons profession de 
ne vouloir aller à son fils que par elle, et nous attendons tout de sa 
puissante intercession114.

Dans cette même lettre de 3 pages, Eugène nomme 6 fois la Sainte 
Vierge. Et parlant des exercices spirituels durant la retraite, on peut 
facilement calculer que notre jeune séminariste consacrait beaucoup de 
temps à la Vierge Marie : 45 minutes pour les petites heures de la Sainte 
Vierge, 30 minutes pour les Vêpres et complies de la Sainte Vierge, près 
de 30 minutes pour le chapelet sans compter les oraisons jaculatoires, 
soit un total d’au moins 170 minutes ; à peu près 3 heures de prières par 
jour dédiées à la Vierge Marie. On sait déjà qu’à la fin de son texte des 
résolutions prises au cours de la retraite d’entrée au séminaire, Eugène 
évoque son saint patron Louis de Gonzague, « le priant, dit-il, de vou-
loir bien intercéder pour moi […], de concert avec la T. S. Vierge à 
laquelle je suis dévoué d’une manière spéciale »115 ; cela est d’ailleurs 
conforme à son engagement de ne vouloir aller au Christ que par sa 
Mère en espérant tout de sa puissante intercession116.

Toujours dans le courant des premiers mois du séminaire (octobre-
décembre), le caractère volontaire et décidé de notre jeune provençal 
le pousse à dresser, avec l’accord de son directeur spirituel, une liste 
des jours de fêtes de dévotion et des jours particuliers pour lesquels il 

113 Lettre à sa grand-mère, le 10.05.1809, in EO I, 14, pp. 71-73.
114 Ibidem.
115 Idem., p. 71.
116 Idem., p. 73.



St
ud

ia
 4

   
l 

 6
6 

 l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

jeûnerait la veille à la manière du Vendredi saint. Parmi les 27 jours de 
jeûne mentionnés, 6 sont en rapport avec la Vierge Marie. Il s’agit du 1er 
février, vielle de la Purification de la Sainte Vierge ; le 24 mars, veille 
de l’Annonciation ; le 1er juillet, veille de la Visitation ; le 7 septembre, 
veille de la Nativité de la Vierge Marie ; le 20 novembre, veille de la 
Présentation de la Sainte Vierge et le 7 décembre, veille de l’Immaculée 
Conception117.

Eugène sait bien que sa mère est une dévote de la Sainte Vierge, 
lorsqu’il lui écrit, il évoque souvent le nom de Marie. Plusieurs fois, il 
applique à sa propre mère les adjectifs et les expressions réservées à la 
Vierge Marie comme bonne mère, tendre mère ou encore mère tendre 
et chérie, etc. Cette manière de faire semble être une habitude en terre 
de Provence. L’affection pour sa propre mère porte Eugène à aimer la 
Sainte Vierge et vice-versa. Il éprouve de la part de sa maman, comme 
le témoigne une de ses méditations sur le mystère de Noël, les mêmes 
sentiments qu’éprouvait Jésus à l’endroit de la Vierge Marie :

Ah ! ma très chère maman, croyez-vous que cette nuit je ne me suis 
pas trouvé avec vous ? Eh ! comment, en méditant sur la sainte Mère 
de notre Dieu, qui venait d’être comblée de consolation en donnant 
au monde son Sauveur, et en même temps qui devait sentir si vive-
ment la pauvreté, l’infirmité et la misère à laquelle elle voyait son 
divin Maître réduit pour l’amour des hommes, comment ces tendres 
sentiments ne m’auraient-ils pas ramené vers vous ? Oh ! que oui, 
ma bonne mère, nous avons passé ensemble la nuit aux pieds des 
autels, qui me représentaient la crèche de Bethléem ; nous avons en-
semble offert nos dons à notre Sauveur et nous lui avons demandé de 
naître dans nos cœurs et d’y fortifier tout ce qui est faible, etc. Hé-
las ! vous connaissez assez mon cœur, puisqu’il a été formé du vôtre, 
ainsi vous devez bien être persuadé que le sentiment de la nature y 
est aussi vif et s’y fait autant sentir que dans le vôtre118.

S’il y a une des plus belles pages où le séminariste Eugène étale sa 
dévotion à la Vierge Marie et en donne les raisons, c’est certainement 
le texte qu’il écrit sur les douze conseils pour arriver à la perfection, 

117 Hormis les vendredis, Eugène voudrait jeûner tous les mercredis et samedis de 
l’Avent (Ecrits sur les ‘Jours de jeûne, de communion’…, in EO I, 14, p. 81).

118 A Madame de Mazenod, le 25.12.1808, in EO I, 14, p. 97.



C
ha

pi
tr

e 
I 

  l
  

67
  l

   
L

a 
V

ie
rg

e 
M

ar
ie

 d
an

s 
l’

it
in

ér
ai

re
 s

pi
ri

tu
el

surtout le numéro 12 qui conclut le texte. Malgré les marques de son 
temps, ces conseils restent encore aujourd’hui d’une profondeur spiri-
tuelle incontestable. Notre jeune séminariste y démontre non seulement 
sa maturité spirituelle mais aussi sa connaissance de grands saints de 
l’Église et de leurs spiritualités  : sainte Thérèse d’Avila, Bernard de 
Clairvaux, François de Sales, Ignace de Loyola, François Xavier, etc. 
En plus de tous ces grands saints, il y a aussi la dévotion à saint Joseph 
et aux Anges mais, insiste Eugène, la dévotion à la Sainte Vierge doit 
normalement surclasser toutes les autres, car elle est, à en point douter, 
une condition essentielle de la croissance spirituelle: 

Mais la dévotion pour la très sainte Vierge doit passer avant toutes 
les autres ; car cette glorieuse Mère de Dieu est appelée par l’Église : 
notre vie et notre espérance. Il est moralement impossible qu’une 
âme puisse faire quelque progrès dans les voies de la perfection si 
elle est dépourvue de cette tendre et sincère dévotion pour la très 
sainte Mère de Dieu119.

Dans une autre correspondance, notre séminariste Eugène exhorte 
madame Marie-Rose Joannis, sa mère, de rappeler à sa fille Eugénie 
(petite sœur d’Eugène) d’offrir son premier nouveau-né à la Sainte 
Vierge Marie. Du point de vue de la dévotion mariale, cette courte cor-
respondance renferme une immense richesse qui la rend particulière-
ment intéressante ; par exemple, la Vierge Marie est citée explicitement 
trois fois et neuf fois implicitement. La Sainte Vierge y est mentionnée 
largement au tout début, au milieu et encore à la fin de la lettre. Au-delà 
des conseils que notre séminariste prodigue à sa mère et à sa petite sœur 
afin de consacrer le nouveau-né à la Mère de Dieu, on voit transparaî-
tre son grand amour pour la Sainte Vierge. Dans le dernier paragraphe 
qui conclut la lettre, Eugène demande des prières pour son ordination 
diaconale qui pointe à l’horizon. C’est justement dans cet épilogue que 
l’auteur de la lettre condense ce qui, selon lui, représente un des rôles 

119 Avis généraux pour arriver à la perfection, in EO I, 14, p. 103. Dans une lettre 
de la même année adressée à sa mère, Eugène revient sur la même idée, de « s’unir 
intérieurement de temps en temps à toutes les saintes âmes qui servent Dieu et le louent 
dans la retraite, aux saints anges et à toute la cour céleste, et surtout à notre bonne et 
tendre Mère Marie, qui rend elle seule plus de gloire à Dieu que tous les bienheureux 
ensemble » (Lettre à sa mère, 11-14.11.1809, in EO I, 14, p. 168).



St
ud

ia
 4

   
l 

 6
8 

 l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

principaux de la Vierge, Mère de Dieu : intercéder auprès du Seigneur 
pour qu’il pourvoit à tous nos besoins. Nous reprenons la lettre elle-
même qui se passe de tout commentaire :

Je n’ai pas besoin de rappeler à Eugénie d’offrir à la très sainte Vier-
ge son enfant premier-né. Quoi qu’elle ne porte pas son nom, elle 
agréera cette offre et ne refusera pas de la prendre sous sa puissante 
protection […]. Elle [Eugénie] implore son assistance [de la Vierge 
Marie] afin de pouvoir donner à cet enfant une bonne éducation, et 
elle a soin, en cela, de s’unir de son mieux à l’action sainte que fit la 
très sainte Vierge en pareille occasion, d’entrer dans ses sentiments 
et ceux du divin enfant, qui voulut bien se soumettre à nous don-
ner cet exemple de dépendance pour la majesté souveraine de Dieu 
[…]. Je vous embrasse tous de toute mon âme, me recommandant à 
vos prières pour obtenir du Seigneur, par l’intercession de sa sainte 
Mère, qu’il pourvoie à tous mes besoins spirituels qui s’accroissent à 
mesure que j’approche davantage du redoutable sacerdoce120.

Dans ses écrits, le séminariste Eugène évoque aussi la Vierge Ma-
rie à des occasions qu’on croirait banales (même si, en réalité, elles ne 
les sont pas). Aussi, lorsqu’il écrit à sa mère au sujet du renouvellement 
des promesses cléricales, il signale au passage que « la cérémonie qui 
aura lieu aujourd’hui, le jour de la présentation de la Très Sainte Vierge 
au temple »121 ou bien une année plus tard quand il dira : « Me voici 
de retour de mon grand voyage, ma très chère et toute bonne maman. 
J’étais parti la veille de la sainte Vierge, avec le compagnon dont je 
vous avais parlé… »122. Eugène écrit une longue lettre à sa petite sœur 
sur des sujets bien divers à la fin de laquelle il dit : 

Je cours à St-Sulpice où nous fêtons en grandissime solennité la fête 
de l’Immaculée Conception de la sainte Vierge […]. Adieu, je t’em-
brasse et te recommande la dévotion à la sainte Vierge conçue sans 
tache de péché. Adieu, adieu, tout le monde est au vestibule123.

Toujours à sa petite sœur Eugénie, notre séminariste Eugène, nom-
mé catéchiste d’un groupe des jeunes, lui déconseille la fréquentation 

120 A Madame de Mazenod, le 11.05.1810, in EO I, 14, pp. 185-186.
121 Lettre à mère, le 21.11.1808, in EO I, 14, p. 85.
122 Lettre à Madame de Mazenod, le 01.09.1809, in EO I, 14, p. 153.
123 Lettre à Madame de Boisgelin, le 04.12.1808, in EO I, 14, p. 94.



C
ha

pi
tr

e 
I 

  l
  

69
  l

   
L

a 
V

ie
rg

e 
M

ar
ie

 d
an

s 
l’

it
in

ér
ai

re
 s

pi
ri

tu
el

des soirées dansantes, spectacles et concerts tardifs. Dans le dessein 
d’appuyer ses exhortations, il recourt à la conduite de Jésus et de la 
Vierge Marie dont il faut prendre pour modèles :

Il faut demander à ces pécores (jeunes filles à l’esprit grégaire) si el-
les auraient eu le courage d’inviter J.C. ou la sainte Vierge à un bal ; 
or, ce que J.C. et la sainte Vierge n’auraient pas fait, nous ne pouvons 
pas le faire. Notre Seigneur est le modèle de tous les âges et de tous 
les états ; il a sanctifié par ses exemples toutes les différentes posi-
tions où le chrétien peut licitement se trouver124.

Grâce aux cours et à la prière, la compréhension du mystère de 
l’Immaculée s’approfondit et s’élargit. Dans les notes et les lettres du 
séminariste de Mazenod, on peut constater ce progrès  ; Marie est de 
plus en plus nommée comme la Bienheureuse Vierge Immaculée conçue 
sans tache de péché originel, mère souveraine, choisie par Dieu pour 
être Mère du Sauveur, Vierge pour toujours, inséparable du Christ, as-
sociée intimement à sa passion sur terre et à sa glorification dans le 
ciel, avocate auprès de Dieu, etc. Tous ces privilèges de Marie, croit le 
séminariste Eugène, lui sont donnés grâce aux mérites du Christ. C’est 
pourquoi, tout en elle est pour la gloire de Dieu et le salut des hommes. 
Son rôle en faveur de ceux-ci est d’intercéder puissamment auprès de 
Dieu pour leur obtenir les grâces divines. Ce faisant, elle se présente à 
tous les chrétiens comme un modèle incomparable de parfaite donation 
à Dieu et de toutes les vertus. La dévotion à Marie doit être placée 
au-dessus tous les autres saints parce que la piété envers cette Bonne 
Mère est une source et en même temps une condition de croissance spi-
rituelle ; c’est pour cette raison que notre pieux séminariste se décida : 
« j’aurai soin de dire mon rosaire tous les jours »125.

La promotion de la dévotion mariale dans l’apostolat

Dès le début de son apostolat, l’amour de notre jeune prêtre pour 
la Vierge Marie ne fléchit pas ; au contraire, il éclate au grand jour. Le 
ministère sacerdotal aidant, Eugène ne rate pas les occasions de mani-

124 Lettre à Madame de Mazenod, le 04.02.1809, in EO I, 14, p. 112.
125 Voir Les « Résolutions prises pendant la retraite faite en entrant au séminaire 

les premiers jours d’octobre 1808 », in EO I, 14, pp. 65-74.



St
ud

ia
 4

   
l 

 7
0 

 l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

fester son attachement à la Mère du Sauveur ; un amour qu’il cherche 
à transmettre volontiers à d’autres. Nous nous proposons de souligner, 
dans les pages suivantes, cet amour filial d’Eugène à l’égard de la Vier-
ge Marie à travers une série des conférences qu’il a données en tant que 
directeur du séminaire, dans certains de ses écrits spirituels, dans sa 
correspondance et surtout dans la spiritualité de l’Association de la Jeu-
nesse Chrétienne qu’il fonda sous le patronage de Marie Immaculée.

Marie dans les conférences spirituelles de l’abbé de Mazenod

Durant neuf mois de l’année scolaire 1812 (janvier-octobre), l’abbé 
Eugène de Mazenod passe comme directeur du séminaire Saint-Sulpice 
en remplacement des maîtres sulpiciens exilés. Eugène tient, confor-
mément à son devoir, des conférences spirituelles contenues dans deux 
cahiers séparés. Neuf de ces conférences touchent d’une façon ou d’une 
autre à la Vierge Marie ; une d’elles est entièrement consacrée à la mé-
ditation sur l’Immaculée Conception de la Très Sainte Vierge. Cette 
précieuse conférence se trouve dans le deuxième cahier et reste malheu-
reusement inachevée, comme certaines autres conférences aussi, car sur 
les quatre pages prévues (de 39 à 42), l’abbé Eugène n’écrit que sur une 
seule page (la page 39). Cette méditation s’arrête brusquement en cours 
de composition ; les pages 40 à 42 sont vierges, ce qui laisse évidem-
ment le lecteur sur sa soif. 

Au-delà des difficultés à déchiffrer le texte manuscrit des confé-
rences de l’abbé de Mazenod, on comprend clairement que notre jeune 
prêtre insiste sur les ‘privilèges’ de Marie. Celle-ci est soustraite, par 
la grâce de Dieu, à la loi générale de l’héritage du péché d’Adam qui 
a empoissonné tout le genre humain. Ce privilège lui est conféré en 
prévision de sa maternité divine ; c’est une grâce reçue de son Fils, « un 
fils qui est Dieu, et qui voulait se préparer lui-même sa demeure ». Dans 
sa méditation sur l’Immaculée Conception, Eugène récuse toute curio-
sité exagérée et malsaine ; il importe peu de savoir comment la Vierge 
Marie fut exemptée de la loi commune du péché, l’essentiel étant de 
constater qu’en aucun moment et en aucune circonstance, Marie aurait 
offensé Dieu ni ne lui aurait déplu. Nous préférons citer le texte de la 
conférence :

Tout privilège est une exemption d’une loi générale et le privilège 



C
ha

pi
tr

e 
I 

  l
  

71
  l

   
L

a 
V

ie
rg

e 
M

ar
ie

 d
an

s 
l’

it
in

ér
ai

re
 s

pi
ri

tu
el

serait autant plus grand que la loi est plus générale que celle qui 
soumet tous les hommes à la peine éternelle pour avoir péché dans 
Adam. Tous les peuples […], tous les individus et toutes les nations 
portent le poids de l’iniquité de leur père, et de même que […] en 
Adam s’il eut été fidèle, de même nous avons tous péchés volontai-
rement en lui, et par conséquent nous avons tous été justement pu-
nis. Dieu pouvait-il mettre nos intérêts en meilleures mains qu’en 
celles de notre premier père sorti pur de ses propres mains, n’étant 
soumis à aucune concupiscence, étant naturellement porté au bien, 
tous concourant à lui faire […], à quelle mince épreuve Dieu avait-
il mis sa fidélité […]. Il succomba pourtant […] et sa faute dérive 
comme d’une source empoissonnée tous les malheurs dont le genre 
humain est affligé. Personne ne fut jamais, ni jamais on verra naître 
quelqu’un exempt de cette tache. Marie seule devait être exemptée, 
et elle doit ce privilège à l’avantage d’avoir un fils qui la devança, 
un fils tout puissant, un fils qui était Dieu, et qui voulait se préparer 
lui-même sa demeure. Il nous importe peu de savoir comment Ma-
rie a été exemptée de cette loi générale […], elle n’a point consenti 
dans Adam au crime de sa rébellion. Qu’il nous suffise de savoir que 
d’une manière ou d’une autre elle n’a jamais offensé Dieu […], n’a 
pas été un seul instant objet de haine aux yeux de celui qui en fut un 
chef-d’œuvre de la toute-puissance126.

Une autre conférence aussi importante du point de vue de la ma-
riologie se trouve à la page 29 dans le deuxième cahier ; elle est intitu-
lée Sur l’Incarnation du Verbe. Insistant sur le réalisme du mystère de 
l’Incarnation, Eugène reprend trois fois sur la même page l’expression 
Jésus dans le sein de Marie. C’est en Marie de Nazareth que le Fils de 
Dieu incarné prit la nature humaine pour être à mesure de pratiquer les 
vertus au plus haut degré. Cette méditation sur l’Incarnation du Verbe 
devient très intéressante et même originale lorsqu’Eugène qualifie le 
sein de la Vierge Marie d’auguste temple et d’autel sacré. Laissons 
Eugène lui-même s’exprimer :

126 E. de MAZENOD, « Sur l’Immaculée Conception de la T. S. Vierge », in Sujets 
de méditations et instructions, n° II, p. 39, DM IV, 5a. Quelques passages de ce texte 
sont difficiles à déchiffrer. Au tout début de cette conférence, Eugène écrit aussitôt 
après le titre une invocation en ces termes : « Adorons le St. Esprit inspirant à son Église 
la connaissance de différents dogmes qu’elle doit enseigner », puis laisse curieusement 
un espace vide pouvant contenir dix lignes.



St
ud

ia
 4

   
l 

 7
2 

 l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

La sainte humanité de Jésus Christ pratiqua dans le sein de Marie 
qu’elle y fut conçue toutes les vertus, à leur supérieur degré. Reli-
gieux envers Dieu, charité envers les hommes, humilité envers elle-
même. Rel. Env. D. [religieux envers Dieu], elle seule pouvait rendre 
au Créateur un hommage proportionné à sa suprême majesté. Aussi, 
dès le premier instant de sa formation, elle commença à lui rendre le 
devoir qu’elle continua depuis et qu’elle ne cessera jamais de lui ren-
dre. Le sein de Marie devient alors l’auguste temple, l’autel sacré sur 
lequel le Fils de Dieu offrait à son Père le tribut du plus haut hom-
mage […]. Et peut-on n’en concevoir qui approche de cette immense 
charité qui fait descendre le fils de Dieu dans le sein de Marie pour 
s’y revêtir de notre humanité afin de pouvoir ainsi payer pour nous la 
dette impayable que nous avions contracté par le péché127.

Pas moins intéressante non plus la conférence de notre jeune prê-
tre Sur la vie obscure de Notre Seigneur pendant 30 ans. Cette mé-
ditation se rapporte à la vie cachée de Jésus, travaillant, obéissant et 
priant, durant son long séjour dans le petit village méconnu et méprisé 
de Nazareth, en Galilée. Cette instruction fait deux allusions à la Vierge 
Marie ; une allusion tacite et une autre explicite. La première se réfère à 
l’obéissance de Jésus à l’égard de Marie et de Joseph dont parle l’évan-
gile de saint Luc (2, 51). La deuxième, plus précise, intervient quand 
Eugène évoque la Sainte Vierge comme un disciple qui écoutait pour 
se laisser édifier et instruire par son divin Fils à travers l’exemple de sa 
prière, de son recueillement, son silence, son travail, son obéissance, sa 
pénitence, etc. :

Que Jésus Notre Seigneur pendant les 30 années passées dans l’obs-
curité, il travaillait, il priait, il obéissait. Mais qui pourrait dire de 
quels sublimes sentiments étaient accompagnés ce travail entrepris 
et continué […], il était accompagné de la prière de l’union avec 
Dieu, de la soumission à ses ordres […], de pénitence, de recueille-
ment intérieur, du silence […]. Ce n’était que pour instruire et édifier 
Marie et Joseph et quelques voisins […]128.

127 E. de MAZENOD, « Sur l’Incarnation du Verbe », in Sujets de méditations et 
instructions, n° II, p. 29, DM IV, 5a.

128 E.de MAZENOD, « Sur la vie obscure de Notre Seigneur pendant 30 ans », in 
Sujets de méditations et instructions, n° I, p. 29, DM IV, 5a.



C
ha

pi
tr

e 
I 

  l
  

73
  l

   
L

a 
V

ie
rg

e 
M

ar
ie

 d
an

s 
l’

it
in

ér
ai

re
 s

pi
ri

tu
el

Pour le jeune prêtre de Mazenod, la Vierge Marie n’est pas empri-
sonnée dans sa relation avec son Fils Jésus. Au contraire, elle vit dans 
un réseau des rapports humains qui lui permet de faire rayonner ses 
vertus. La première personne qui en bénéficie est certainement saint 
Joseph, son aimable époux. Pour Eugène, les relations de Joseph et Ma-
rie sont pénétrées de transparence et de chasteté. Même si ces deux 
époux s’édifient l’un l’autre au plus haut degré et rivalisent de respect, 
il faut toujours penser que la sainteté de Marie reste supérieure. Eugène 
a toujours considéré Joseph comme ‘le plus grand saint après la Vierge 
Marie’. C’est pourquoi, il ne peut parler de la grandeur de saint Joseph 
sans évoquer en même temps l’imminente sainteté de son épouse, de 
surcroît Mère de Dieu :

Il [Saint Joseph] fut l’époux de Marie, il fut le père nourricier de Jé-
sus fait son fils. Il fut l’époux de Marie, cette vérité est incontestable 
et saint Augustin la défendit contre l’hérétique Pelage. Elle [Marie] 
ne lui apporta pas en dot des richesses périssables, mais possédait 
toutes les vertus à un supérieur degré, et quel accroissement de sain-
teté ne dut pas produire en Joseph la vue et l’exemple habituel de tant 
de perfections […]. Dirons-nous […] que Jésus lui apportait […] 
parce qu’il naquit de son épouse et que le fruit produit dans sa pro-
priété était réellement à lui […]. On pourrait dire de lui que sa mort 
fut précieuse aux yeux de Dieu […], mais serait-ce en dire assez sur 
la mort de juste qui eu le bonheur d’expirer entre les bras de Jésus 
et de Marie129. 

Il n’est pas rare de voir que la Vierge Marie est évoquée aussi dans 
les conférences entièrement centrées sur le mystère de la vie de Jésus. 
Ces évocations apparemment banales indiquent bien la place qu’occupe 
la Sainte Vierge dans la vie et la pensée de l’abbé Eugène de Maze-
nod au début de son ministère sacerdotal. Très souvent lorsqu’Eugène 
aborde un sujet sérieux, il lui vient presque spontanément d’évoquer la 
Vierge Marie ; par exemple, quand il médite sur le respect du signe de 
la croix. Rappelons qu’Eugène doit sa conversion à la contemplation de 
la Croix un jour du Vendredi saint. Il écrit à ce propos :

129 Idem, n° I, p. 25.



St
ud

ia
 4

   
l 

 7
4 

 l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

Levons les yeux sur cet autel et fixons-les sur la Croix qui est expo-
sée à notre vénération. Adorons Notre Seigneur Jésus Christ qui est 
suspendu, et rendons-lui nos actions de grâces pour l’ineffable mys-
tère qu’il a accompli sur ce Bois. Oh, combien le signe sacré était 
cher à nos premiers pères dans la foi. Quel usage n’en faisaient-ils 
pas ? Il était en si grande vénération parmi eux, que les impies ico-
noclastes qui s’acharnaient à la destruction des images de Notre Sei-
gneur, de la Très Sainte Vierge et des Saints, n’osent jamais toucher à 
l’adorable signe de notre rédempteur, au contraire ils eurent toujours 
pour lui le grand plus respect […]130.

On sait qu’au séminaire Saint-Sulpice, la cérémonie du renouvel-
lement des promesses cléricales se faisait à la fête de la Présentation 
de la Vierge Marie au temple. Cette coïncidence est bien loin d’être 
un hasard. Depuis Jean-Jacques Olier, la Vierge Marie a toujours été 
considéré comme la Fondatrice du séminaire Saint-Sulpice. A ce titre, 
la Sainte Vierge joue un rôle irremplaçable dans la formation des futurs 
prêtres ; Marie est à tout point de vue un modèle de vie pour les sémi-
naristes, l’exemple de ses vertus et l’intercession de sa prière les aident 
à se conformer davantage au Christ Souverain-Prêtre. Devenu directeur 
de ce même séminaire, Eugène ne pouvait qu’exhorter ses ouailles à de-
meurer fidèles à la tradition de cette maison de formation en comptant 
sur le secours de Marie dans la maturation de la vocation sacerdotale. 
Ainsi, note-il, le jour du renouvellement des promesses cléricales, en la 
fête de la Présentation de la Vierge Marie :

Adorons Dieu préparant de toute éternité la Sainte Vierge. Prions 
le Seigneur  : Dès les premiers pas que nous avons fait dans le sé-
minaire, nous avons pris Dieu pour notre partage et lui avons pro-
mis de n’avoir pas d’autre ambition que de lui plaire et de la servir. 
L’auguste cérémonie qui nous réunit en ce jour est bien propre de 
renouveler dans nos cœurs les sentiments du plus entier dévouement 
en notre Seigneur…131.

130 E. de MAZENOD, « Sur la vie obscure de Notre Seigneur pendant 30 ans », 
p. 25, DM, IV, 5a.

131 Idem., n° I, p. 33, DM IV, 5a.



C
ha

pi
tr

e 
I 

  l
  

75
  l

   
L

a 
V

ie
rg

e 
M

ar
ie

 d
an

s 
l’

it
in

ér
ai

re
 s

pi
ri

tu
el

Marie dans les autres écrits du jeune prêtre E. de Mazenod

Emporté par le zèle apostolique qu’on lui reconnaît et submergé 
par diverses activités pastorales, l’abbé Eugène s’efforce de trouver le 
temps de prier personnellement. Dans la retraite qu’il fait au séminaire 
d’Aix en décembre 1814, il réfléchit sur la question et sur les moyens 
de remédier à l’insuffisance du temps consacré à la prière. Pour lui, 
l’action apostolique à elle seule ne suffit pas, car la prière qui la féconde 
doit être considérée comme capitale. Aussi faut-il implorer l’interces-
sion des puissances du ciel, des saints, des anges et surtout celle de la 
Vierge Marie pour que l’apostolat soit fructueux :

Il faut à l’avenir que je me confie plus encore en la vertu de la prière, 
qu’à l’activité que je tâche de mettre pour faire réussir les œuvres qui 
me sont confiées ou que le bon Dieu m’inspire de faire. Ce serait fo-
lie que de ne se donner aucun mouvement, je pense même en consi-
dérant comment ont agi les Saints, qu’il faut s’en donner beaucoup, 
mais il serait moins sage encore de ne pas faire son principal capital 
de la prière, de l’intercession des Bienheureux, des justes, et des An-
ges, mais surtout de la Très Sainte Vierge132. 

Cette confiance en l’intercession de la Vierge Marie s’exprime de 
façon remarquable dans la prière du rosaire. On sait qu’Eugène, depuis 
la prime enfance, prendra l’habitude de réciter le chapelet. Il s’initie à 
cette humble prière dans sa famille, à Venise chez les Zinelli où il restait 
souvent les soirs pour le souper et le chapelet. Au séminaire Saint-Sul-
pice, le chapelet devient un agréable devoir quotidien. Certainement 
que cette habitude de prier le rosaire ne s’estompera pas dans les pre-
mières années du sacerdoce malgré l’immensité des devoirs liés à cet 
état. Nous ne connaissons pas dans les détails comment Eugène priait 
son chapelet personnellement, mais les notes de sa retraite de décembre 

132 Notes de retraite, décembre 1814, in EO I, 15, pp. 96-97. Eugène de Mazenod 
est convaincu que c’est grâce à l’intercession des puissances célestes que la pastorale 
devient fécond pour le ministre qui l’exerce et pour toute l’Église : « Puissants inter-
cesseurs qui avez arrêté le bras du Père de Famille, mes saints patrons, mon bon Ange 
et vous Vierge sainte, continuez de me protéger, obtenez du Souverain Médiateur que 
par la vertu de ses mérites, je devienne fécond en bonnes œuvres, maintenant du moins 
qu’admis dans le sanctuaire ma coupable stérilité nuirait mon seulement à mon âme, 
mais à toute l’Église, etc. » (Idem, p. 113).



St
ud

ia
 4

   
l 

 7
6 

 l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

1814 nous en donne une idée. Le cinquième jour de sa retraite durant la 
quatorzième méditation sur l’humilité de Jésus Christ, Eugène ne traite 
pas directement du chapelet, mais des moyens qui remettent sur le bon 
chemin. Il croit que la vie de Jésus nous offre un parfait modèle de tou-
tes les vertus. Parlant de l’humilité de Jésus dans l’Incarnation, Eugène 
médite surtout le mystère joyeux du rosaire, car il attache la vertu de 
l’humilité à l’Annonciation, celle de la pauvreté à la Nativité, celle de 
l’obéissance à la dépendance à ses parents, etc. Ainsi, note-t-il : 

Or, quoiqu’il n’y ait point de mystère dans la vie du Sauveur qui 
ne nous puisse fournir des exemples de toutes les vertus, il semble 
néanmoins qu’il y a dans chaque mystère une vertu particulière qui y 
éclate. L’humilité paraît particulièrement dans l’incarnation, la pau-
vreté dans sa naissance, la mortification dans la circoncision, l’aban-
don à la volonté de son Père dans la fuite en Égypte, l’obéissance 
dans la dépendance qu’il eût de Marie et de Joseph pendant les 30 
années de sa vie cachée […].133.

Remarquons que dans le répertoire des vertus à imiter, Eugène 
mentionne l’obéissance manifestée à travers la dépendance que Jésus 
avait vis-à-vis de Marie (cité en premier lieu) et de Joseph à Naza-
reth. Peu après, Eugène aborde à la quinzième méditation, la vertu de 
la pauvreté de Jésus Christ dans la naissance. Il conduit sa méditation 
par un raisonnement à la fois logique et mystique pour déboucher sur 
la préférence de la pauvreté par rapport aux richesses. On constate une 
fois de plus que les sentiments de Jésus et de Marie, notamment dans 
l’acceptation de la pauvreté est une vertu que tout chrétien doit imiter : 

Ce serait trop pour le Fils de Dieu fait homme de naître dans la bou-
tique d’un charpentier… Il est maître des cœurs et il ne se sert pas 
de son pouvoir pour inspirer des sentiments de compassion pour sa 
sainte Mère qui le portait. Elle est contrainte de se réfugier dans une 
étable, et il n’y eut jamais d’enfant plus pauvre que le fils de Dieu. Il 
est tout puissant, il est donc né pauvre parce qu’il a voulu. Il est in-
finiment sage, il ne se peut donc faire que ce qu’il a choisi ne soit le 
meilleur. Donc la pauvreté est préférable aux richesses134.

133 Retraite faite au séminaire d’Aix, en décembre 1814, in EO I, 15, p. 119.
134 Retraite faite au séminaire d’Aix, en décembre 1814, in EO I, 15, p. 121.



C
ha

pi
tr

e 
I 

  l
  

77
  l

   
L

a 
V

ie
rg

e 
M

ar
ie

 d
an

s 
l’

it
in

ér
ai

re
 s

pi
ri

tu
el

Pour Eugène, la prière du chapelet a toujours été un moyen de glo-
rifier la Sainte Trinité et d’honorer la Mère de Jésus, devenue par la 
volonté et la grâce de Dieu, la Mère de toute l’humanité. Plus qu’un 
devoir imposé à tout chrétien, la prière à Marie est ressentie par Eugène 
comme une conséquence logique d’une vie spirituelle et apostolique ré-
solument placée sous la protection et les auspices de cette Bonne Mère. 
Comme prêtre, Eugène vivra fidèlement la profession faite au sémi-
naire de « ne vouloir aller à son Fils que par Marie et de tout attendre 
de sa puissante intercession »135. C’est cette conviction qu’il partagera 
d’ailleurs avec les membres de l’Association de la Jeunesse Chrétienne, 
un groupe qu’il fonde en 1813.

Fondation de l’association136 de la jeunesse chrétienne sous le 
patronage de Marie Immaculée

Le 23 octobre 1812, Eugène rentre à Aix-en-Provence ; il consacre 
son temps à la prière, l’étude ainsi qu’au service des pauvres et des jeu-
nes. Soucieux aussi de la formation des clercs, il mit à contribution son 
expérience de Saint-Sulpice. Réunis en petits groupes, les séminaristes 
s’adonnent aux lectures spirituelles, disent l’office de la Sainte Vierge 
et excellent dans la pratique de la piété. Cette initiative fut un succès au 
point qu’Eugène lui-même en pleure de joie. Mais de tous ces préoc-
cupations apostoliques, le souci pour les plus pauvres et pour l’enfance 
abandonnée fut le plus fort. Le sermon de notre jeune prêtre, fait en 
patois provençal, le premier dimanche de carême 1813 en l’église de 
la Madeleine à Aix est resté historique : un véritable plaidoyer pour la 
dignité humaine des rebuts de la société137.

135 Lettre à sa grande-mère, le 18.10.1808, in EO I, 14, p. 73.
136 On dit Association ou bien Congrégation de la Jeunesse Chrétienne. Nous 

préférons le terme Association à celui de la Congrégation pour éviter la confusion avec 
la Congrégation des Oblats de Marie Immaculée que le même abbé Eugène de Mazenod 
fondera quelques années après. Cependant, nous retenons le vocable Congréganistes 
pour désigner les Jeunes membres de cette Association. Quant à ce mot de congréga-
nistes, il fut inventé, dit-on, par Monsieur Thiers, alors étudiant à Aix, pour se moquer 
de ces jeunes laissés-pour-compte. Mais la crédibilité de l’œuvre et son succès surtout 
éclipseront très vite le sens péjoratif du terme.

137 « Venez maintenant apprendre de nous ce que vous êtes aux yeux de la foi. Pau-
vres de Jésus-Christ, affligés, malheureux, souffrants, infirmes, couverts d’ulcères, etc., 
vous tous que la misère accable, mes frères, mes chers frères, mes respectables frères, 



St
ud

ia
 4

   
l 

 7
8 

 l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

Dans l’œuvre de l’Association de la Jeunesse Chrétienne qu’il 
fonde en 1813 pour l’éducation des jeunes, l’abbé de Mazenod fait 
une triple expérience : concrétiser le charisme qui l’habite, guider un 
plus grand nombre possible des jeunes vers la sanctification et confier à 
Marie Immaculée son ministère sacerdotal en promouvant la dévotion 
envers elle. Nous nous intéressons particulièrement à ce dernier aspect. 
Nous découvrirons d’abord le sens du nom, l’objectif de l’Association 
de la jeunesse chrétienne ainsi que les motifs pour lesquelles cette As-
sociation est placée sous le patronage de Marie Immaculée  ; ensuite, 
nous indiquerons la place de la Vierge Marie dans le Règlement et dans 
la vie des membres.

L’Association de la Jeunesse Chrétienne : le nom, le but et le 
patronage de Marie Immaculée

L’abbé Eugène veut régénérer la société en évangélisant les plus 
jeunes. Il s’efforce de les préserver de l’esprit libertin et de l’inconduite 
à l’aide d’un règlement de vie centré sur l’étude et la piété. Le père 
Lamblin dans son commentaire sur ce sujet montre le sérieux de cette 
Association de la Jeunesse Chrétienne. Il ne s’agit nullement, fait-il 
remarquer, d’un cercle d’amis ou encore moins d’un club quelconque 
pour se divertir, mais plutôt d’une congrégation établie, avec des sta-
tuts et des Règles incitant les jeunes à pratiquer les vertus et à vivre la 

écoutez-moi. Vous êtes les enfants de Dieu, les frères de Jésus-Christ, les héritiers de 
son royaume éternel, la portion choisie de son héritage; vous êtes, au dire de saint Pierre, 
la nation sainte, vous êtes rois, vous êtes prêtres, vous êtes en quelque sorte des Dieux, 
Dii estis et filii excelsi omnes […]. O Chrétiens connaissez donc votre dignité […]. Que 
sera-ce de vous pauvres indigents, obligés par l’injustice des hommes ou par la rigueur 
du sort à solliciter votre chétive subsistance, à mendier avec importunité le pain qu’il 
vous faut pour soutenir votre existence. Le monde vous regarde comme le rebut de la 
société, insupportables à sa vue qu’il détourne de vous pour ne pas s’apitoyer sur votre 
état qu’il ne veut pas soulager. Voilà ce que pense le monde. Voilà ce que vous êtes à ses 
yeux! C’est pourtant là le maître que vous avez choisi, c’est à lui que vous avez jusqu’à 
présent prostitué vos hommages. Qu’en pouvez-vous attendre? L’insulte et le mépris, 
voilà la récompense qu’il vous prépare; vous n’en obtiendrez jamais d’autres de lui » 
(Instructions familières en provençal, données à la Madeleine, le 03.03.1813, jour des 
Cendres, in EO, I, 15, pp. 49-51). Ce sermon révèle le charisme de saint Eugène de 
Mazenod, celui d’évangéliser les plus pauvres (pauperes evangelizatur). 



C
ha

pi
tr

e 
I 

  l
  

79
  l

   
L

a 
V

ie
rg

e 
M

ar
ie

 d
an

s 
l’

it
in

ér
ai

re
 s

pi
ri

tu
el

sainteté138. Le premier règlement de l’Association de la Jeunesse Chré-
tienne en indique clairement la fin principale : 

former dans la ville [d’Aix] un corps des jeunes gens très pieux qui, 
par leurs exemples, leurs conseils et leurs prières, contribuent à met-
tre fin à la licence et à l’apostasie générale […], en même temps 
qu’ils travaillent très efficacement à leur propre sanctification139. 

Pour devenir membre de l’Association, certaines conditions sont 
requises, notamment, être issu des parents honnêtes et irréprochables, 
avoir fait sa première communion, afficher une conduite exemplaire, 
renoncer aux spectacles immoraux, éviter les amis dangereux, etc. Les 
membres de l’Association sont repartis en trois classes montantes : les 
Postulants, les Admis (appelés aussi Probationnaires) et les Reçus. 

L’Association de la Jeunesse Chrétienne est placée sous les auspi-
ces de Marie Immaculée140. Il paraît normal à Eugène de Mazenod de 
confier cette œuvre d’éducation de la jeunesse à la Sainte Vierge, Bonne 
Mère et excellente éducatrice. Eugène lui-même explique le sens de ce 
patronage de Marie Immaculée :

ils [les jeunes congréganistes] recommenceront avec une nouvelle 
ardeur et avec encore plus de précautions, à servir Dieu et à vivre en 
bons chrétiens; ils s’aideront, pour cela, de tout le désir qu’a la Sain-
te Vierge de coopérer à leur salut, mais ils n’attendront pas d’avoir 
fait des chutes déplorables pour se mettre sous sa puissante protec-
tion. Dès l’instant qu’ils sont entrés dans la congrégation, ils ont pris 
cette sainte Mère de Dieu pour leur avocate et patronne; la dévo-
tion qu’ils auront pour elle sera leur sauvegarde. C’est en elle, après 
Dieu, qu’un congréganiste doit mettre toute sa confiance, et tout ce 

138 Voir E. LAMBLIN, « L’Immaculée Conception et la Congrégation de la Jeu-
nesse Chrétienne fondée à Aix par Mr l’Abbé de Mazenod », in MIS 165 (1904), p. 
466.

139 Idem., p. 25.
140 Les statuts de la l’Association commencent ainsi « la congrégation dite de la 

Jeunesse chrétienne est une société établie sous l’invocation de l’Immaculée Concep-
tion de la Très Sainte Vierge, par l’autorisation du Souverain Pontife et l’approbation de 
l’Ordinaire ». Et l’Article 2 du premier chapitre stipule qu’« elle (Association) a pour 
patrons principaux, après la Mère de Dieu, les Saints Anges Gardiens, saint Joseph, 
saint Philippe Néri, saint Louis de Gonzague ».



St
ud

ia
 4

   
l 

 8
0 

 l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

que l’Église a renfermé de personnages vertueux dans son sein nous 
est garant que cette espérance ne saurait être trompée141.

Le père Lambin attribue les raisons du succès de l’Association de la 
Jeunesse Chrétienne à l’ingéniosité de son fondateur, sa bonté, sa verve, 
ses qualités, etc. Mais il ajoute aussitôt que la première raison de ce 
succès reste la confiance indéfectible à Marie Immaculée. Aussi, mon-
tre-t-il que le patronage de l’Association confié à la Sainte Vierge, loin 
d’être le fait du hasard, remonte à une vielle tradition de famille. L’abbé 
Eugène de Mazenod: 

jeta les fondements de cette congrégation dans la maison de campa-
gne de sa famille, sol sacré, lieu fertile en miracles, dit une vieille 
chronique […], au commencement du seizième siècle, se trouvaient 
dans cette campagne les vestiges, les débris de l’ancien sanctuaire de 
Notre Dame de la Seds, c’est-à-dire, du siège épiscopal, fondé par 
Saint Maximin et Sainte Madeleine. Dans la chaire de cet insigne 
sanctuaire, Pierre d’Auréol avait fait, en 1321, une solennelle décla-
ration de sa foi et de la foi de son Église en l’Immaculée Concep-
tion. Ce germe divin, déposé dans ces ruines, avait porté une fleur, la 
congrégation de la jeunesse chrétienne, à laquelle l’abbé de Maze-
nod donna pour patronne la Vierge Immaculée et pour tête patronale 
la conception de cette glorieuse Vierge, mère de Dieu. La ruche avait 
une reine […]142.

En écrivant ostensiblement ces deux termes (toujours Imma-
culée) en majuscule, le fondateur de l’Association de la Jeunesse 
chrétienne veut décidément insister sur le ‘privilège’ de l’Immaculée 
Conception de Marie et en même temps « fixer l’attention sur ce pri-
vilège par l’intercession duquel on obtient toute grâce et faveur  »143. 
Comme on peut le voir dans les Archives de la Postulation à la maison 
générale à Rome, l’abbé de Mazenod fera imprimer un blason et le 
sceau de l’Association à partir d’une gravure en l’honneur de Marie 
Immaculée : la Vierge Marie entourée des rayons et le front couronné 

141 « Abrégé du Règlement de vie de MM.les congréganistes de la Jeunesse Chré-
tienne », in MIS 145 (1899), pp. 10-11.

142 E. LAMBLIN, « L’Immaculée Conception et la Congrégation de la Jeunesse 
Chrétienne fondée à Aix par Mr l’Abbé de Mazenod », pp. 466-467.

143 Idem., p. 471.



C
ha

pi
tr

e 
I 

  l
  

81
  l

   
L

a 
V

ie
rg

e 
M

ar
ie

 d
an

s 
l’

it
in

ér
ai

re
 s

pi
ri

tu
el

d’étoiles. L’abbé de Mazenod confia à la sollicitude de la Sainte Vierge 
cette jeunesse dont il avait la charge, laissant donc à cette bonne et ten-
dre Mère la tâche de les éduquer et de les consoler144.

Le moins qu’on puisse dire est que l’abbé de Mazenod, initia-
teur de l’Association de la Jeunesse Chrétienne mis en œuvre tous les 
moyens possibles afin de propager la vérité de l’Immaculée Conception 
de la Vierge Marie. Différentes dénominations de ses œuvres, les thè-
mes de ses prédications, les dates des fêtes, les chants, les images, les 
sceaux (ou cachets), les gravures, les blasons, les statues… Tout semble 
concourir à honorer Dieu par l’entremise de la Sainte Vierge et particu-
lièrement dans le mystère de son Immaculée Conception. 

Place et rôle de Marie dans le Règlement de l’Association et dans la 
vie de ses membres

L’Association de la Jeunesses Chrétienne, on le sait, est placée sous 
le patronage de Marie Immaculée. L’influence de cette Bonne Mère sur 
le comportement des jeunes congréganistes embrasse toutes les dimen-
sions de leurs vies  : spirituelles, morales, estudiantines… L’aide de 
Marie Immaculée n’est pas sollicitée seulement au début de l’œuvre, 
mais reste plutôt une constante dans la vie quotidienne des membres de 
l’Association. Les jeunes s’appuient en tout et pour tout sur la sollici-
tude maternelle de la Sainte Vierge pour remplir leurs tâches religieuses 
et civiles. Si la Vierge Marie, à la fois Mère et Patronne, inspire les 
congréganistes, les accompagne et intercède pour leur sanctification, 
ceux-ci, en revanche, « font profession d’honorer et d’aimer dans l’as-
sociation qui a été commencée et qui croît sous ses auspices. On sait 
qu’il faut demander à Marie avec confiance tout ce qu’on veut obtenir 
de Dieu »145.

144 Beaucoup plus tard, en 1870, le père Gannier, « dans l’église de la mission, lieu 
de réunion des 300 membres congréganistes […], fit placer aussi une gracieuse statue 
de N.-D. de Lourdes. Ce fut là, pour plusieurs, le foyer d’une tendre dévotion envers 
Marie Immaculée. Que de timides jeunes filles, effarouchées à la pensée d’avoir à af-
fronter les rigueurs d’un examen, sont venues se jeter aux pieds de cette Vierge au divin 
sourire pour lui confier leur embarras d’un jour » (Idem., p. 476). 

145 Voir « Abrégé du Règlement de vie de MM.les congréganistes de la Jeunesse 
Chrétienne », in MIS 145 (1899), p. 15.



St
ud

ia
 4

   
l 

 8
2 

 l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

La dévotion mariale des congréganistes s’exprime nettement dans 
leur vie spirituelle qui réserve une place de choix à l’invocation fré-
quente de Marie Immaculée. Parmi les obligations spirituelles auxquel-
les sont tenus les Congréganistes, toutes les classes confondues, on a 
entre autres : la participation quotidienne à la sainte messe, un quart 
d’heure au moins de lecture spirituelle, la visite journalière au Saint 
Sacrement, la récitation du rosaire, la confession individuelle tous les 
15 jours, etc. Cependant, certains devoirs sont rattachés de façon par-
ticulière à l’une ou l’autre classe, par exemple : les débutants appelés 
Postulants sont tenus à réciter chaque jour la prière de saint Bernard 
dont les premières paroles s’adressent directement à la Mère de Dieu : 
Souvenez-vous, ô très pieuse Vierge Marie146, etc. 

Après une année ou six mois d’expérience dans l’Association, le 
Postulant admis passe à la deuxième classe, il devient Probationnaire. 
Cette admission prévoit au premier jour un acte de consécration à Marie 
Immaculée : 

Ils se rendront tous à temps au pied de l’autel pour réciter à haute 
voix l’acte de consécration à la Sainte Vierge qui commence par ces 
mots : Sainte Marie, mère de Dieu, etc.147. 

L’acte de consécration se poursuit avec le célèbre chant du Sub 
tuum praesidium exécuté par les membres de l’Association, notamment 
les versets où il est dit : Dignare me laudare te, Virgo Sacrata. Da nihi 
virtutem contra hostes tuos148. Parmi tant d’autres devoirs, l’Article 76 
du chapitre 5 du Reglèment oblige les Probationnaires «  d’ajouter à 
la prière de Saint Bernard qu’ils faisaient étant Postulants celle qu’ils 
ont prononcée le jour de leur admission à la classe des Probationnai-
res »149.

A la dernière étape (ou classe) de l’Association, le Probationnaire 
devient un Reçu. Les Reçus constituent le corps même de l’Associa-
tion. Et la cérémonie de la réception a lieu deux fois par an, «  à la 
fête du Sacré-Cœur, et le jour de l’Immaculée Conception de la Très 

146 Premier Règlement de l’Association, chapitre III, Art. 42.
147 Idem., chap. V, Art. 63.
148 Idem., chap. V, Art. 64.
149 Ibidem.



C
ha

pi
tr

e 
I 

  l
  

83
  l

   
L

a 
V

ie
rg

e 
M

ar
ie

 d
an

s 
l’

it
in

ér
ai

re
 s

pi
ri

tu
el

Sainte Vierge »150. S’il y a une obligation qui distingue les Reçus des 
Postulants et des Probationnaires, c’est certainement la récitation de 
l’office de la Sainte Vierge. Considérés comme les plus avancés dans la 
formation, affermis dans la pratique des exigences de l’Association, les 
Reçus trouvent dans la prière à la Vierge Marie un moyen efficace de 
progresser dans la vie des vertus et dans la voie de la sainteté. 

En ce concerne le déroulement des réunions, le Règlement de 
l’Association prévoit généralement de débuter et de clôturer les séan-
ces avec une prière à la Vierge Marie. Habituellement celui qui préside 
« ouvre la séance par le Veni Sancte, le verset Emite, l’oraison Deus 
qui Corda et l’Ave Maria… »151. Parmi les devoirs des Congréganistes, 
lorsqu’ils se rassemblent dans une église, figure en premier lieu, celui 
de réciter en commun l’office de la Très Sainte Vierge152. L’Article 39 
du chapitre 12 insiste sur le caractère obligatoire de la récitation de cet 
office qui est d’ailleurs le signe spécifique de l’Association. La dévo-
tion mariale des membres de l’Association s’exprime aussi à travers 
d’autres prières adressées à Marie Immaculée, comme le rosaire, le 
chant du Magnificat, les oraisons jaculatoires, etc. Voici ce qu’en dit 
justement l’Article 39 :

La dévotion qu’ils professent envers la Sainte Vierge les a engagés 
à s’imposer l’obligation particulière d’en réciter l’office et le rosaire 
aux temps marqués. De toutes les prières qui se font en congrégation, 
l’office de la Sainte Vierge est celle à laquelle la congrégation atta-
che le plus de prix. C’est le signe distinctif de toutes les congréga-
tions établies sous le patronage de la Très Sainte Vierge dans toutes 
les parties du monde, et c’est en récitant assidûment et avec dévotion 
qu’on attirera sur soi et sur toute la Congrégation la puissante protec-
tion de la mère de Dieu153.

Pour un congréganiste, invoquer la Vierge Marie dans la prière ne 
suffit pas, car il doit chercher aussi à l’imiter dans sa conduite et lui 
vouer toute son existence. Son comportement moral doit refléter sa vie 
spirituelle. L’abbé de Mazenod insistera sur le fait que la dévotion n’est 

150 Premier Règlement, chap. VI, Art. 14.
151 Premier Règlement, chap. VIII, Art. 52.
152 Idem, chap. XII, Art. 36.
153 Idem., chap. XII, Art. 39.



St
ud

ia
 4

   
l 

 8
4 

 l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

pas qu’une bonne théorie ou un vœu pieu, elle doit se traduire dans les 
actes, spécialement dans la pratique des vertus : 

La dévotion que les congréganistes se font gloire de professer en-
vers la très sainte Vierge serait de pure spéculation s’ils n’en don-
naient pas quelques témoignages extérieurs, soit en tâchant d’imiter 
ses vertus, soit en lui adressant quelques prières154. 

Dans un élan de confiance totale envers cette Mère et Patronne qui 
les accompagne et les soutienne, les jeunes de l’Association Chrétienne 
trouvent la force de lutter contre les tentations du mal dans le monde. 
Le rôle de la Vierge Marie ne se limite pas à les protéger contre les sol-
licitations et les attaques du démon. Mais bien plus, elle leur inspire des 
‘fervents aspirations’ pour mener une vie enracinée dans la foi et vécue 
dans la charité en pratiquant les vertus. Comme on peut le remarquer, la 
dévotion à Marie dans l’Association, loin d’être une évasion, est plutôt 
une saine spiritualité incarnée dans le vécu quotidien des jeunes influant 
fortement sur leur conduite. En définitive, les congréganistes comptent 
sur la puissante protection de Marie qui coopère efficacement à leur 
salut. Leur croissance spirituelle est à la mesure de la confiance qu’ils 
manifestent à l’endroit de Marie Immaculée  : «  C’est en elle, après 
Dieu, qu’un congréganiste doit mettre toute sa confiance »155. L’Article 
50 du chapitre 12 s’attarde sur l’affection filiale envers la Sainte Vierge 
et montre justement l’impact de la dévotion mariale sur la vie ordinaire 
des congréganistes : 

La piété des congréganistes n’est pas satisfaite de cet hommage 
qu’ils rendent si volontiers à la Sainte Vierge; ils veulent faire quel-
que chose de plus en l’honneur de leur mère qu’ils ont choisie pour 
patronne, en qui ils mettent, après Dieu, toute leur confiance, comme 
ils professent hautement pour elle le plus entier dévouement et une 
tendresse filiale sans borne. Ils ne laisseront donc jamais écouler un 
seul jour sans lui offrir les tributs de leur amour par la dévote prière 

154 Abrégé du Règlement de vie de Messieurs les congréganistes de la jeunesse 
chrétienne, in EO I, 15, p. 146.

155 L’Abrégé du Règlement, à propos de la dévotion à la très sainte Vierge, insiste 
sur la confiance en Marie : « Ils (les congréganistes) s’aideront, pour cela, de tout le dé-
sir qu’à la très sainte Vierge de coopérer à leur salut… C’est en elle, après Dieu, qu’un 
congréganiste doit mettre toute sa confiance. » (EO I, 15, p. 142).



C
ha

pi
tr

e 
I 

  l
  

85
  l

   
L

a 
V

ie
rg

e 
M

ar
ie

 d
an

s 
l’

it
in

ér
ai

re
 s

pi
ri

tu
el

de saint Bernard, qui commence par ces mots : « Souvenez-vous, ô 
très pieuse Vierge Marie » et chaque semaine ils réciteront le Ro-
saire en le divisant de manière à ce qu’ils en disent tous les jours une 
partie, comme il est prescrit dans le règlement particulier. Maintes 
fois encore, dans le courant de la journée, ils décocheront quelques 
flèches d’amour vers son cœur maternel par de courtes, mais ferven-
tes aspirations. Mais c’est surtout dans les moments fâcheux d’une 
pressante tentation que, se souvenant de sa grande puissance et de 
son affection pour ceux qui s’honorent d’être ses enfants, ils crieront 
vers elle en la suppliant de mettre en fuite l’ennemi impur qui, sous 
l’appas de séduisantes promesses, veut les précipiter dans un abîme 
dont ils ne se relèveraient peut-être jamais; ils crieront vers elle et ils 
seront exaucés. Vierge bienheureuse, dit saint Bernard, je consens 
qu’on ne parle jamais de vos miséricordes, s’il se trouve quelqu’un 
qui puisse dire que vous lui avez manqué quand il vous a invoquée 
dans ses nécessités156.

L’amour et l’engagement des jeunes de l’Association Chrétienne 
est un prélude de ce que le père de Mazenod demandera aux membres 
de sa congrégation religieuse des Missionnaires Oblats de Marie Im-
maculée qu’il fondera quelques années plus tard. Rien d’étonnant car 
il place les deux congrégations sous le patronage de Marie Immaculée. 
Qu’il s’agisse du rôle de Marie vis-à-vis des Oblats ou de la dévotion 
spéciale des Oblats envers Marie, on se rend bien compte que le Fon-
dateur reprend pour l’essentiel la ‘spiritualité mariale’ de l’Association 
de la Jeunesse Chrétienne. Le tableau que nous présentons ci-dessous 
montre assez bien comment la piété mariale exigée aux jeunes congré-
ganistes est aussi recommandée, presque dans les mêmes termes, aux 
missionnaires Oblats de Marie Immaculée :

Nous pensons que la dévotion mariale que l’abbé de Mazenod pro-
pose aux membres de l’Association de la Jeunesse Chrétienne est fonda-
mentalement la même que celle qu’il recommandera aux Missionnaires 
Oblats de Marie Immaculée, malgré la finalité propre de chaque groupe. 
Les ressemblances sont tellement frappantes qu’il s’agisse du patronage 
de Marie Immaculée, de son rôle ou encore de la dévotion et des devoirs 
des membres envers elle. C’est donc à la lumière de la spiritualité ma-
riale de l’Association de la Jeunesse chrétienne qu’il faut comprendre la 

156 Premier Règlement, chap. XII, Art. 51.



St
ud

ia
 4

   
l 

 8
6 

 l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

spiritualité mariale des Oblats qui en est logiquement le prolongement, 
l’approfondissement et l’aboutissement. Ceci paraît compréhensible 
d’autant plus qu’en 1813, l’abbé de Mazenod fonde l’Association de 
la Jeunesse Chrétienne et lance déjà en septembre 1815, l’Association 
des prêtes Missionnaires de Provence (devenue plus tard Missionnaires 
Oblats de Marie Immaculée). L’on imaginer que la ‘spiritualité mariale’ 
qu’il entend inculquer à l’une et à l’autre congrégation reste fondamen-
talement la même. La comparaison que nous établissons entre ces deux 
Associations (ou Congrégations) le prouve à suffisance :

Tableau comparatif

Association 
de la Jeunesse Chrétienne 

(début à Aix en 1813)

Congrégation des Missionnaires 
Oblats de Marie Immaculée 

(début à Aix en 1815)

1. Sous le patronage de Marie Immaculée

- Entrés dans la congrégation, ils 
[les jeunes] ont pris cette sainte 
Mère de Dieu pour leur avocate 
et patronne (MIS 145 (1899), p. 
11).

- Une société établie sous l’invo-
cation de l’Immaculée Concep-
tion de la Très sainte Vierge (MIS 
145 (1899), p. 15).

- Que la Bienheureuse Vierge 
Marie conçue sans péché, et sans 
tache soit votre guide et patronne 
(Arch. Desch. Ottawa ; Au p. Ho-
norat, 20.09.1841, in EO I, 1, p. 
15).



C
ha

pi
tr

e 
I 

  l
  

87
  l

   
L

a 
V

ie
rg

e 
M

ar
ie

 d
an

s 
l’

it
in

ér
ai

re
 s

pi
ri

tu
el

2. Nature et Objectifs

- Former un corps des jeunes 
pour régénérer la société (MIS 
145 (1899), p. 25).

- travailler très efficacement à 
leur propre sanctification (MIS 
145 (1899), p. 11).

- Un corps qui a Marie pour Mère 
et qui, sous son puissant patro-
nage combattre… pour détruire 
l’empire du démon… (Au p. 
Dandurant, février 1843, in EO 
I, 1 p. 37).

3. Rôle de la Vierge (Mère, protectrice, intercesseur…)

- …le désir qu’a la Sainte Vierge 
de coopérer à leur (jeunes) salut 
(MIS 145 (1899), p. 10).

- se souvenant de son affec-
tion pour… ses enfants, ils 
crieront vers elle en la sup-
pliant de mettre en fuite 
l’ennemi impur… (MIS 145 
(1899), p. 88).	

- Invoquer avec ferveur le très 
Sainte Vierge par laquelle nous 
obtenons les lumières nécessai-
res… à l’édification de l’Église… 
le salut des âmes et à votre pro-
pre sanctification (Au p. Verdet, 
23.09.1851 in EO I, 2, p. 26).

- La Congrégation qui se glorifie 
à juste titre d’avoir la très Sainte 
Vierge Marie Immaculée pour 
mère (Au frère Baret, 18.08.1843, 
in EO I, 10, p. 25).



St
ud

ia
 4

   
l 

 8
8 

 l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

4. Devoirs envers la Vierge Marie

- Réciter à haute voix l’acte de la 
consécration à la Sainte Vierge 
(MIS 145 (1899), p. 32). 

- se consacrer par les mains de 
Marie (DVO, p. 535).

- … se mettre sous sa puissante 
protection (MIS 145 (1899), p. 
11).

- demander à Marie tout ce que 
l’on veut obtenir de Dieu (MIS 
145 (1899), p. 15.).

- S’imposer l’obligation particu-
lièrement de réciter l’office de la 
Vierge Marie et le rosaire (MIS 
145 (1899), p. 25).

- Ce sera aussi glorieux que 
consolant pour nous de lui [Ma-
rie] être consacrés… (EO I, 6, p. 
234).

- C’est à la Sainte Vierge que 
nous sommes consacrés (Chap. 
Gén. de 1826).

- Tout mettre sous la protection 
de la Vierge…, nous jeter dans 
les bras de cette bonne Mère 
(Méthode d’oraison, n° 3, Arch. 
Gén. OMI).
- Que la très Sainte et Immacu-
lée Vierge Marie, notre Mère très 
aimante vous garde assidument 
sous sa protection (Au père Tem-
per, 01.05.1851, in EO I, 2, p. 
14).

- Mettez cette affaire comme 
toutes celles qui nous regar-
dent aux pieds de la Très Sainte 
Vierge Marie (Au père Honorat, 
28.05.1826, in EO I, 7, p. 106).

- Ils (les Oblats) diront tous les 
jours le chapelet (Règle de 1818, 
Partie II, chap. 2, §2, Art 5).



C
ha

pi
tr

e 
I 

  l
  

89
  l

   
L

a 
V

ie
rg

e 
M

ar
ie

 d
an

s 
l’

it
in

ér
ai

re
 s

pi
ri

tu
el

- Les congréganistes s’assem-
blent… à l’église pour réciter en 
commun l’office de la Très Sainte 
Vierge Marie (MIS 145 (1899), p. 
83.)

- Ils mettent, après Dieu, toute 
leur confiance [en Marie]… pro-
fessent pour elle le plus entier dé-
vouement et une tendresse filiale 
sans borne (MIS 145 (1899), p. 
87).

- Imiter les vertus [de Marie] (MIS 
145 (1899), p. 87).

- Qu’on se renouvelle surtout dans 
la dévotion à la Très Sainte Vierge 
(Au père Tempier, 22.12.1822, in 
EO I, 6, p. 234).

- Nous abandonner à Marie…, 
nous devons nous confier à elle 
avec une grande confiance (Mé-
thode d’oraison, n° 3, Arch. Gén. 
OMI).

- Bien des raisons pour se consa-
crer sans réserve au culte de notre 
Bonne Mère… avec le zèle dans 
l’imitation de ses vertus (Direc-
toire des novices de 1853, pp. 
169-171).



St
ud

ia
 4

   
l 

 9
0 

 l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

5. Exigence d’une dévotion mariale hors du commun

- La piété des congréganistes 
n’est pas satisfaite de cet hom-
mage qu’ils rendent si volon-
tiers à la Ste Vierge ; ils veulent 
faire quelque chose de plus en 
l’honneur de leur mère qu’ils ont 
choisie pour patronne (MIS 145 
(1899), p. 87).	

- Les jeunes concluent leurs priè-
res avec l’acclamation «  Loué 
soit Jésus-Christ et Marie tou-
jours Immaculée »   (cf. JEAN-
CARD, Mélanges historiques…, 
p. 271).

- Les missionnaires auront tous 
une dévotion particulière [envers 
Marie] et qu’ils regarderont tou-
jours comme leur mère (Règle de 
1818, Art. 4).

- Il faut que nous ayons une gran-
de dévotion [à Marie] dans notre 
Congrégation (Au père Tempier, 
20.03.1826, in EO I, 7, p. 65).

- La dévotion que nous devons 
avoir pour la divine Marie est 
toute singulière (Directoire des 
novices de 1853).

- commencer et finir tous les 
exercices… par [ce] bouquet spi-
rituel : « Laudetur Jesus Christus 
et Maria Immaculata » (EO I, 21, 
p. 265).

Marie dans la prédication des missions

Pour le besoin de la mission, l’abbé de Mazenod appelle et ras-
semble quelques prêtres diocésains en 1815 ; ce petit corps apostolique 
s’établit à l’ancien couvent des Carmélites, dans la cité d’Aix-en-Pro-
vence. La chapelle de ce carmel deviendra un lieu privilégié pour le 
rassemblement et le culte de l’Association de la jeunesse chrétienne. 
Sous la houlette de l’abbé de Mazenod, un groupe des prêtres diocé-
sains continue l’œuvre de l’Association de la Jeunesse Chrétienne à 
Aix et prêche les missions dans les campagnes d’alentour. Ce groupe 



C
ha

pi
tr

e 
I 

  l
  

91
  l

   
L

a 
V

ie
rg

e 
M

ar
ie

 d
an

s 
l’

it
in

ér
ai

re
 s

pi
ri

tu
el

des collaborateurs de l’abbé de Mazenod, dit Missionnaires de Pro-
vence, est approuvé par l’autorité diocésaine le 25 janvier 1816. Cette 
date marque le début officiel de la congrégation. Le nom de Marie ne 
figure pas dans la lettre de demande ni dans celle d’approbation par les 
Vicaires généraux du diocèse. C’est seulement six mois après qu’on 
trouvera parmi les résolutions d’une retraite ces paroles : dignare me 
laudare te, Virgo Maria157. On sait par ailleurs que le fondateur donna 
un Règlement pour l’Association de la Jeunesse chrétienne dans lequel 
il insiste sur la piété envers la très Sainte Vierge Immaculée. Eugène de 
Mazenod rassure les jeunes de l’Association que Marie coopère à leur 
salut, intercède en leur faveur et les protège. Il leur demande d’imiter 
ses vertus, de placer en elle leur confiance en priant notamment le ro-
saire. Et le soir, avant de se coucher, d’avoir sur les lèvres et surtout 
dans le cœur les saints noms de Jésus et de Marie158. 

En octobre 1818, les Missionnaires de Provence acceptent le sanc-
tuaire marial de Notre-Dame de Laus (Hautes-Alpes), sur la demande 
du Vicaire général du diocèse. Un défi pour Eugène de Mazenod qui 
doit établir une deuxième fondation en dehors de la ville d’Aix. La 
possession de ce sanctuaire marial lui paraît stratégique dans l’œuvre 
missionnaire de la Société : 

Nous avons formés un établissement à Notre-Dame de Laus […]. 
Nous sommes devenus, écrit le père de Mazenod, les gardiens d’un 
des plus célèbres sanctuaires de la Sainte Vierge où le bon Dieu se 
plaît à manifester la puissance qu’il a départie à cette chère Mère de 
la Mission […]. Plus de 20 000 âmes accourent tous les ans pour se 
renouveler dans l’esprit de ferveur à l’ombre de ce sanctuaire […]. 
De là après avoir prêché la pénitence à ces bons fidèles et leur avoir 
exalté les grandeurs et les gloires de Marie nous nous répandrons 
dans les montagnes pour annoncer la parole de Dieu à ces âmes sim-
ples, mieux disposées pour recevoir cette divine semence que les ha-
bitants trop corrompus de nos contrées159.

157 Cité par A. HUBENIG, Living in the Spirit’s: Saint Eugene de Mazenod, Found-
er of the Missionary Oblates of Mary Immaculate, Ottawa, Novalis, 1995, p. 303.

158 Abrégé du règlement, in EO I, 15, pp. 142-148.
159 Lettre au père Mye, octobre 1818, in EO I, 6, p. 51. C’est justement dans cette 

communauté de Notre-Dame de Laus qu’Eugène demandera de faire une neuvaine pour 
son père malade, à qui il écrira : « J’ai offert ce matin le saint sacrifice pour obtenir de 
Dieu par la protection de la Sainte Vierge, votre prompt rétablissement. Nous continue-



St
ud

ia
 4

   
l 

 9
2 

 l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

En 1820, le père de Mazenod consacre à la Vierge toujours Im-
maculée l’église Saint-Sauveur où il prêchait les missions en langue 
provençale. Eugène, l’apôtre de l’Immaculée, avec ses compagnons 
prêchèrent les missions aux fidèles de la Provence en mettant en bonne 
place la Sainte Vierge Marie. Dans le déroulement des missions, le cha-
pelet est récité chaque soir ; et dans la grande prédication, Marie figure 
parmi les sujets à aborder à côté de l’amour et la crainte de Dieu, le 
salut et la grâce, le péché et la conversion, les fins dernières (la mort, 
le jugement, le paradis, l’enfer, etc.). Les rassemblements des missions 
populaires s’achevaient par une grande acclamation chantée en l’hon-
neur de l’Immaculée :

Aux yeux du Tout-Puissant, 
elle (Sainte Vierge) fut toujours pure ;
chantons sur le péché son triomphe éclatant […].
Pleine de grâce, ô vierge incomparable !
L’honneur, la gloire et l’appui d’Israël,
jetez sur nous un regard favorable,
de cet exil conduisez-nous au ciel !160.

La promotion de la dévotion mariale ne sera pas l’apanage du père 
de Mazenod seul, car il en fait aussi un devoir pour ses compagnons 
d’apostolat. Il rédige dans le premier manuscrit des règles que les mis-
sionnaires n’aménageront aucun effort afin de susciter dans les cœurs 
des fidèles l’amour filial envers Marie Immaculée : « Ils ne négligeront 
rien pour porter les fidèles à avoir une entière confiance à cette Vierge 
Immaculée et très Sainte Mère de Dieu »161. 

rons pendant neuf jours à faire des prières dans cette intention, et le neuvième jour, je 
ferai encore la messe pour vous. Je voudrais que vous vous unissez à nous et que vous 
vous préparassiez pour faire vos dévotions le même jour que je dirai la messe » (Lettre 
à Monsieur le Président de Mazenod, 28.07.1820, in EO I, 15, p. 196).

160 J. MORABITO, « L’Immaculée dans la spiritualité du Fondateur », in Ét.Obl. 
14 (1955), p. 30. Même si ce n’est pas l’abbé de Mazenod qui compose tous ces chants, 
mais le fait qu’il les sélectionne dans le Recueil des cantiques à l’usage des Missionnai-
res de Provence (Avignon 1819, p. 268) montre bien que le contenu de ces acclamations 
s’accordent bien avec ce qu’il pensait.

161 Manuscrit des Règles, n° 2, p. 2, I. § 2, art. 5.



C
ha

pi
tr

e 
I 

  l
  

93
  l

   
L

a 
V

ie
rg

e 
M

ar
ie

 d
an

s 
l’

it
in

ér
ai

re
 s

pi
ri

tu
el

La mort de Mgr E. de Mazenod :  
le salut final de l’apôtre de l’Immaculée

L’apôtre de l’Immaculée Conception que fut Mgr de Mazenod 
mourut comme il avait vécu, c’est-à-dire sous les auspices de la Vierge 
Marie et toujours confiant en son intercession. Au début du mois d’août 
1854, dans un climat de panique générale causée par l’épidémie meur-
trière de choléra qui sévit à Marseille et dans ses environs, le Fondateur 
rédige son testament, même si sa santé personnelle ne présage pas le 
pire. Il faut dire que pour la cessation de ce fâcheux fléau de choléra, 
Mgr de Mazenod compte énormément sur l’intercession miraculeuse 
du ciel, notamment celle de la Bonne Mère : 

Évidemment le Seigneur a daigné écouter nos prières. Dès l’instant 
que nous les lui avons adressées, il a ordonné au fléau de s’arrêter 
[…]. Jamais je n’ai vu un effet plus sensible de l’efficacité de la 
prière. Mais aussi quelle prière que celle que tout un peuple adresse 
à Dieu, prosterné aux pieds de Jésus-Christ, invoquant sa puissante 
médiation par l’intercession de la Très Sainte Vierge […].162.

Le Fondateur écrit le 1er août 1854 un long testament, à l’occasion 
de son anniversaire de naissance, dans une ambiance de consternation 
pour le choléra qui frappe sa ville comme nous l’avons dit. Il évoque 
plusieurs fois le secours de la Vierge Immaculée. Il rend grâce à Dieu 
pour tant des bienfaits reçus, il implore aussitôt la miséricorde du Sau-
veur afin d’obtenir le pardon de ses péchés ; et puis, il se tourne vers 
sa Marie Immaculée pour invoquer sa médiation, lui rappelant qu’il l’a 
toujours aimée et prêchée. On a l’impression que le Fondateur résume 
toute son expérience spirituelle vécue en compagnie de la Bonne Mère 
et le dévouement filial qui a caractérisé son apostolat ainsi que celui de 
sa congrégation : 

J’évoque à cet effet l’intercession de la très sainte et Immaculée 
Vierge Marie, Mère de Dieu, osant lui rappeler en toute humilité, 
mais avec consolation, le dévouement filial de toute ma vie et le désir 
que j’ai toujours eu de la faire connaître et aimer et de propager son 

162 Au père Martinet, 09.08.1854, in EO I, 11, p. 228.



St
ud

ia
 4

   
l 

 9
4 

 l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

culte en tous lieux par le ministère de ceux que l’Église m’a donnés 
pour enfants et qui se sont associés à mes vœux 163.

Le testament évoque aussi Saint Joseph, son «  patron de prédi-
lection et le patron donné par l’Église aux agonisants, avec un pro-
fond sentiment de sa grandeur et de toutes ses prérogatives qui l’élè-
vent au-dessus de toute créature après la très Sainte Vierge, sa véritable 
épouse »164. Ce testament du 1er août 1854 permet de connaître évidem-
ment les dernières volontés de Mgr de Mazenod, mais sans provoquer 
beaucoup d’émotion d’autant plus que la santé du prélat ne suscitait 
pas d’inquiétude. D’ailleurs, notre prélat n’en était pas à son premier 
testament, car le 7 juillet 1847, il avait déjà écrit deux pages de testa-
ment. Jusque-là, il jouissait, malgré l’usure du temps, d’une santé de 
fer : stature robuste, corps énergique et esprit éveillé… Ce qui permit 
de tourner ses activités en plein régime, sans compter les mortifications 
et les jeûnes qui assaisonnaient sa vie ordinaire.

Il fallait attendre la fin de l’année 1860 pour que surgissent des 
symptômes alarmants : de vives pointes de douleurs à la poitrine. Le 
diagnostic médical précise qu’il s’agit d’une tumeur au-dessus du sein 
gauche. Les trois opérations qui s’en suivirent et la complication d’une 
grave pleurésie diminuèrent sensiblement la résistance physique du ma-
lade, provoquant une réelle inquiétude sur le futur de l’ Évêque. En jan-
vier 1861, on demanda aux Oblats et à tout le diocèse de prier avec in-
sistance pour la santé de leur pasteur. Comme l’état du malade empirait, 
un Oblat, Mgr Guibert, futur Archévêque de Paris, alors Archévêque de 
Tours, administra au prélat malade le sacrement de l’Extrême onction 
(selon la terminologie de l’époque). Durant près de quatre mois, Mgr de 
Mazenod assume avec courage et esprit de foi l’épreuve de sa longue 
maladie, comme témoigne Mgr Jeancard, son plus proche collabora-
teur : 

163 Voir Extrait du testtament du 01.08.1854, EO I, 15, p. 287. Le Fondateur 
conclut son testament en bénissant ses fils spirituels et en invoquant encore une fois de 
plus l’intercession de la Vierge : « Adieu, mon cher fils, je vous salue avec toute l’af-
fection que vous connaissez pour vous et je vous bénis comme je bénis aussi tous mes 
chers enfants, comptant sur leurs prières dans le sanctuaire de notre Bonne Mère » (voir 
aussi Lettre au père Martinet, 09.08.1854, in EO I, 11, p. 229).

164 Au père Bellon, 18.10.1855, in EO I, 11, p. 288.



C
ha

pi
tr

e 
I 

  l
  

95
  l

   
L

a 
V

ie
rg

e 
M

ar
ie

 d
an

s 
l’

it
in

ér
ai

re
 s

pi
ri

tu
el

Si son corps souffre, son esprit n’est point abattu, et son caractère 
conserve toute sa fermeté, même pendant de très grandes souffran-
ces et de très douloureuses opérations. Il supporte tout comme s’il 
était insensible au mal le plus cuisant. Pas une plainte, pas un signe, 
pas un soupir ne trahissent dans ces cruels moments, sa sensibilité 
à la douleur. Alors il élève son cœur vers Dieu, et il le remercie des 
souffrances comme d’une grâce qui lui est envoyée pour sa sancti-
fication. Il se représente sur la croix du divin Sauveur et, dans cette 
pensée, il lui arrive quelquefois de dire : Quand on est sur la croix, il 
faut s’y tenir. C’est une grâce165.

Face aux affres de la maladie, le Fondateur vécut sa souffrance 
comme une offrande associée à la passion du Christ pour le salut du 
genre humain. Son courage, sa sérénité et surtout sa foi ne pouvaient 
qu’impressionner son entourage. A Mgr Jeancard, son Vicaire, par 
exemple, il avoue qu’il ne pleure pas parce qu’il doit mourir, mais parce 
qu’il doit quitter ses enfants chéris qu’il aime d’un amour incompara-
ble166. A Timon David, fondateur de l’œuvre de la Jeunesse Ouvrière, il 
adresse les plus tendres paroles167 ; au père Jean, l’ascète des Victimes 
du Sacré-Cœur, le malade demande les prières, avoue avoir aimé le 
Christ et chercher de le faire connaître168. L’après-midi du 20 mai 1861, 
le malade sent la mort s’approcher. Il demande sa croix d’oblation et son 
chapelet ; on récite des prières en sa compagnie, notamment le chapelet 
et la Regina Caeli. Sur la demande du père Fabre qui voulait savoir son 
dernier désir, le Fondateur leur adressa ces dernières paroles, considé-
rées dès lors comme son testament spirituel aux Oblats  : « Pratiquez 
bien parmi vous la charité, la charité, la charité et, au dehors, le zèle 
pour le salut des âmes »169. Il nous semble que ce testament spirituel ait 

165 J. LEFLON, Eugène de Mazenod…, pp. 767-768.
166 « Je ne pleure pas parce que je vais mourir […]. Oh ! non, mais je pleure à la 

pensée de quitter des êtres chéris tels que vous […]. Il faut bien que vous sachiez tous 
que le bon Dieu m’a donné un cœur d’une capacité immense et qu’avec ce cœur, il m’a 
permis d’aimer immensément mes enfants […]. Quand je ne serai plus, vous aurez 
quelqu’un qui me remplacera dans mon autorité, qui vous estimera selon votre mérite, 
mais qui vous aimera comme moi je vous aime, jamais ! » (Idem., pp. 768-769).

167 Idem., p. 769.
168 Idem., p. 770.
169 Y. BAUDOUIN, « Testament spirituel d’Eugène de Mazenod », in DVO, p. 

819.



St
ud

ia
 4

   
l 

 9
6 

 l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

partie liée avec la Vierge Marie, même si cela n’apparaît pas explici-
tement. Car la charité sur laquelle le Fondateur insiste (par trois fois) 
appelle un ‘esprit de famille’ qui suppose l’amour profond du Christ et 
le commun attachement filial à Marie Immaculée ; c’est sur ces deux 
piliers, à en point douter, que repose la charité fraternelle entre Oblats. 

La veille de sa mort, Mgr de Mazenod, le premier Oblat de Marie, 
demanda d’être revêtu du scapulaire de l’Immaculée Conception. Le 
mardi de pentecôte, 21 mai 1861, peu après 22 heures, le serviteur de 
Dieu et apôtre de l’Immaculée achève son pèlerinage terrestre, rendant 
le souffle à son Créateur pendant que, autour de lui, on récitait le can-
tique marial du Salve Regina. Le père Fabre, premier Supérieur géné-
ral après le Fondateur, raconte, non sans émotion, les vicissitudes des 
dernières minutes de l’existence terrestre de Mgr de Mazenod en ces 
termes :

Nous récitâmes le Salve Regina, que notre bienheureux Père comprit 
et suivit tout entier. A ces paroles : Nobis post hoc exilium, il ouvrit 
un peu les yeux ; à chacune des invocations : O Clemens, O Pia, il fit 
un léger mouvement ; à la troisième : O Dulcis Virgo Maria, il rendit 
le dernier soupir170. 

Le père Fabre rassure que le Fondateur comprenait et suivait ces 
invocations Ô clémente, Ô charitable, et à la dernière Ô douce Vierge 
Marie, il rendit l’âme. Nous pouvons dire que le serviteur et apôtre de 
l’Immaculée mourut comme il avait vécu, toujours en compagnie de 
Marie. Il mourut surtout comme il l’avait voulu, dans les bras de sa 
Tendre Mère, la Sainte Vierge. La mort permit de mieux définir sa voca-
tion et de confirmer sa mission d’être véritablement un Oblat de Marie 
Immaculée. A l’instar du Centurion romain de l’Evangile de Marc qui, 
touché par la mort de Jésus, finit par lâcher la plus solennelle confession 
de foi en disant : « vraiment cet homme était le Fils de Dieu » (Mc 15, 
39) ; ainsi, pourrait-il en être pour tout observateur averti, de conclure 
que « le père de Mazenod était vraiment un Oblat de Marie Immacu-
lée ». Sa mort, dans les bras de Marie pour ainsi dire, résume d’une part 
tout son dévouement filial envers elle et confirme d’autre part l’affec-
tion maternelle que la Bonne et tendre Mère lui a toujours manifestée. 

170 J. FABRE, Lettre circulaire du 26 mai 1861.



C
ha

pi
tr

e 
I 

  l
  

97
  l

   
L

a 
V

ie
rg

e 
M

ar
ie

 d
an

s 
l’

it
in

ér
ai

re
 s

pi
ri

tu
el

Ce fut certainement une grâce puisque Dieu exauça la prière de son 
serviteur qui voulait mourir en pleine conscience. Ce fut aussi une grâce 
qu’il mourut avec le nom de l’Immaculée, douce Vierge Marie sur les 
lèvres, ou mieux encore, dans le cœur lorsqu’il priait le Salve Regina. 
Et ce fut le salut final de l’apôtre de l’Immaculée à sa Bonne et Tendre 
Mère Marie. Tout se passa comme lui-même l’avait désiré… Qu’il suf-
fise de rappeler que lorsque la pensée de la mort envahit son esprit, il 
écrit le 1er août un testament dont la première page en dit long : « J’in-
voque […] l’intercession de la Très Sainte et Immaculée Vierge Marie 
[…], osant lui rappeler […] le dévouement filial de toute ma vie »171. 

Mgr de Mazenod connaît bien le livre intitulé Les gloires de Marie 
de son maître à penser, Alphonse de Liguori, qui sans cesse crie vers 
Marie : « Vierge bénie, assistez-moi à l’heure de ma mort ! » :

C’est de vous, ô ma Reine, que j’espère toute ma félicité : c’est vous 
qui devez m’obtenir le pardon de tous mes péchés, et ensuite la per-
sévérance ; c’est vous qui devez m’assister à l’heure de ma mort 
; c’est vous qui devez me retirer du purgatoire ; c’est vous, enfin, 
qui devez me conduire en paradis. Toutes ces grâces, ceux qui vous 
aiment les attendent de vous, et moi aussi je les espère, moi qui vous 
aime de tout mon cœur et par-dessus toutes choses après Dieu172.

Lorsque le frère Oblat Morandini est atteint d’une maladie grave, 
le Fondateur presse le supérieur de Notre-Dame de Laus d’invoquer la 
Sainte Vierge pour lui obtenir la guérison : « Mon Dieu, quelle doulou-
reuse épreuve  ! Pressez tous la Vierge Marie de faire un miracle pour 
nous […] »173. Devenu malade à son tour, le père de Mazenod ne pouvait 
pas ne pas invoquer lui aussi le secours de la Bonne Mère. On peut facile-
ment mettre ces paroles de Saint Alphonse de Liguori sur ses lèvres :

Ma chère Marie, mon bien-aimé Jésus, que vos doux noms vivent à 
jamais dans mon cœur et dans tous les cœurs ! Que mon âme perde 
le souvenir de tous les autres noms, pour se rappeler uniquement et 
invoquer sans cesse vos noms vénérés ! Ah ! Jésus, mon Rédemp-
teur, et Marie, ma Mère, quand je serai arrivé à l’article de la mort, à 

171 Extrait du testament, 01.08.1854, in EO I, 15, p. 287.
172 A.-M. DE LIGUORI, LGM, traduit librement de l’italien, Nouvelle édition, 

Tours, Mame & Cie, 1858, chap. VIII.
173 Lettre à Mille, 05.06.1838, in EO I, 9, p. 83.



St
ud

ia
 4

   
l 

 9
8 

 l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

ce moment décisif où mon âme devra sortir de cette vie, je vous en 
conjure par vos mérites, accordez-moi cette grâce qu’avant de deve-
nir à jamais muette, ma bouche répète une dernière fois ces mots : 
Je vous aime, Jésus et Marie ! - Jésus et Marie ! je vous donne mon 
cœur et mon âme […]. Ah ! quel bonheur de mourir […] en chantant 
: Ô beauté sans égale ! ô Marie, ô Marie ! Je veux quitter la terre en 
votre compagnie174.

Quand on sait que la tendresse175 est la disposition du cœur la plus 
caractéristique de Marie selon Eugène de Mazenod, on peut imaginer le 
bonheur qu’il eut de mourir juste au moment où la prière du Salve Regina 
évoquait la douceur et la tendresse de la Sainte Vierge. Rien ne pouvait 
être plus consolant et providentiel que de sentir qu’à l’heure de sa mort, la 
tendresse maternelle de Marie l’enveloppait dans ses bras pour le porter 
au ciel. Il quitta donc la terre des hommes s’élevant avec l’Immaculée à 
la rencontre de son Seigneur176. Par sa mort autant que par sa vie, le Fon-
dateur des Oblats témoigne qu’il fut un vrai fils de la Sainte Vierge. Aussi, 
était-il cohérent que cette tendre Mère le présenta à son Fils, au dernier 
moment de sa vie terrestre, comme un ‘oblat’; c’est-à-dire, une offrande, 
un cadeau de Marie à Dieu. Il faut dire aussi que l’idée d’accepter la mort, 
malgré la douleur, comme un dernier sacrifice à offrir à Dieu, n’était pas 
étrangère à la pensée de Mgr de Mazenod177.

Dans son testament légal du 1er août 1854, le Fondateur exprime 
aussi ses dernières volontés en ce qui concerne ses obsèques, son enter-
rement et sa sépulture. Après avoir évoqué, pour le repos de son âme, 
les deux mille messes que diront les Oblats et mille autres par les prê-
tres de son diocèse, Mgr de Mazenod en arrive à désigner l’endroit où 
doit reposer sa dépouille. Encore une fois son amour pour la Vierge 
Marie refait surface : 

J’aurais bien voulu qu’après ma mort, on déposât mon cœur dans 
le sanctuaire de Notre-Dame de la Garde aux pieds de notre bonne 
Mère dont j’ai eu le bonheur de relever le temple, mais de justes ré-

174 A.-M. DE LIGUORI, LGM, Chap. X.
175 Lettre à Madame de Mazenod, fin avril 1809, in EO I, 14, p. 142.
176 B. B. DULLIER, Prier 15 jours avec Eugène de Mazenod, Fondateur des 

Oblats de Marie Immaculée, Évêque de Marseille, Montrouge, Nouvelle Cité, 2001, 
p. 19.

177 Journal, 08.02.1842, in EO I, 21, p. 28.



C
ha

pi
tr

e 
I 

  l
  

99
  l

   
L

a 
V

ie
rg

e 
M

ar
ie

 d
an

s 
l’

it
in

ér
ai

re
 s

pi
ri

tu
el

clamations, inspirés par l’amour filial de ceux que j’ai tant aimés sur 
la terre, s’opposent à cette résolution. On fera de mon cadavre ce que 
l’on voudra. Je le livre à la terre pour qu’il y subisse la condamnation 
prononcée contre le péché. J’espère néanmoins fermement qu’après 
cette dissolution méritée, il ressuscitera pour la gloire, et que réuni 
de nouveau à mon âme, ils chanteront pendant toute l’Eternité les 
louanges de la Miséricorde de Dieu : Misericordias Domini in aeter-
num cantabo178.

Déjà, à la mort de son directeur spirituel, le célèbre sulpicien Mon-
sieur Emery, qu’on devait inhumer dans la chapelle dite Lorette de la 
maison de campagne du séminaire Saint-Sulpice, Eugène de Mazenod 
suggéra alors à M. Duclaux, directeur du séminaire, pour qu’on conser-
va le cœur du saint prêtre  ; ce qui fut fait179. Mais pour lui-même, le 
Fondateur voulait que son cœur repose aux pieds de la Bonne Mère 
dans le sanctuaire marial de Notre-Dame de la Garde à Marseille180. 
Mais les Oblats préférèrent conserver les reliques de son cœur dans 
les maisons propres à eux, notamment dans la chapelle de la Maison 
générale à Rome et dans la maison de la fondation de la congrégation à 
Aix-en-Provence. Les Oblats ont voulu que la présence de ces sacrés re-
liques du cœur de leur saint Fondateur en ces deux endroits hautement 
symboliques serve comme un moteur spirituel qui réanime sans cesse le 
charisme missionnaire de toute la congrégation. Le reste de son corps, 
par contre, repose dans la somptueuse cathédrale de Marseille, dédiée 
à la Vierge Marie.

Le 19 octobre 1975, le Pape Paul VI béatifie Mgr de Mazenod, le 
définissant comme « un passionné de Jésus Christ et un inconditionnel 
de l’Église  ». Deux qualifications qui résument magnifiquement une 
vie totalement centrée sur le Seigneur et une activité pastorale incom-
mensurable au service de l’Église. Monseigneur Eugène de Mazenod 
sera ainsi le premier Évêque français béatifié après saint François de 
Sales (1567-1622) en 1661. Le 3 décembre 1995, le Pape Jean-Paul II 
le canonise en la fête de saint François Xavier, co-patron de la Mission 
universelle, coïncidence qui n’est certainement pas hasardeuse. 

178 Extrait du testament, 01.08.1854, in EO I, 15, p. 291
179 J. LEFLON, Eugène de Mazenod…, t. I, pp. 399-400.
180 Extrait du testament, 01.08.1854, in EO I, 15, p. 291





C
ha

pi
tr

e 
II

   
l 

 1
01

  l
   

L
es

 t
ro

is
 e

xp
ér

ie
nc

es
 m

ar
ia

le
s-

cl
és

Deuxième Chapitre

LES TROIS EXPÉRIENCES 
MARIALES-CLÉS DE SAINT 

EUGENE DE MAZENOD

D es expériences mariales, Eugène de Mazenod en a eu tant de-
puis sa jeunesse ; car il a hérité de ses parents l’amour pour la 
Mère de Dieu, priait régulièrement l’office de la Vierge Marie 

et le rosaire, sera témoin oculaire du votum sanguinis à Palerme, etc. La 
théologie apprise au séminaire l’aida à voir plus clair dans le débat ma-
riologique de son époque. Il dû approfondir ses connaissances, aiguiser 
son argumentation et ajuster son vocabulaire. Mais une chose est de 
saisir intellectuellement le donné objectif de la foi et une autre chose est 
d’en faire l’expérience1. Toutefois, les cours du séminaire confirmèrent 
ses convictions en la vérité de l’Immaculée Conception  ; conviction 
qu’il partageait avec ses compagnons dans la congrégation et qu’il en-
seignait aux fidèles dans l’apostolat.

Comme jeune prêtre, avec les membres de l’Association de la Jeu-
nesse chrétienne, il est le premier à se consacrer à Dieu « par les mains 
de la très Sainte Vierge et Immaculée Marie ». Par la prière de ces jeu-
nes, l’abbé de Mazenod bénéficie en 1814 à Aix d’une guérison pres-
que miraculeuse grâce à l’intercession de la Vierge Marie. Il célèbre 
avec faste les fêtes mariales, choisit exprès les dates liturgiques en son 
honneur pour marquer ses œuvres principales ; utilise les acclamations 
à Marie Immaculée pour clôturer ses prédications missionnaires, écrit 
dans la Règle de sa congrégation que ses Oblats doivent « regarder tou-

1 « L’oggetto della fede si può considerare sotto un duplice aspetto: dal lato 
della cosa creduta, e allora l’oggetto della fede è un qualcosa di semplice, cioè la realtà 
stessa in cui crediamo; oppure dal lato di colui che crede, e allora l’oggetto della fede 
è un qualcosa di complesso, come b sono le espressioni del Linguaggio [...]. Ora l’atto 
del credere non si ferma all’espressione linguistica, ma va alla realtà stessa: noi, infatti, 
formiamo espressioni linguistiche solo come strumenti per la conoscenza della realtà, 
e ciò vale tanto per la scienza quanto per la fede » (TOMMASO D’AQUINO, Summa 
Theologiae II-II, q. 1, a.).



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
02

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

jours Marie comme leur Mère » et demande la même chose aux fidèles, 
etc. C’est donc toute la vie spirituelle et pastorale d’Eugène qui est 
jalonnée de diverses expériences en rapport avec la Sainte Vierge. Mais 
nous voulons nous arrêter sur trois expériences que l’on peut considérer 
comme les plus importantes, les expériences mariales clés vécues par le 
Fondateur et qui auront un impact décisif aux origines de la congréga-
tion des Missionnaires Oblats de Marie Immaculée.

Marie dans l’expérience de la fondation de la congrégation

L’érection de la statue de l’Immaculée : le 15 août 1822

En la date du 15 août 1822, le jour de l’Assomption, Eugène de 
Mazenod, entouré d’une foule immense des jeunes congréganistes et 
des fidèles, bénit une statue de Marie Immaculée qu’il place dans le 
chœur de l’église de la mission, dans l’ancien couvent des Carmélites 
à Aix, devenu propriété des Missionnaires de Provence. Le soir de ce 
même jour, le père de Mazenod, en silence, médite sur les événements 
qu’il venait de célébrer en l’honneur de la Vierge Marie et éprouve des 
sentiments particuliers. Selon une tradition orale basée surtout sur le 
témoignage du père Bonnard, il y aurait eu un miracle  : la statue de 
l’Immaculée aurait ouvert les yeux en s’inclinant légèrement vers le 
Fondateur en prière. Nous reviendrons sur ces propos. Le père de Ma-
zenod, décrivant lui-même l’événement ne parle pas explicitement du 
miracle, mais plutôt de sa prière silencieuse et des sentiments qui lui 
montèrent au cœur :

L’office vient de finir, mon très cher et très bon frère, le silence règne 
dans la maison, il n’est troublé que par le son d’une cloche lointaine 
qui annonce le départ de la grande procession. Content des homma-
ges sincères que nous venons de rendre à notre bonne Mère, au pied 
de la belle statue que nous avons élevée à sa mémoire au milieu de 
notre église […]. Que ne puis-je vous communiquer tout ce que j’ai 
éprouvé de consolation dans ce beau jour consacré à Marie notre 
Reine! Je n’avais pas senti depuis longtemps tant de bonheur à par-
ler de ses grandeurs, à exciter les chrétiens à mettre en elle toute leur 
confiance, comme ce matin à l’instruction de la congrégation. J’ai 
l’espoir d’avoir été compris et ce soir j’ai cru m’apercevoir que tous 



C
ha

pi
tr

e 
II

   
l 

 1
03

  l
   

L
es

 t
ro

is
 e

xp
ér

ie
nc

es
 m

ar
ia

le
s-

cl
és

les fidèles qui fréquentent notre église, ont partagé la ferveur que 
nous inspirait la vue de l’image de la Sainte Vierge et plus encore les 
grâces qu’elle nous obtenait de son divin Fils, tandis que nous l’invo-
quions avec tant d’affection, puisqu’elle est notre Mère. Je crois lui 
devoir un autre sentiment particulier, que j’ai éprouvé aujourd’hui, 
je ne dis pas précisément plus que jamais, mais plus qu’à l’ordinaire. 
Je ne le définirai pas bien, puisqu’il renferme plusieurs choses qui se 
rapportent pourtant toutes à un seul objet: notre chère Société. Il me 
semblait voir, toucher du doigt, qu’elle renfermait le germe de très 
grandes vertus, qu’elle pourrait opérer un bien infini. Je la trouvais 
bonne, tout me plaisait en elle, je chérissais ses Règles, ses Statuts; 
son ministère me paraissait sublime, comme il l’est en effet. Je trou-
vais dans son sein des moyens de salut assurés, infaillibles même, de 
la manière qu’ils se présentaient à moi »2.

Dans cette expérience, le Fondateur exprime essentiellement ses 
sentiments intérieurs : douces effusions, consolation, bonheur, confian-
ce, affection, grâce, etc. Au plus fort de l’épreuve devant les contrariétés 
qui menacent la survie de sa jeune congrégation, il découvre soudain le 
visage d’une Mère qui, attentive à ses préoccupations, lui ‘sourit’, l’en-
courage, le rassure intérieurement et lui obtient les grâces nécessaires 
en vue de la fondation de la congrégation. Même s’il l’a toujours aimé 
et prié, ici notre jeune Fondateur ressent plus que jamais sa présence 
maternelle et comprend davantage qu’il faut mettre en Marie toute sa 
confiance et tous ses espoirs. Il découvre Marie non pas comme une 
vérité abstraite, mais comme une personne vivante, une véritable Mère 
à aimer et à adopter.

Ainsi, se renforce en lui la conviction que Marie nous obtient, 
auprès de Dieu, toutes les grâces dont nous avons besoin. Dans le cas 
d’espèce, le Fondateur obtient par l’intercession de Marie et au mo-
ment qu’il fallait, non seulement la grâce de la sérénité et du courage 
nécessaire à la fondation de sa Société missionnaire, mais aussi celle de 
percevoir sa petite congrégation sous un nouveau regard  ; plus belle, 
plus efficace, donc plus utile à l’Église. De quoi à dissiper toutes les hé-
sitations. Au-delà de ses sentiments personnels, le Fondateur cherchera 
à tirer toutes les conséquences de cette expérience mystique en rebapti-
sant sa congrégation avec le saint nom glorieux de Marie Immaculée.

2 Lettre au P. Tempier, 15 août 1822, in EO I, 6, pp. 98-99.



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
04

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

L’interprétation de l’expérience mariale du 15 août 1822

Une tradition orale bien connue dans la congrégation dit que la 
statue de l’Immaculée bénie et érigée par le père Eugène de Mazenod, 
le soir du 15 août 1822, jour de la fête de l’Assomption dans l’église 
de la mission à Aix, aurait ouvert les yeux en inclinant légèrement la 
tête vers le Fondateur pendant qu’il priait à ses pieds3. Les pères Jo-
seph Bonnard et Émile Lamblin affirment l’authenticité de ce fait pro-
digieux. Le texte du père Bonnard est aujourd’hui introuvable. Le père 
Lamblin écrit quant à lui que « le père Bonnard a vécu avec tous les 
anciens pères surtout le père Courtès »4, un des premiers compagnons 
du père de Mazenod. Lamblin dit avoir vécu au moins 30 ans à Aix où 
il a eu le temps de compulser les archives, d’interroger et de prêcher 
dans les paroisses évangélisées par le père de Mazenod5. Il est certain 
que le père Lamblin a cherché à s’enquérir de l’authenticité de ce fait 
extraordinaire raconté par la tradition oblate à propos de la statue de 
l’Immaculée. Il écrit à ce sujet, avec un ton convaincant : « J’ai vécu 
avec tous les anciens Pères, je les ai interrogés, ils ont tous affirmé le 
fait »6. Lamblin sera le premier à évoquer cette dite tradition orale et à 
décrire dans les détails ce ‘fait surnaturel’ en permettant à ses lecteurs 
d’en imaginer les circonstances et le déroulement. Son récit démontre 
sa parfaite connaissance de la ville d’Aix, de la vie de Mgr Eugène de 
Mazenod ainsi que de l’Association de la Jeunesse Chrétienne dont il 
a rencontré quelques anciens membres7. Au-delà des affirmations tran-

3 Cf. E. DUBOIS, Positio Super Introductione Causae Servi Dei Caroli Josephi 
Eugenii de Mazenod, Episcopi Massiliensis, Fondatoris Congregationis Miss. �����Obla-
torum B.M.V.I., Romae, 1935, p. 176. Voir aussi E. LAMBLIN, « Souvenirs d’Aix : 
l’Immaculée Conception et la congrégation de la jeunesse chréteienne », in MIS 165 
(1904), p. 470.

4 Voir Proc. Ordinar. Mass. Servi Dei Eugenii de Mazenod, fol. 1321, v., in 
Ét.Obl., 14 (955), p. 32.

5 E. LAMBLIN, in MIS 165 (1904), pp. 465-466.
6 Proc. Ordinar. Mass. Servi Dei Eugenii de Mazenod, fol. 1321, v., in Ét.Obl. 

14 (1955), p. 32. 
7 En lisant l’article susmentionné du père Lamblin, on peut facilement déceler 

deux erreurs en ce qui concerne l’expérience du 15 août 1822. La première se rapporte 
justement à la date de l’événement : « En 1823 (sic), le jour de l’Assomption, le père de 
Mazenod érigea une grande et belle statue de Marie Immaculée, dans l’arrière-chœur 
du couvent de la mission […] » A la vérité, il ne s’agit pas de 1823 mais de 1822 ; ça 
semble être une erreur d’inattention. La seconde erreur est le fait que le père Lamblin 



C
ha

pi
tr

e 
II

   
l 

 1
05

  l
   

L
es

 t
ro

is
 e

xp
ér

ie
nc

es
 m

ar
ia

le
s-

cl
és

chées du père Lamblin, on peut se poser des questions  : Que s’est-il 
passé exactement le jour du 15 août 1822 dans la vie d’Eugène de Ma-
zenod ? La statue de la Vierge Immaculée avait-elle réellement ouvert 
les yeux et incliné la tête ? Pourquoi le père de Mazenod en tant que 
témoin oculaire ne parle-t-il pas de ce phénomène surnaturel, même 
pas au père Tempier, son parfait confident8 ? Aurait-il sciemment gardé 
silence sur ce fait prodigieux ? Le père Lamblin qui avance la thèse 
du miracle, aurait-il des sources fiables  ? La fameuse tradition orale 
oblate qui affirme le fait miraculeux, sur quoi s’appuie-t-elle ? Enfin de 
compte, quelle interprétation convient-il de donner à cette expérience 
du 15 août faite par le Fondateur ?

Nous devons avouer que la documentation fait défaut pour répon-
dre objectivement à toutes ces questions. Rares sont les biographes 
de Mgr de Mazenod qui confirment explicitement l’avènement d’un 
miracle extérieur de la statue de l’Immaculée comme le fait Lamblin 
et pourtant beaucoup reprennent le texte que le Fondateur écrit le soir 
même de ce jour de l’Assomption. Ils y voient, même si l’on peut 
parler de miracle, plutôt un miracle intérieur ; une grâce particulière 
pour le dire simplement. Le père de Mazenod bénéficie d’une grâce 
qui marquera une étape décisive dans le processus de la fondation de 
sa congrégation. 

dit que « le soir de ce jour mémorable, pendant tout le temps que dura la procession 
d’usage, le Fondateur resta seul, agenouillé devant la statue ». Mais le texte du Fonda-
teur écrit dans la nuit de ce même jour, laisse penser qu’il profite du silence qui règne 
dans la maison pour écrire au père Tempier et cela au départ de la procession (Voir E. 
LAMBLIN, « L’Immaculée Conception et la congrégation de la Jeunesse Chrétienne 
fondée à Aix par Mr l’Abbé De Mazenod », in MIS 165 (1904), pp. 472-473).

8 Le père Tempier a beaucoup écrit sur le Fondateur et ne parle pas de ce ‘mira-
cle’ ; s’il craignait d’heurter la modestie du père de Mazenod, au moins aurait put-il se 
sentir plus libre après la mort de ce dernier ! Le silence absolu de celui que le père de 
Mazenod considérait comme son confident et ami ne peut que poser problème. Le ton 
de certaines de lettres prouvent qu’il n’existait pas de secret entre ces deux hommes : 
« Je commence, mon cher père, par rectifier une proposition de ma dernière lettre, qui 
serait trop absurde et ridicule, si je n’avais écrit dans l’intimité de la confiance à mon 
ami et au confident de mes plus secrets pensées ; certainement elle ne me serait pas 
échappée avec toute autre personne » (Lettre au p. Tempier, 10.01.1826, in EO I, 7, 
p. 10).



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
06

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

Signification et grâce de l’expérience du 15 août 1822

C’est le témoignage du père de Mazenod qu’il convient de consi-
dérer en premier lieu si l’on veut comprendre la signification et sai-
sir la portée de cette expérience du 15 août 1822. N’en est-il pas le 
premier concerné, le principal témoin et bénéficiaire ? La lettre qu’il 
écrit au père Tempier le soir de ce même jour, traduit à chaud les senti-
ments qu’il eut éprouvés en vivant cette expérience mystique. A celui 
qu’il considère comme « très cher et très bon frère », il ne cache rien. 
Il lui dit habituellement tout, même ses sentiments les plus intimes, 
sauf évidemment là où les mots deviennent impuissants pour traduire 
les profondeurs du cœur. La lettre qu’il lui adresse à cette occasion le 
prouve à suffisance : « Que ne puis-je vous communiquer tout ce que 
j’ai éprouvé de consolation dans ce beau jour consacré à Marie notre 
Reine ! »9. 

Le père de Mazenod parle de ce qu’il a fait, de ce qu’il a ressenti et 
de la grâce dont il a bénéficié à travers cette expérience. En ce jour de 
l’Assomption, il a prêché sur la grandeur de Marie, inciter les chrétiens 
à mettre en la Sainte Vierge toute leur confiance, il a instruit les jeunes 
de son Association chrétienne, il a partagé avec tous les participants la 
ferveur qu’inspirait la statue de l’Immaculée Mère de Dieu, évoquée 
avec tant d’affection. Au passif, le père Eugène reconnaît avoir éprouvé 
des sentiments de consolation et de bonheur en ce beau jour. Si le père 
de Mazenod indique l’objet de son bonheur, à savoir le fait de parler 
de Marie, il ne précise pas tout de suite la raison de son sentiment de 
consolation. On peut imaginer que ce sentiment de consolation se rap-
porte particulièrement à la douloureuse naissance de sa société mission-
naire. La consolation et le bonheur se rapportent aussi à la grâce que la 
Bonne Mère lui obtienne de Jésus pour persévérer dans l’œuvre de cette 
fondation : « Je crois lui devoir un autre sentiment particulier, je ne le 
définirai pas bien puisqu’il renferme plusieurs choses qui se rapportent 
pourtant à un seul objet  : notre société »10. C’est comme si tout d’un 
coup, en tout cas ‘plus que d’ordinaire’, un sentiment d’encouragement 
et de sécurité s’installe dans son cœur. 

9 Lettre au père Tempier, 15.08.1822, in EO I, 6, p. 98.
10 Idem, p. 99.



C
ha

pi
tr

e 
II

   
l 

 1
07

  l
   

L
es

 t
ro

is
 e

xp
ér

ie
nc

es
 m

ar
ia

le
s-

cl
és

A s’en tenir au texte écrit par le père de Mazenod le soir de ce 
même jour, «il n’est pas possible de dire ce qu’a fait ou non la statue, 
parce que le Fondateur ne décrit pas l’événement extérieur mais ses 
propres dispositions intérieures »11. Plongé dans une sorte d’extase ou, 
si l’on veut, une vision intérieure et mystique, Eugène de Mazenod par 
un coup de grâce semble voir la réalité sublime de sa jeune congrégation 
qui « renfermait le germe de très grandes vertus », capable d’ « opérer 
un bien infini ». Soudain, il se rend compte de sa beauté et surtout de sa 
nécessité pour la sanctification de ses membres, le ministère de l’Église 
et l’évangélisation des plus pauvres. Cette expérience lui procure évi-
demment un sentiment de « consolation », de « bonheur » et de joie 
extrême12. 

Eugène lui-même ne parle pas du miracle ; et jusqu’à la fin de sa 
vie, il ne relate pas l’expérience du 15 août 1822 en termes de miracle 
extérieur. Le père Lamblin interprète ce silence comme une attitude 
expresse de discrétion et d’humilité. La modestie du Fondateur et la 
crainte de se faire passer pour un thaumaturge, croit-il, l’empêchaient 
de divulguer ce fait surnaturel dont il se borna à reconnaître le bienfait 
et à recueillir seulement la grâce. En effet, Lamblin écrit :

le jour de l’Assomption, le Père de Mazenod érigea une grande et 
belle statue de Marie Immaculée, dans l’arrière-chœur du convent de 
la mission, lieu de réunion des congréganistes. La cérémonie se fit en 
présence de toute cette brillante jeunesse à laquelle il adressa une pa-
role toute brûlante d’amour pour la Reine du Ciel, leur glorieuse pa-
tronne. Le soir de ce jour mémorable, pendant tout le temps que dura 
la procession d’usage, le Fondateur resta seul, agenouillé devant la 
statue. Or la tradition orale, précieusement recueillie et conservée, 
nous dit que la statue ouvrit les yeux et inclina la tète en signe d’ad-
hésion pendant que son zélé serviteur lui i demandait une grâce. Ce 
fait extraordinaire ne fut consigné dans aucun procès-verbal. Il répu-
gnait à la modestie du Fondateur de passer pour un Thaumaturge : 
Il se borna à recueillir avec reconnaissance le bienfait reçu. Le salut 
de la mère de Dieu, dit St Bonaventure, consiste toujours dans quel-
que grâce précieuse par laquelle Elle répond’ à celui qui l’honore. A 
partir de ce moment, cette statue à laquelle tous nos anciens Pères 

11 K. LUBOWICKI, « Marie », in DVO, pp. 535-356.
12 Lettre au p. Tempier, 15.08.1822, in EO I, 6, p. 99.



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
08

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

attribuent ce miracle fut appelée Vierge « miraculeuse » ou encore 
« Vierge de la mission et de M. de Mazenod »13. 

Le témoignage de la tradition orale à propos de ce ‘miracle’ rap-
porté par Lamblin a fait école. Il n’est pas rare de trouver des défen-
seurs farouches de cette tradition, pour ne citer que Gandar, Rambert, 
Ricard et Baffie ; et récemment, Stefanini, Dubois et D’Abadie14. Cer-
tains auteurs reprendront cette tradition, mais avec un brin de critique. 
Ainsi, en 1915 déjà, le père Marcel Bernad (1860-1928) par exemple, 
s’interroge : « Nous ne savons pas sur quel fondement s’appuie cette 
tradition. La Vierge dite du miracle est cependant un des souvenirs les 
plus précieux des origines de la famille religieuse des Oblats »15. En 
1828, dans une célèbre biographie du Fondateur, sans rapporter la ver-
sion de la fameuse tradition orale, le père Rey se limite à ce qui semble 
plus certain : le père de Mazenod, écrit-il, « s’abandonnait à de longues 
et fréquentes prières »16. Dans la Positio Super Introductione Cause de 
1935, texte rédigé en vue du procès de la béatification du Serviteur de 
Dieu Mgr Eugène de Mazenod, les auteurs Dominique Stefanini, Ed-
mond Dubois et Marie-Charlotte-Hortense d’Abadie s’appuient sur la 
tradition orale pour se prononcer pratiquement en faveur du ‘miracle’ 
du sourire de la statue de la Vierge devant le Fondateur en prière.

Que dire en définitive de l’authenticité de cette fameuse tradition 
orale : Y-avait-il miracle ou pas le 15 août 1822 dans la chapelle de la 
mission ? Nous devons dire qu’il manque des preuves soit pour l’affir-
mer ou pour l’infirmer. Le texte d’Eugène lui-même ne parle pas de mi-
racle et ne décrit aucun fait extraordinaire produit par la statue de l’Im-
maculée. Si réellement le miracle avait eu lieu, pourquoi le Fondateur 
n’en parle-t-il pas ouvertement, et cela jusqu’à la fin de son existence, 
lui qui écrivait presque tous les détails de sa vie. La thèse de la mo-

13 E. LAMBLIN, « L’Immaculée Conception et la congrégation de la Jeunesse 
Chrétienne fondée à Aix par Mr l’Abbé De Mazenod », pp. 472-473.

14 K. LUBOWICKI, Maria nella vita del beato Eugenio de Mazenod e della sua 
Congregazione, pp. 120-148.

15 M. BERNAD, Monseigneur Charles-Joseph-Eugène de Mazenod, Évêque de 
Marseille, Fondateur de la Congrégation des Missionnaires Oblats de Marie Immacu-
lée 1772 (sic)-1861, Bruxelles, 1915, p. 64.

16 A. REY, Histoire de Mgr Charles-Joseph-Eugène de Mazenod…, Vol. 1, p. 
134.



C
ha

pi
tr

e 
II

   
l 

 1
09

  l
   

L
es

 t
ro

is
 e

xp
ér

ie
nc

es
 m

ar
ia

le
s-

cl
és

destie évoquée par le père Lamblin pour expliquer son silence ne nous 
convainc pas beaucoup. Car le père de Mazenod, en général, n’hésitait 
pas le moindre du monde à parler de ce qu’il considérait comme inter-
vention miraculeuse de la Providence dans sa vie. Par exemple, quand 
il fut dangereusement contaminé par le typhus, il reçoit alors ‘l’extrême 
onction’ et le viatique le 14 mars 1814 ; grâce à la prière des Jeunes de 
l’Association Chrétienne qu’il venait de fonder, il s’en trouve guérit, la 
modestie ne l’arrête pas pour décrire sa guérison comme ‘miraculeuse’, 
même s’il n’emploie pas le mot :

ils [les jeunes] déployèrent ces sentiments de foi et de confiance en 
Dieu […]. Ils adressèrent en effet au Suprême Modérateur de toutes 
choses et, s’appuyant de la puissante intercession de la Très sain-
te Vierge, de celle de saint Joseph et d’autres saints, auxquels ils 
avaient le plus de dévotion […] m’arrachèrent des bras de la mort 
dont j’étais devenu la proie17.

Dans un autre cas, il parle ouvertement d’un miracle, lorsqu’en 
janvier 1835, une épidémie meurtrière de cholera se propage à Mar-
seille, faisant une centaine des victimes par jour. Ce grand malheur sus-
cita une explosion de dévotion à la Sainte Vierge Marie. En fait, du 
8 au 12 mars 1835, la statue de Notre-Dame de la Garde fut exposée 
à la cathédrale, neuvaine de prières et processions des fidèles furent 
organisées pour implorer la miséricorde de Dieu par l’intercession de 
la Bonne Mère18. Et le père de Mazenod de confesser sans craindre de 
blesser sa modestie :

17 J. LEFLON, Eugène de Mazenod…, t. I, p. 447.
18 En fait, il est de tradition que les fidèles du Sud de la France recourent à l’in-

tercession de la Vierge Marie pour éloigner et faire cesser les épidémies meurtrières 
comme l’atteste une plaquette que nous avons trouvé dans l’église saint Jean de Malte à 
Aix-en-Provence : « Inconnu à Aix avant 1384, le terrible fléau de la peste va ravager au 
cours des siècles la population aixoise comme partout ailleurs. L’un de plus terribles fût 
celui de 1629. Les magistrats de la ville prirent pourtant les précautions les plus sévères 
et firent même séquestrer les habitants dans leurs maisons. On placera à chaque coin 
de rue, des niches ornées de statues de la Vierge, afin que chez eux, les fidèles puissent 
prier. Les niches existent encore, et éveillent toujours la curiosité des touristes de pas-
sage à Aix. Malgré les mesures prises, le mal empira ; le Parlement de Provence et les 
magistrats épouvantés quittèrent la ville. Il ne resta que le Prevost du Chapitre Mimata, 
le Consul Borilli et l’assesseur Martelly. Le 20 janvier 1630, l’assesseur Martelly, à la 
tête des notables et du peuple, assiste à la grande messe et fait le vœu de faire célébrer 



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
10

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

Dieu a été glorifié dans les prières publiques que nous avons prescri-
tes. Les médecins nous avaient annoncé une effroyable recrudescen-
ce de la maladie, et voilà que, se moquant de leurs prédictions, Dieu 
l’a chassée d’un souffle; l’épidémie a entièrement cessé avec la neu-
vaine d’adoration solennelle du très saint Sacrement. C’est pour moi 
et pour tous ceux qui ont la foi un miracle évident, plus merveilleux 
que celui de la résurrection d’un mort19.

Et encore en 1826 en Italie, lorsque le père de Mazenod se rend 
de Rome à Lorette pour remercier la Vierge Marie après l’approbation 
définitive de sa congrégation  ; là, il se sentira délivré d’une certaine 
douleur… Il ne qualifie pas cette guérison de ‘miracle’ mais de ‘grâce’ ; 
toutefois, il en parle ouvertement sans craindre de froisser ni la modes-
tie ni l’audace :

La Sainte Vierge m’ayant fait la grâce de me débarrasser de ma dou-
leur, il n’en est plus question ; je n’en parlerai donc plus, si ce n’est 
pour vous dire que j’avais eu un moment la crainte qu’elle ne fût un 
obstacle à la continuation de mon voyage. J’eus assez de confiance 
pour en braver les suites, notre Mère m’en inspirait le sentiment ; le 
mal s’en est allé comme par enchantement20.

Nous sommes convaincus que le père de Mazenod ne faisait aucun 
mystère sur le langage de ‘miracles’ au point que certains de ses compa-
gnons pouvaient lui en parler spontanément, comme le cas du père Ri-
card qui, en 1840, lui racontait deux miracles opérés par l’intercession 
de la Sainte Vierge sur deux aveugles qui avaient recouvert la vue21. 
Tout ceci pour dire que la thèse de la modestie est très discutable. Après 
tout, la modestie ne cherche pas à cacher la vérité ; au contraire, il n’y 
a rien de plus humble que de reconnaître dans les événements de la vie, 

chaque année, un office d’action de grâce dédié à la Vierge de Seds, sainte patronne de 
la ville d’Aix. Cet événement devait laisser sa trace et, jusqu’à la Révolution, chaque 
premier septembre, les cloches de la ville carillonnaient pour rappeler le vœu Martelly. 
C’est au cours de l’un de ces offices que furent distribuées les célèbres calissons d’Aix, 
sorte de pains bénis » (plaquette placée aux pieds de la statue de la Vierge Marie, à 
droite, dans le fond de l’église saint Jean de Malte, quartier Mazarin, à côté du musée 
Granet à Aix-en-Provence).

19 A Mgr Frezza, 27.04.1835, in EO I, 15, p. 260.
20 Lettre au p. Tempier, in EO I, 7, p. 98.
21 Journal, 20.08. 1840, in EO I, 20, p. 223.



C
ha

pi
tr

e 
II

   
l 

 1
11

  l
   

L
es

 t
ro

is
 e

xp
ér

ie
nc

es
 m

ar
ia

le
s-

cl
és

si banales soient-ils, la main divine qui les suscite et les guide. Le fait 
de nuancer l’argument du père Lamblin sur la modestie ne veut pas dire 
que nous écartons automatiquement la possibilité d’un réel miracle. Les 
phénomènes surnaturels ne dépendent que du seul vouloir de Dieu. Il 
ne s’agit donc nullement de banaliser la tradition orale qui raconte le 
prodige de la statue de l’Immaculée, encore moins de ridiculiser ceux 
qui y croient. L’histoire de la dévotion mariale offre des cas similaires, 
pour ne citer que celui de Notre-Dame du Cap-de-la-Madeleine, dans la 
province du Québec (Canada). Une tradition semblable soutient qu’en 
1888, une statue de la Sainte Vierge ouvrit les yeux devant trois témoins 
en prière. Et depuis, ce fait extraordinaire est connu sous le nom de 
prodige des yeux22.

Quant à l’expérience vécue par le Fondateur le jour du 15 août 1822 
devant la statue de l’Immaculée, nous ne saurons jamais ce qui s’était 
passé exactement, non seulement à cause de l’insuffisance des docu-

22 Les ressemblances entre deux traditions du 19è siècle sont très frappantes : Pour 
l’un comme pour l’autre récit, le fait prodigieux se passe le soir de la consécration d’une 
chapelle, devant des témoins en prière et la statue ouvre les yeux. Nous rapportons 
ici les paroles d’un témoin : « Au soir de la consécration solennelle de cette chapelle 
à Notre-Dame, se produit un phénomène bien particulier. Le visage de la statue de 
Marie, reproduisant les traits de la médaille miraculeuse (Paris), s’anime devant trois 
témoins, le curé Désilets, le Père Frédéric o.f.m., et un handicapé, Pierre Lacroix, qui 
soutiendront par serment, jusqu’à leur mort, la véracité de ce fait. J’aperçus très dis-
tinctement les yeux de la statue grandement ouverts (cette statue a les yeux baissés), 
mais d’une manière naturelle, et comme si elle eût regardé au-dessus de nous, redira un 
des témoins. Ce regard de Marie, nul ne pourra l’oublier, au Cap » (Voir A. DUMONT, 
« Notre-Dame du Cap », in PVM, Col. Voici ta Mère, Cahiers Marials , Paris, Desclée 
De Brouwer, 1979, p. 159). Il faut dire que le père de Mazenod était bien au courant 
d’un autre miracle du prodige des yeux, celui de la Madona d’Ancône en Italie ; il le 
raconte lui-même dans son Journal du 26 novembre 1854 : « Le Cardinal Baluffi sort de 
chez moi ; je n’ai pas besoin de dire combien il a été aimable pour moi dans sa longue 
visite ; ce que je veux consigner ici, c’est ce qu’il m’a dit en confirmation de ce que je 
savais avec moins de détails. C’est au sujet de la madone d’Ancône. Le Cardinal est 
natif de ce pays ; comme je lui parlais d’une grâce particulière que j’avais cru avoir 
obtenue en l’invoquant lors de mon passage dans cette ville, il m’a raconté […] ». Le 
père Yvon Beaudouin note que dans les papiers d’Eugène de Mazenod, se trouve « une 
copie d’une lettre du cavalier Nappi à l’abbé Canonici, datée d’Ancône le 26 juin 1796, 
dans laquelle est raconté ce prodige des yeux de la madone de la cathédrale San Ciriaco. 
Ce prodige s’est opéré le 25 juin, lorsque les fidèles sont accourus en foule dans l’église 
en apprenant que les troupes françaises allaient s’emparer d’Ancône et des Etats ponti-
ficaux » (Voir Journal du 26.11.1854, in EO I, 17, p. 229).



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
12

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

ments, mais aussi à cause du simple fait que tout phénomène mystique 
reste une expérience quasi-ineffable, une sorte de ‘commerce intime’ qui 
a lieu dans le secret du cœur. Sans minimiser l’aspect du merveilleux, 
nous sommes portés à insister plutôt sur le message qui se dégage de cette 
expérience mystique, sa signification pour le Fondateur et ses conséquen-
ces sur la petite société missionnaire qu’il venait de fonder. 

Si la vision mystique ne bénéficie qu’à celui qui en est concerné, 
le message qui en ressort, par contre, intéresse l’Église entière. Dans 
le cas d’espèce, le père de Mazenod bénéficie d’une vision intérieure 
devant la Vierge souriante, il aperçoit sous une nouvelle lumière la des-
tinée prodigieuse de sa congrégation naissante ; elle lui apparaît ‘bonne’ 
et nécessaire. Eugène reçoit ce message d’encouragement, de confir-
mation de la part de la Sainte Vierge qui le réconforte et le sécurise. La 
Bonne et Tendre Mère lui obtient aussi toutes les grâces indispensables 
pour affronter les épreuves et persévérer dans la fondation d’une telle 
sainte entreprise. Notre jeune Fondateur comprend soudain qu’il doit 
poursuivre l’œuvre de raffermir sa société missionnaire et surmonter 
avec bravoure et surtout avec confiance en la Providence toutes les dif-
ficultés liées à cette fondation. En effet, les coups bas ne manquent pas, 
car plusieurs obstacles, rangés comme en bataille, des motifs de tension 
fragilisent la société des Missionnaires de Provence23. Certaines person-

23 Le Père de Mazenod écrit à propos des obstacles auxquels il butte dans l’œuvre 
de la fondation : « je le voyais comme rangés en bataille, d’autant plus redoutables que 
ceux dont nous dépendons se trouvent placés à la première ligne, non point précisément 
comme les autres ennemis pour nous combattre à découvert en voulant comme eux 
nous détruire, mais pour neutraliser tous les efforts que le zèle nous inspire et empêche, 
au nom de Dieu qu’ils représentent, tout ce que Dieu exige de nous et que nous eussions 
fait auprès d’un saint Charles, d’un saint François de Sales et de bien d’autres. Nous 
en avons une nouvelle preuve dans les désagréments […] » (EO I, 6, p. 99). Et le père 
Y. Beaudouin de commenter : “La croce più pesante venne da parte dei parroci di Aix, 
i quali, essendo avanzati in età, giansenisti, fedeli a Napoleone, abituati al solito tran 
tran, a principio videro con occhio poco benevolo, e poi passarono alla guerra aperta 
contro questo gruppo di giovani sacerdoti, che professavano la morale del beato Alfon-
so de’ Liguori, apertamente attaccati alla monarchia, e che esercitavano il loro ministero 
fuori dei quadri della parrocchia presso i giovani e nelle missioni popolari. La chiesa 
detta della Missione di Aix, che era sempre piena di fedeli e soprattutto di giovani, fu 
l’argomento principale dei parroci contro i Missionari di Provenza, accusati di allonta-
nare i fedeli della vita parrocchiale” (Y. BEAUDOUIN, Itinerario spirituale di Mons. 
C. J. E. de Mazenod. Esecizi spirituali ai superiori Oblati della provinzia italiana, 12-
18 novembre 1986. Manoscritto, p. 8.).



C
ha

pi
tr

e 
II

   
l 

 1
13

  l
   

L
es

 t
ro

is
 e

xp
ér

ie
nc

es
 m

ar
ia

le
s-

cl
és

nes militent pour sa disparition, notamment l’Évêque d’Aix qui décide 
de l’interdire, certains curés de cette même cité menacent d’excommu-
nier les chrétiens qui fréquentent les Missionnaires de Provence, sans 
parler de la jalousie des Missionnaires de France. Outre ces ennemis 
ecclésiastiques, les intrigues des partisans jansénistes et la haine des 
amis de Napoléon ne feront que compliquer la donne. 

Pour le père de Mazenod, les grandes épreuves lui offrent toujours 
l’opportunité de se confier davantage à la Bonne Mère. Bien des textes 
rédigés à cette époque montrent que le Fondateur doit avoir effective-
ment intensifié sa prière à la Sainte Vierge. Il écrit justement en 1814 au 
sujet de vertu de la prière qu’

il serait moins sage encore de ne pas faire son principal capital de la 
prière, de l’intercession des Bienheureux, des justes, et des Anges, 
mais surtout de la Très sainte Vierge24. 

Fort de sa propre expérience, il inscrira dans la Règle qu’il rédige 
pour sa congrégation une recommandation qui résonne comme un or-
dre  : «  la dévotion mariale doit nous caractériser  »25. Dans le texte 
qu’Eugène de Mazenod écrit au père Tempier le soir du 15 août 1822, 
il dit qu’il avait eu un profond sentiment de bonheur, de consolation et 
de joie pour lui-même et pour sa société missionnaire naissante. Effec-
tivement, devant la statue de la Vierge, le Fondateur est amené à per-
cevoir la valeur, la beauté, la justesse, l’efficacité et même la nécessité 
de la congrégation qu’il est appelé à fonder. Et c’est Marie Immaculée 
qui lui obtient cette grâce du réconfort, de consolation, du courage et 
de la joie. Marie Immaculée, pouvons-nous dire, est en quelque sorte 
la fondatrice ou si l’on veut la co-fondatrice ou la re-fondatrice de la 
congrégation des Oblats en ce sens qu’elle inspire, incite, participe ac-
tivement à l’œuvre de la fondation en poussant l’abbé de Mazenod à ne 
pas renoncer à la fondation de cette société missionnaire utile à l’Église. 
C’est pour cette raison que nous considérons cette expérience du 15 
août 1822 comme étant la plus fondamentale de toutes les expériences 
mariales du Fondateur. Du point de vue chronologique tout comme sur 
le plan existentiel, cette expérience est à la base du nom qu’il donnera 

24 Retraite, décembre 1814, in EO I, 15, p. 97.
25 Retraite, fin octobre 1831, in EO I, 15, p. 224.



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
14

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

à sa congrégation. La célébration de la fête de l’Immaculée Conception 
en 1825 à Rome où il se trouvait pour demander l’approbation de la 
congrégation lui donnera l’opportunité de se rappeler cette expérience 
fondamentale jusqu’à opter courageusement pour le nom des Oblats de 
Marie Immaculée au lieu des Oblats de Saint Charles.

Eugène de Mazenod termine sa lettre à Tempier avec un bémol : 
« un seul sujet de douleur venait tempérer et presque amortir entière-
ment la joie à laquelle je me serais volontiers laissé transporter, c’était 
moi […]. Je me suis vu le seul et véritable obstacle au grand bien qui 
pourrait s’opérer […] »26. Le père Eugène reconnaît humblement ses 
limites et trouve qu’il n’était pas digne de la grâce. Dans tous les cas, le 
Fondateur ne trouve pas de meilleur moyen de progresser dans les voies 
de la perfection que de recourir à l’intercession de la Sainte Vierge. La 
Bonne Mère, selon lui, est la maîtresse par excellence de la vie spiri-
tuelle, son soutien et sa prière sont une aide irremplaçable :

Je me le suis dit souvent, d’où vient que je ne me corrige pas, que je 
ne deviens pas meilleur ? Mon Dieu, la faute en est à moi seul, car 
votre grâce ne cesse de me prévenir, de me stimuler et m’accompa-
gne sans cesse. Faites, Seigneur, que je sois plus docile à en suivre 
les impressions, plus attentif à en écouter les inspirations, plus fidèle 
à mettre en pratique les résolutions qu’elle me dicte. Vierge Marie, 
ma bonne Mère, si je vous invoquais plus souvent, je n’aurais pas 
tant à gémir sur moi-même. Aidez-moi, ô ma Mère, par votre puis-
sante intercession, à m’acquitter autrement que je ne l’ai fait jusqu’à 
présent de toutes les obligations que votre cher Fils m’a imposées 
afin que par votre secours je trouve ma récompense en les accomplis-
sant comme il faut et, après les avoir accomplies, une récompense 
plus grande encore dans le ciel où je vous conjure de m’attirer quand 
je serai moins indigne d’y entrer27.

Le Père de Mazenod pour qui le recours à l’intercession de la Vier-
ge était devenu un reflexe habituel, le recommande aussi à ses Oblats 
comme on peut le constater dans ces conseils qu’il prodigue au Père 
Jourdan, tourmenté par toutes sortes des scrupules  : «  Gardez-vous, 
écrit-il, de vous éloigner du saint autel ; c’est là où vous devez puiser 

26 Au père Tempier, 15.08.1822, in EO I, 6, p. 99.
27 Retraite, 30.10. 1818, in EO I, 15, pp. 186-187.



C
ha

pi
tr

e 
II

   
l 

 1
15

  l
   

L
es

 t
ro

is
 e

xp
ér

ie
nc

es
 m

ar
ia

le
s-

cl
és

votre force […]. Adieu, je vous embrasse bien tendrement en vous re-
commandant à notre bonne mère Marie »28. 

Nous épousons la conclusion du père Lubowicki qui examine aussi 
longuement ce thème de l’expérience du 15 août 1822. Tout semble 
indiquer, surtout lorsqu’on s’en tient au témoignage d’Eugène de Ma-
zenod lui-même, que 

dans cette expérience il a eu une vision intérieure, interprétée com-
me un sourire de la Vierge. Un sourire qui, en un moment de fatigue 
morale, alors que le père de Mazenod sentait davantage le poids des 
épreuves qui s’abattaient sur la congrégation, a fait naître en lui de 
nouvelles forces pour supporter des adversités plus dures encore à 
l’avenir29.

Le fameux sourire mystique de la Vierge peut être interprétée com-
me un signal radieux à l’égard du Fondateur d’abord et de sa congréga-
tion ensuite. La Sainte Vierge ‘sourit’ à Eugène comme une mère pour 
son fils qui apprend à marcher, balbutiant ses premiers pas. Une épreuve 
sans doute difficile et frustrante, mais aussi normale et même nécessaire 
car il n’y a pas de naissance sans douleur ni des roses sans épines. Le 
sourire de Marie loin d’être sarcastique est plutôt une marque de ten-
dresse maternelle qui enveloppe discrètement notre jeune fondateur, le 
soutient et l’encourage pour aller de l’avant malgré les obstacles. Eugè-
ne, dans sa sensibilité spirituelle le comprend parfaitement bien. Loin 
de se décourager, il multiplie les prières en invoquent l’intercession de 
Marie, « avec tant d’affection, puisqu’elle est notre mère », dira-t-il.

La Vierge sourit aussi pour la petite Société des Missionnaires qui 
commence timidement. Comme une semence jetée en plein cœur du 
monde, appelée à devenir un arbre géant dont les branches toucheront, 
de toute part, les extrémités de la terre. C’est donc un sourire prophéti-
que parce que la Sainte Vierge entrevoit l’avenir radieux de cette petite 

28 Lettre au père Jourdan, 30.03.1823, in EO I, 6, p. 116.
29 K. LUBOWICKI, « Maria », in DVO, p. 536. Le père Jetté avait déjà employé 

l’expression vision intérieure : « en ce jour du 15 août 1822, le Fondateur a saisi, avec 
évidence, dans une sorte de vision intérieure très vive, le bien immense dont était capa-
ble sa chère société […], et que cette grâce lui est venue par Marie Immaculée […]. Ma-
rie Immaculée se révélait elle-même véritable Mère de la Congrégation […], la Vierge 
Immaculée était déjà mère de l’Institut, quoique de façon non officielle » (F. JETTÉ, 
« Essai sur le caractère marial de notre spiritualité », pp. 22-24).



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
16

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

congrégation qui deviendra grande et portera glorieusement dans l’ave-
nir son nom (d’Oblats de Marie Immaculée) comme un nom de famille. 
Une société missionnaire composée des prêtres vertueux, pénétrés d’un 
réel désir de sainteté et animés d’un zèle apostolique hors-pair, voilà qui 
fait la joie de la Bonne Mère, souriant avec fierté pour tant de bien que 
cette Société missionnaire fera aux âmes, à l’Église et à l’humanité. En 
fait, l’avenir ne démentira pas ce pressentiment de Marie. 

Puisque le sourire de la Vierge intervient à un moment décisif de 
leur histoire, les missionnaires Oblats ont toujours voulu s’en souvenir 
avec reconnaissance. C’est ce qui explique le fait que cette statue de 
l’Immaculée devant laquelle le Fondateur avait prié est conservée par-
mi les souvenirs les plus précieux des origines de la congrégation pour 
être encore aujourd’hui objet de respect et de vénération. Plus qu’un 
vieux souvenir, cette statue ramenée de France depuis l’expulsion des 
Oblats en 1903, demeure un signe tangible de la confirmation céleste 
de la congrégation. Et pour cette raison, elle est entourée d’un soin par-
ticulier et reste encore placée comme Patronne de toute la congrégation 
sur l’autel majeur de la grande chapelle de la maison générale à Rome. 
Cette idée n’est nullement étrangère à ce que pensait le Fondateur lui-
même qui exhortait ses Oblats de « ne jamais déshonorer votre Mère 
qui vient d’être placée sur un trône et reconnue pour Reine dans la mai-
son de l’Epoux »30.

Marie dans l’expérience de l’adoption et de l’approbation du 
nouveau nom de la congrégation

Vers l’approbation sous le nom d’Oblats de Marie Immaculée

L’expérience vécue par Eugène de Mazenod le 15 août 1822 le 
rassure intérieurement. Le jeune Fondateur a le pressentiment que sa 
petite société missionnaire aura un avenir brillant. Entre-temps, les 
missionnaires de Provence s’adonnent de toutes leurs forces à prêcher 
les missions paroissiales pour rechristianiser les campagnes où la foi 
s’étiole. La devise de leur Fondateur tirée de l’évangile de saint Luc 4, 
18 (Il m’a envoyé annoncer la Bonne Nouvelle aux pauvres) stimule 
leur zèle apostolique. Déjà saint Vincent de Paul et ses compagnons 

30 Au père Tempier, 22.12.1825, in EO I, 6, p. 234.



C
ha

pi
tr

e 
II

   
l 

 1
17

  l
   

L
es

 t
ro

is
 e

xp
ér

ie
nc

es
 m

ar
ia

le
s-

cl
és

excellaient dans la prédication des missions tout comme les mission-
naires de France de l’abbé Forbin-Janson. L’abbé Eugène de Mazenod 
veut travailler rien qu’à l’intérieur de la Provence ; c’est ainsi qu’il 
pensait depuis le temps de son séminaire : « Je vous le répète, c’est à 
Aix et dans le diocèse que je travaillerai » comme il le disait à sa mère. 
C’est pour cette raison qu’il démissionnera de la charge du directeur du 
séminaire Saint-Sulpice en 181231. 

Comme pour l’œuvre de l’Association de la Jeunesse Chrétienne, 
la nouvelle congrégation fondée par l’abbé de Mazenod n’est pas du 
goût de tous. Certaines personnalités ecclésiastiques et laïques tentent 
de l’étouffer. Pour sauver définitivement son œuvre, Eugène se résolut 
d’en appeler au Pape à Rome pour demander l’approbation pontificale. 
Le père Charles Dominique Albini32, qui traduit le texte de la Règle du 
français en latin33, l’encouragea fortement pour obtenir cette approba-
tion. Et pendant ce temps-là, Eugène ne démord pas de son amour filial 
et de sa dévotion envers la Vierge Marie, au contraire. Les intrigues 

31 Journal, 31.03.1839, in EO I, 20, pp. 83-90. Le souci du père Eugène pour les 
pauvres remonte plus loin : « A son retour de France, simple laïc, il avait été frappé par 
l’état d’abandon dans lequel se trouvait les pauvres gens du peuple » (Cf. J. LEFLON, 
Eugène de Mazenod…, t. I., p. 434). 

32 L’ancien prêtre du diocèse de Nice Charles Dominique Albini (1790-1839) 
rencontre Eugène de Mazenod en 1824. Frappé par la qualité de sa vie religieuse et le 
zèle apostolique des Missionnaires de Provence, il demande d’intégrer leur société. Ce 
professeur de théologie morale et vaillant missionnaire s’occupe en 1825 de la traduc-
tion en latin des Constitutions et Règles à soumettre au Pape. Bien plus qu’encourager, 
il mis la pression sur le Fondateur pour partir à Rome en vue d’y obtenir la reconnais-
sance officielle de la Congrégation. En effet, « le père Albini finit par lui dire : Allez 
mon cher père, allez, vous réussirez et en même temps il le pousse de ses deux mains 
par les épaules. C’est sur la foi d’une parole accompagnée d’un geste si expressif de la 
part de celui dont la sainteté lui était connue qu’il prit une résolution définitive » (Y. 
BEAUDOUIN, Charles Dominique Albini, Biographie, Lettres, coll. Écrits Oblats II, 
8, p 38).

33 En vue de la traduction de la Règle en latin, le père de Mazenod « distribue le 
texte entre les pères Barthélemy Bernard, Honorat, Courtès et Albini. Le père Tempier 
conseille ensuite de confier ce travail au seul père Albini pour éviter la bigarrure d’une 
traduction faite par plusieurs individus qui ont chacun leur manière. Le Fondateur hé-
site entre Courtès, très occupé, et Albini qui compte beaucoup sur les missions. Celui-ci 
confie le 26 février [1824] qu’il a travaillé jour et nuit à traduire une bonne partie de 
nos constitutions. Le travail a été fait un peu à la hâte ; j’aurais voulu y donner un 
coup d’œil mais, n’en ayant pas le temps, notre bon père Courtès aura soin j’espère d’y 
suppléer » (Y. BEAUDOUIN, Idem, p. 37).



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
18

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

et les menaces qui obstruent la naissance de sa congrégation le pous-
sent à se confier davantage à la sollicitude de cette Bonne Mère. Bien 
des textes rédigés à cette époque témoignent de cet attachement filial 
d’Eugène à la Mère de Dieu ; celle-ci demeure omniprésente dans sa 
vie personnelle et dans celle de sa congrégation. Que le nom de Marie 
apparaît finalement dans le titre officiel de sa congrégation, cela n’a rien 
d’étonnant pour quelqu’un qui connaît le cheminement spirituel de ce 
dévot de la Mère du Sauveur.

Rappelons qu’au tout début de la fondation de la Société des Mis-
sionnaires de Provence, le père de Mazenod et ses compagnons pren-
nent l’habitude de conclure la prédication des missions paroissiales 
avec l’acclamation «Loué soit éternellement Jésus-Christ, et louée soit 
aussi Marie, toujours immaculée»  ; cette acclamation est chantée en 
langue provençale34. Dans le premier texte français des Constitutions 
et Règles des Missionnaires de Provence en 1818, l’abbé de Mazenod 
écrit au sujet de la prière et des autres exercices de piété  : « On fera 
aussi au moins une visite au Saint Sacrement et à la Sainte Vierge à 
laquelle les Missionnaire auront tous une dévotion particulière et qu’ils 
regarderont toujours comme leur mère »35. Eugène de Mazenod cher-
chera aussi de promouvoir la dévotion mariale chez les fidèles desservis 
par les Oblats ; c’est pourquoi, la prédication sur la Sainte Vierge Marie 
deviendra très vite une obligation pour les Missionnaires de Proven-
ce : « Ils ne négligeront rien pour porter les fidèles à avoir une entière 
confiance à cette Vierge Immaculée et très Sainte Mère de Dieu »36.

Comme pour le patronage de l’Association de la Jeunesse Chré-
tienne qu’il fonda au seuil de son ministère à Aix en 1813, Eugène 
dédie une fois de plus à Marie toujours Immaculée la paroisse Saint-
Sauveur qu’il consacra en 1820. Dans le déroulement des missions, 
Eugène fixera aussi la méthode37 à suivre par ses missionnaires : visites 

34 Recueil des cantiques que le père de Mazenod fera imprimer à l’usage des 
Missionnaires de Provence, Avignon 1819, p. 268 ; on y chante les privilèges de Marie, 
ses gloires et son immaculée conception : « Pleine de grâce, ô Vierge incomparable ! 
L’honneur, la gloire », etc. (J. MORABITO, « L’immaculée dans la spiritualité du Fon-
dateur », p. 30).

35 Règle de 1818, Art. 4. 
36 Lettre au père Mie, 15.10.1818.
37 Quant à la méthode utilisée pour la prédication des missions paroissiales, « le 

Fondateur dirige lui-même la plupart de ces missions. Au cours des premières, il fixe la 



C
ha

pi
tr

e 
II

   
l 

 1
19

  l
   

L
es

 t
ro

is
 e

xp
ér

ie
nc

es
 m

ar
ia

le
s-

cl
és

à domiciles, instructions sur les grandes vérités de la foi, catéchèse, 
cérémonies et processions solennelles, confessions, etc. Pour détourner 
les fidèles des pratiques immoraux et surtout de la passion effrénée de 
la danse, Eugène propose une pièce de rechange qu’est l’Association 
pieuse des Enfants de Marie destinée aux filles tandis que les garçons 
et les hommes sont rassemblés en chambrées où ils peuvent se divertir 
sainement. Nous soulignons ici le fait qu’une Association dédiée à la 
Vierge Marie sert de cadre pour réunir, instruire et éduquer les jeu-
nes filles. Eugène de Mazenod a toujours cru que la Sainte Vierge, la 
Bonne Mère demeure l’éducatrice par excellence pour les jeunes ; son 
exemple, sa protection et son intercession en leur faveur les stimulent à 
embrasser le chemin du renouveau spirituel.

L’attachement du père Eugène envers la Sainte Vierge se manifeste 
dans sa vie ordinaire, ses instructions, ses œuvres38 et sa correspondan-
ce, par exemple, lorsqu’il écrit de Paris en 1823 au père Jourdan resté à 
Aix pour le calmer de ses multiples peines : « Adieu, je vous embrasse 
bien tendrement en vous recommandant à notre Bonne Mère Marie »39. 
Il en fera autant avec le père Courtès en 1824 pour lui demander de 
permettre à un novice d’aller visiter sa mère malade ; il termine sa lettre 
en ces termes : « Je mets l’enfant sous la protection de la Sainte Vierge 

méthode que ses confrères suivront ensuite pendant de nombreuses années. A la tradi-
tion des missions des XVIIè et XVIIIè siècles, l’abbé de Mazenod emprunte les princi-
paux moyens : enseignement des «grandes vérités », catéchèse, cérémonies et proces-
sions qui touchent les cœurs, pratique de la confession en plusieurs fois pour assurer le 
sérieux de la conversion, etc., mais son souci majeur est aussi de s’adapter à la situation 
réelle des gens dont la vie chrétienne a été si bousculée depuis vingt-cinq ans. D’où 
un certain nombre d’innovations, en particulier les visites à domicile, et l’utilisation 
du provençal. Il s’implique personnellement. Enfin la référence à la théologie morale 
de saint Alphonse de Liguori permet d’exercer la miséricorde au confessionnal dans la 
célébration du sacrement de pénitence, à l’encontre du rigorisme alors si fréquent sous 
l’influence du jansénisme » (R. ETCHEGARAY, Petite vie de Eugène de Mazenod, 
Paris, Desclée De Brouwer, 1995, p. 73).

38 On ne parle pas souvent des Frères de Notre-Dame du Bon Secours, fraternité 
fondée par Mgr de Mazenod à Marseille. Elle ne survécut malheureusement pas (1853-
1860) ; il encouragea le père Oblat Louis Toussaint Dassy à fonder les Sœurs de Marie 
Immaculée en 1858 à Marseille. Le père Boudens dit que Mgr de Mazenod lui-même 
qui avait donné ce nom aux Sœurs (Voir R. BOUDENS, « Mgr de Mazenod et la défi-
nition du dogme de l’Immaculée Conception », p. 13).

39 Lettre au père Jourdan, 30.03.1823, in EO I, 6, p. 116.



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
20

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

et de son saint Patron, adieu, je t’embrasse »40. On pourrait bien dire 
que toute l’existence du père de Mazenod, sa vie personnelle et commu-
nautaire, son engagement religieux, sacerdotal et missionnaire baigne 
dans l’amour et la promotion de la dévotion à Marie Immaculée. Il ne le 
clame pas tout haut, sauf quelques fois lorsque les circonstances l’exi-
gent. La Vierge Marie reste pour lui une présence vivante, maternelle 
qui le porte, le soutient et l’aide à tout point de vue.

L’adoption du nouveau nom de la congrégation : « Missionnaires 
Oblats de Marie Immaculée»

Le désir d’un nouveau nom pour la congrégation

Malgré son hésitation due à son humilité, à la peur de l’échec et au 
nombre réduit des membres de sa Société, Eugène de Mazenod, encou-
ragé par ses compagnons, quitte Aix le 30 octobre 1825 pour Rome où 
il arrive le 26 novembre de la même année dans le dessein de soumettre 
au Pape les Constitutions et Règles de sa congrégation en vue de leur 
approbation. Plusieurs lettres rédigées à cette époque témoignent d’une 
confiance absolue en la Vierge Marie qu’Eugène évoque en toutes cir-
constances. L’audience avec le Souverain Pontife étant fixée pour le 20 
décembre 1825, Eugène profite assez bien de quelques jours d’interval-
le pour peaufiner le texte de la Règle et fixer les sujets de son entretien 
avec le Pape. Dans l’attente, il a le plaisir de participer à la neuvaine 
de la solennité de l’Immaculée Conception et de l’octave qui s’en est 
suivie. C’est précisément dans la journée du 8 décembre 1825 que le 
père de Mazenod mit la dernière main à la supplique à présenter au 
Pape Léon XII le jour de son audience41. Quatre questions sont prévues 
à l’ordre du jour. Un phénomène curieux et même grave se produit à la 
quatrième et dernière question, le père de Mazenod demande au Pape 
de changer le nom de la congrégation : l’ancienne dénomination de la 
Société des Oblats de Saint Charles cède au profit de la Société des 
Missionnaires Oblats de la Très Sainte et Immaculée Vierge Marie :

40 Lettre au père Courtès, 13.08.1824, EO I, 6, p. 159.
41 « Je me suis occupé dans la journée de dresser la supplique, pour présenter au 

Pape le jour qu’il me donnera audience » (Journal de Rome, 8.12.1825, voir EO I, 17, 
p. 45).



C
ha

pi
tr

e 
II

   
l 

 1
21

  l
   

L
es

 t
ro

is
 e

xp
ér

ie
nc

es
 m

ar
ia

le
s-

cl
és

Ayant prévu d’avance combien pourrait traîner en longueur la mar-
che que je savais qu’il fallait suivre, j’avais écrit quatre questions sur 
lesquelles je voulais que le chef de l’Église me répondît catégorique-
ment. Je ne manquai pas de les lui faire: 
- Votre Sainteté approuve-t-elle que les membres, etc., continuent de 
vivre selon les Règles précédemment approuvées par les Évêques 
tels et tels ? - Réponse affirmative.
- Votre Sainteté approuve-t-elle que la dispense de ceci et de cela 
(je nommais chaque chose par son nom propre) soit réservée au Su-
périeur Général et au souverain Pontife, et que les membres de la 
Société ne puissent en demander dispense qu’à eux ? - Réponse af-
firmative.
- Votre Sainteté approuve-t-elle que celui qui a été Supérieur Général 
soit tel, et Votre Sainteté daigne-t- elle le reconnaître en cette qualité 
? - Réponse affirmative. 
- Votre Sainteté approuve-t-elle que la Société prenne le nom 
d’«Oblats de la Très Sainte et Immaculée Vierge Marie» au lieu de 
celui d’Oblats de Saint Charles qu’elle avait pris précédemment ? - 
Le Pape ne dit ni oui ni non; je crus comprendre qu’il disait qu’on le 
mettrait dans le rapport. Je n’insistai pas pour le faire mieux expli-
quer, parce que c’était la chose la moins importante, et qu’on pouvait 
attendre sans inconvénient. Ce changement m’a paru nécessaire pour 
n’être pas confondus avec une infinité de communautés qui portent 
ce même nom42.

A cette quatrième demande, la Pape ne répond pas sur le coup 
comme on peut le remarquer ; et le père de Mazenod comprend que la 
réponse à une telle question exige du temps. Mais pourquoi le Fonda-
teur dit que « c’était la chose la moins importante » ? Comment faut-il 
comprendre la signification exacte de ce propos ? Convient-il d’inter-
préter la chose la moins importance comme une chose sans importance, 
secondaire, négligeable ? Cette interprétation, à notre avis, trahirait gra-
vement la pensée du Fondateur. En fait, la matière et le contexte relatifs 
au changement du nom de la congrégation ne relèvent certainement pas 
d’une affaire bénigne. Le père de Mazenod comprend d’ailleurs fort 
bien que le changement du nom tel que proposé devait être une affaire 
sérieuse nécessitant du temps pour un examen plus approfondi. Nous 

42 Au père Tempier, 22.12.1825, in EO I, 6, p. 230.



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
22

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

pensons que le Fondateur n’a pas voulu insinuer que le changement du 
titre de la congrégation était une question sans aucune importance, ce 
qui serait extrêmement curieux et même contradictoire parce qu’il dit 
aussitôt que « ce changement m’a paru nécessaire ». Il voulait plutôt 
dire que la réponse du Pape à cette quatrième demande n’était pas ur-
gente comme le dit si bien la suite de cette même phrase : « on pouvait 
attendre sans inconvénient »43. 

Le contexte suggère que le discours se rapporte à l’urgence de lé-
giférer sur une série des questions pratiques et d’importance vitale pour 
la gestion quotidienne de la jeune congrégation et de ses membres ; il 
ne s’agit certainement pas d’une relativisation ou encore moins d’un 
mépris du titre de la Société. Il reste vrai que le Fondateur cherchera à 
comprendre davantage le sens et à assumer les conséquences du nouveau 
nom de sa congrégation, mais cela ne veut pas dire qu’au départ, il n’y 

43 Eugène de Mazenod savait que le processus de l’approbation pouvait prendre 
un temps assez long et qu’il pouvait attendre au moins quatre mois. Entretemps, il 
s’efforce d’arracher nettement les réponses du Pape sur certaines questions pratiques 
et surtout urgentes qui permettent de gérer la vie quotidienne de la société : d’abord, la 
pratique et la garantie de la Règle ; ensuite, le droit des dérogations et des dispenses et 
enfin, la reconnaissance du Supérieur général de la Société. Voilà les trois questions qui 
paraissent urgentes étant donné qu’elles se rapportent à la vie journalière des membres 
de la Congrégation. Par contre, la quatrième question, celle du changement du nom de 
la Société, ne présente pas d’urgence, on peut encore attendre la réponse du Pape sans 
préjudicier la bonne marche de la Société et la conduite de ses membres. On doit consi-
dérer le fait que le Fondateur écrit au père Tempier qu’il n’avait pas le temps de tout 
expliquer au Pape à propos de ce changement de nom. Mais au même père Tempier, il 
le fait dans une magnifique lettre qui ressemble à une hymne à l’honneur de Marie Im-
maculée dont la Congrégation doit porter le nom comme un nom de famille (Lettre au 
père Tempier, 20.03.1826, in EO I, 7, p. 65). A regarder de plus près, le contenu de cette 
lettre (et de beaucoup d’autres encore) ne laisse pas croire que le changement du titre de 
la Congrégation soit une question de moindre importance ou une bagatelle, loin de là. 
Donc, l’expression sans importance doit être interprétée au sens de ‘sans urgence’, sans 
empressement, mais jamais comme sans utilité ; autrement, le Fondateur manquerait 
de cohérence. Le fait que la demande du changement de nom soit rangée en dernière 
position, peut donner l’impression qu’elle est moins importante ! C’est le dernier, mais 
certainement pas le moindre (the last and not the least, comme on le dit en anglais) ! De 
toute façon, nous ne voyons pas un homme comme Eugène de Mazenod tirer au sort 
le titre de sa Congrégation ou le choisir au hasard, sans y attacher l’importance et le 
sérieux nécessaires ! 



C
ha

pi
tr

e 
II

   
l 

 1
23

  l
   

L
es

 t
ro

is
 e

xp
ér

ie
nc

es
 m

ar
ia

le
s-

cl
és

attache aucune importance. Les lettres44 qu’il adresse au père Tempier 
après son audience avec le Pape témoignent sans doute de l’importance 
qu’il accorde à la nouvelle dénomination de sa Société missionnaire. 
Non seulement, il juge le titre (Oblats de Marie Immaculée) opportun, 
mais l’explique, le défend et l’exalte. Il accueille cette inspiration com-
me une grâce du ciel. Le nom de Marie à lui seul contient en substance 
tous les aspects de la vocation et du charisme missionnaire de l’Oblat ; 
ce qu’il est et ce qu’il est appelé à être.

Avec la détermination qu’on lui reconnaît, Eugène de Mazenod 
prit d’autres contacts et entreprit plus d’une démarche en vue de faire 
approuver sa congrégation. Mais, il se rendra vite compte que le dé-
nuement de cette affaire dépend ni de sa bravoure personnelle ni de la 
faveur qu’il pourrait obtenir grâce à ses relations. C’est seule la volonté 
de Dieu qui décidera de l’approbation ou non de sa congrégation, d’où 
les sentiments d’abandon à la providence et les invocations incessantes 
pour demander l’intercession de la Vierge Marie. Fort de sa foi en la 
Providence et de son indéfectible confiance en la Bonne Mère, Eugène 
pressent que l’affaire est en bonne voie, que sa congrégation sera ap-
prouvée : « Voilà donc notre affaire en train, mais si elle a fait un grand 
pas en commençant, ce n’est pas à dire qu’elle soit achevée »45. De quoi 
à inciter notre jeune Fondateur à prier de plus belle la Sainte Vierge :

Je regardai cela comme une espèce de miracle qui me faisait bien 
augurer de notre affaire. Je continuerai de la recommander à Dieu 
par l’intercession de la sainte Vierge, des anges et des saints, et j’at-
tendais, dans ce saint abandon, d’aller apprendre aujourd’hui ce 
qui s’est décidé dans cette audience du Pape, si intéressante pour 
nous46.

Pourquoi un nouveau nom ?

Une question préoccupante qui a fait couler beaucoup d’encre et de 
salive : pourquoi le Fondateur change-t-il le nom de la congrégation ? 
C’est vrai que la société n’en est pas à sa première dénomination ; elle 

44 Surtout celle du 22-24 décembre 1825 et celle du 20 mars 1826 (Au père Tem-
pier, 20.03.1826, in EO I, 7, p. 65).

45 Au père Tempier, 22.12.1825, in EO I, 6, p. 234.
46 Idem., p. 232.



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
24

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

a commencé avec le nom de Missionnaires (ou Mission) de Provence 
pour des raisons de limites géographiques, car le Fondateur voulait œu-
vrer rien qu’à l’intérieur de la Provence, au sud-est de la France. Peu 
après, avec l’acceptation d’autres maisons en dehors de cet espace géo-
graphique, le nom des Missionnaires de Provence devenait inadéquat. 
D’où la deuxième dénomination  : Oblats de Saint Charles, titre pro-
posé fort probablement par les compagnons du Fondateur en référence 
à son saint patron, Charles Borromée. Le père de Mazenod révélera 
plus tard que ce titre n’était pas vraiment à son goût, il le répugnait et 
le gênait un tout petit peu47. Le malaise ne venait pas de saint Charles 
qu’il aimait et invoquait souvent mais plutôt du fait que ce titre blessait 
en quelque sorte son humilité, car il considérait le patronage de saint 
Charles comme une dévotion personnelle qui ne devait pas s’imposer 
sur la nouvelle société missionnaire. Ses compagnons avaient solen-
nisé ce qui, selon le Fondateur, appartenait à l’ordre privé. Mais sur le 
coup, Eugène acceptera la proposition et le nom sera adopté, malgré 
lui. L’audience papale lui donnera l’occasion d’exprimer le regret qui le 
rongeait depuis l’adoption de ce nom. Alors, on comprend pourquoi, il 
décide de changer le nom des « Missionnaires de saint Charles » à celui 
des « Missionnaires Oblats de la Très Sainte et Immaculée Vierge Marie 
». Il faut dire cependant que le nom d’Oblats n’est pas une nouveauté 
que le père de Mazenod découvre à Rome…, les membres de sa Société 
ont adopté ce nom depuis 1825). Il n’y a pas de doute qu’Eugène était 
déjà familier avec le mot « oblation », à partir de la tradition de l’École 
française de spiritualité, et surtout de la lecture de la Règle de saint 
Alphonse de Liguori. 

Dans le texte des Constitutions et Règles que le Fondateur présente 
au Pape pour l’approbation, il s’agit encore des « Oblats de saint Char-
les » ; le changement proposé dans la supplique rédigée à part étonne 
et surprend. Eugène de Mazenod aurait-il eu cette idée de changer le 
nom seulement pendant son séjour à la fin de l’année 1825 à Rome ? 
En tout cas, il n’en parle pas avant cette date et pire encore ne semble 

47 En effet, le Fondateur ‘se confesse’ : « Il faut que j’avoue ici que j’étais tout 
étonné, lorsqu’on se décida à prendre le nom que j’ai cru devoir quitter, d’être si peu 
sensible, d’éprouver si peu de plaisir, je dirai presque une sorte de répugnance de porter 
le nom d’un saint qui est mon protecteur particulier, auquel j’ai tant de dévotion » (EO 
I, 6, p. 234).



C
ha

pi
tr

e 
II

   
l 

 1
25

  l
   

L
es

 t
ro

is
 e

xp
ér

ie
nc

es
 m

ar
ia

le
s-

cl
és

pas se donner la peine de consulter ses compagnons avant d’adresser 
la demande au Souverain Pontife. Cette démarche audacieuse de vou-
loir changer le titre de la congrégation apparemment à l’insu des autres 
membres de la Société comportait des risques comme le fait remar-
quer le père Lubowicki48. Si le Fondateur dit clairement dans la sup-
plique qu’il renonce au titre d’Oblats de saint Charles « pour n’être 
pas confondus avec une infinité de communautés qui portent le même 
nom »49, il ne donne pas cependant les motifs qui le poussent à choisir 
celui d’Oblats de la Très Sainte et Immaculée Vierge Marie. Eugène ne 
remet pas en question le titre d’Oblats, mais seulement celui de saint 
Charles. L’« infinité des communautés » dont il parle se rapporte donc 
à des communautés placées sous le patronage de saint Charles Borro-
mée50.

Comme le Fondateur lui-même ne dit pas les raisons qui le poussent 
à choisir le nom d’Oblats de Marie Immaculée, plusieurs hypothèses 
sont avancées pour expliquer ce changement de nom. Nous en signa-

48 K. Lubowichi fait remarquer en effet que « le fondateur prenant ainsi la déci-
sion de changer le nom de la congrégation sans consulter ses confrères risquait leur 
désapprobation » (Voir Maria nella vita del Beato Eugenio de Mazenod e della sua 
Congregazione, p. 153). Par ailleurs, ce changement de dernière minute pouvait donner 
l’impression que l’affaire n’est pas parfaitement mûrie, qu’il y avait encore des hésita-
tions et qu’elle aurait par conséquent besoin du temps pour clarifier et préciser certai-
nes choses. Les remarques du Cardinal Antonio Pallotta allaient d’ailleurs en ce sens, 
qualifiant et interprétant ces hésitations comme un signe de l’instabilité de l’œuvre  ; 
heureusement que ses autres compères Cardinaux relativisèrent son argumentation (G. 
MARCHETTI, « Rapport au Pape Léon XII », 17.02.1826, in MIS 79 (1952), p. 132).

49 Allusions aux « Oblats de saint Charles », une Association des prêtres séculiers 
fondée par le Cardinal Charles Borromée à Milan que le père de Mazenod connaissait. 
L’idée de Mgr Jacques Jeancard (1799-1875) qui pense qu’Eugène découvre les Oblats 
de saint Charles seulement quand il arrive à Rome est jugée aujourd’hui d’anachroni-
que, car le Fondateur semble connaître la vie, les activités apostoliques de son saint 
patron et aussi la Règle destinée aux Oblats de saint Charles comme l’atteste sa lettre 
à l’abbé Tempier , le 9 octobre 1825 : « […] nous vivrons ensemble dans une même 
maison que j’ai achetée, sous une règle que nous adopterons d’un commun accord, et 
dont nous puiserons les éléments dans les statuts de saint Ignace, de saint Charles pour 
les Oblats, de saint Philippe Néri, de saint Vincent de Paul et du bienheureux Liguori » 
(Au père Tempier, 09.10.1815, in EO I, 6, p. 6).

50 En effet, il existait en Italie la Société des Oblats de Saint Ambroise et de saint 
Charles à Milan et celle des Oblats de saint Gaudence et saint Charles à Novara.



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
26

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

lons les plus célèbres51 et ajoutons aussi, pour notre part, ce qui apparaît 
important à considérer. Ces hypothèses tournent autour des trois attraits 
fortement sentis par le Fondateur lors de son séjour à Rome en vue de 
l’approbation de sa congrégation. D’abord, l’attrait vers les Oblats de la 
Vierge Marie; ensuite, l’admiration pour les sublimes pages des Gloires 
de Marie de saint Alphonse de Liguori et enfin, la fascination éprouvée 
à l’occasion de la neuvaine de préparation à la solennité de l’Immaculée 
Conception de la Vierge Marie du 8 décembre 1825 et de l’octave qui 
s’en est suivait.

En fait, le père de Mazenod prend contact avec le père Bruno Lan-
teri52 à Turin pour lui proposer d’unir les deux Sociétés missionnaires 
dont ils sont les fondateurs : les Oblats de Saint Charles et les Oblats 
de la Vierge Marie. Eugène de Mazenod échoua dans cette tentative et 
en fut fortement déçu, malgré son insistance, le refus fut catégorique53. 
Le père de Mazenod estimait le supérieur des Oblats de la Vierge Marie 
mais regrettait le fait que ses collaborateurs prenaient trop d’ascendance 
sur lui et l’influençaient pour empêcher la fusion de ces deux Instituts 
religieux. L’hypothèse, ici, est que l’attrait vers les Oblats de la Vierge 
Marie du père Lanteri aurait laissé le Fondateur sur sa soif, et comme 
par un effet de transfert, de nostalgie ou de récupération, il aurait tenté 
en quelque sorte de rattraper le nom (d’Oblats de Marie). Cette hypo-

51 Nous écartons d’office l’hypothèse de Jeancard pour laquelle le Fondateur 
aurait découvert, pendant son séjour romain, l’existence de la congrégation des Oblats 
de Saint Charles, une Association des prêtres diocésains, fondée par saint Charles Bor-
romée à Milan. À vrai dire, Eugène de Mazenod en était déjà au courant parce qu’il 
utilisa leurs Statuts pour composer la Règle de sa propre congrégation.

52 Pio Bruno Lanteri (1789-1830) s’engagea fortement en son temps à la forma-
tion des laïcs et des ecclésiastiques (religieux, séminaristes et prêtres). Former l’intel-
ligence et le cœur fut au centre de ses préoccupations. Il fonda en 1826, à Pinerolo au 
nord de l’Italie, la Congrégation des Oblats de la Vierge Marie (Oblati di Maria Ver-
gine) pour promouvoir et perpétuer son charisme. On peut lire avec intérêt l’article de 
J. THIEL, « Relation du fondateur avec P. Lanteri », in Ét.Obl. 5 (1946), pp. 129-142). 
Par ailleurs, le père Pielorz fait remarquer l’intérêt et l’admiration du père Lanteri pour 
l’Abbé de Mazenod : « Après avoir abandonné l’idée de se faire Jésuite, écrit-il, le p. 
Lanteri pensait sérieusement entrer avec ses compagnons fidèles dans la Société du P. 
de Mazenod […] » (Voir J. PIELORZ, Chapitres généraux au temps du fondateur, p. 
51).

53 De fait, le père Lanteri écrira à la fin du mois de février 1826 pour signifier 
l’opposition des membres de sa congrégation de fusionner avec les Oblats de Saint 
Charles de Mgr de Mazenod (Ét.Obl. 5 (1946), p. 139).



C
ha

pi
tr

e 
II

   
l 

 1
27

  l
   

L
es

 t
ro

is
 e

xp
ér

ie
nc

es
 m

ar
ia

le
s-

cl
és

thèse, à notre avis, boîte parce qu’elle ne répond pas à la question de 
fond, à savoir pourquoi Eugène de Mazenod choisit-il le nom d’Oblats 
de Marie Immaculée ?

Une seconde hypothèse qui explique le virement du Fondateur vers 
un titre de Marie Immaculée est fondée sur le fait que pendant son sé-
jour de 1825-1826 à Rome, il se montre profondément intéressé à la 
lecture du célèbre livre de Marie-Alphonse de Liguori, intitulé Les gloi-
res de Marie. Il obtint du Vice procureur général des Rédemptoristes 
une copie des manuscrits de cet opuscule, notamment le chapitre 9 qui 
traite de la clémence et de la bonté de Marie (O clemens, O pia !) et le 
chapitre 10 sur la « douceur du nom de Marie (O dulcis Virgo Maria). 
Certains passages du chapitre 9 de ce fameux livre trouvent un écho 
dans la spiritualité mazenodienne  ; par exemple, le fait de recourir à 
l’intercession de Marie pour être saint54. Le chapitre 10, un vrai hymne 
à l’honneur de Marie a lui aussi des réminiscences avec certaines ex-
pressions du père de Mazenod, pour qui le Nom de Marie « satisfait le 
cœur et l’oreille »55. Il est vrai que le père de Mazenod admirait au plus 
haut point saint Alphonse de Liguori et ne cessait de l’évoquer et de le 
citer dans ses écrits. Il serait d’ailleurs intéressant d’étudier l’influence 
de saint Alphonse de Liguori sur le Fondateur des Oblats de Marie Im-
maculée. De Mazenod a particulièrement étudié sa théologie morale qui 
l’inspirait dans son apostolat. Eugène fera d’ailleurs rédiger la première 
biographie de saint Alphonse de Liguori en langue française56. Durant 

54 Marie-Alphonse de Liguori écrit  : « Sans doute, elle est Sainte, elle est im-
maculée, elle est reine de l’univers, elle est Mère de Dieu […]. Ah ! S’écrie saint Ful-
gence, depuis combien de temps le monde ne serait-il pas abîmé, si Marie ne l’avait 
pas soutenu par son intercession […]. Et sainte Catherine avait coutume de l’appeler 
la dispensatrice de la divine miséricorde […]. Ô Marie, rendez-moi saint […], la seule 
chose donc qui puisse m’empêcher de recevoir vos grâces, c’est, ou ma négligence à 
vous invoquer, ou mon peu de confiance en vous, c’est vous-même qui devez me les 
obtenir, et c’est à vous que je les demande, c’est de vous que je les veux, c’est de vous 
que je les espère, et je les attends de vous avec assurance, ô Marie, ma Mère, mon es-
pérance, mon amour, ma vie, mon refuge, mon secours et ma consolation ! » (M.-A. De 
LIGUORI, LGM, Chap. IX).

55 Ici saint Alphonse de Liguori cite les autres saints: « Le nom de Jésus, avait 
dit Bernard, le nom de Marie, reprenait Antoine (de Padoue), est une joie au cœur de 
ses pieux serviteurs, un miel sur les lèvres, une mélodie pour leurs oreilles » (Idem, 
chapitre X).

56 E. LAMIRANDE, « Notes de lecture », in Ét.Obl. 16 (1957), p. 287.



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
28

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

l’audience avec le Pape Léon XII, au sujet de la dispense qui devait 
être réservée au Souverain Pontife et au Supérieur général, le père de 
Mazenod dira au Pape qu’il en est ainsi dans la Règle de Saint Vincent 
de Paul et ce dernier ajouta : « Et aussi dans celle du Bienheureux de 
Liguori ». Le père de Mazenod en fut un peu confus et ne se pardon-
nera pas cet oubli, étant lui-même détenteur d’une Règle dont certains 
articles furent pratiquement copiées à partir de celle du fondateur des 
Rédemptoristes : « Quelqu’ému que je fusse, je ne perdis pas la tête57 », 
écrit Eugène de Mazenod. 

Peut-on conclure qu’avec ces célèbres pages manuscrites de saint 
Alphonse de Liguori, le Fondateur des Oblats de Marie Immaculée se 
laisse une fois de plus influencer par son maître spirituel, par-dessus le 
marché dévot et chantre des gloires de Marie ? La lecture de ces dits 
manuscrits du livre Les gloires de Marie aurait-elle poussé Eugène de 
Mazenod à adopter le nom de Marie comme nouveau titre de sa propre 
congrégation ? Même si cette hypothèse se vérifie, elle ne peut suffire à 
elle seule pour expliquer le choix du nouveau titre de la congrégation.

Il reste alors l’hypothèse qui soutient que la participation aux dif-
férentes célébrations de la fête de l’Immaculée Conception (la neuvai-
ne, la solennité elle-même et l’octave) organisées en décembre 1825 à 
Rome, auraient fortement influencé le Fondateur jusqu’à rebaptiser sa 
famille religieuse. Cette hypothèse s’appuie sur une réalité vérifiable 
comme le remarque le père Morabito : 

C’est qu’une évolution profonde s’opère dans son âme depuis le jour 
de l’Immaculée Conception de l’année 1825, où il signe le mémoi-
re dans lequel il demande au pape le changement de titre pour sa 
Congrégation. En priant, en méditant pendant la neuvaine de l’Im-
maculée et pendant l’octave suivante, il avait découvert dans ce nou-
veau titre des richesses cachées qui se présentaient à son âme dans la 
lumière d’une illumination surnaturelle58. 

En fait, au début de la neuvaine, le 2 décembre 1825 précisément, 
le père de Mazenod se rend encore à la basilique Sainte-Marie-Majeure 
où il admire ce magnifique édifice comme il le décrit lui-même dans 

57 Au père Tempier, 22.12.1825, in EO I, 6, p. 230.
58 J. MORABITO, « L’Immaculée dans la spiritualité du Fondateur », pp. 34-35.



C
ha

pi
tr

e 
II

   
l 

 1
29

  l
   

L
es

 t
ro

is
 e

xp
ér

ie
nc

es
 m

ar
ia

le
s-

cl
és

son journal59, mais certainement aussi la beauté de la cérémonie. Dans 
son bref journal du 8 décembre, le jour même de la fête de l’Immaculée 
Conception, le Fondateur ne mentionne pas grand-chose sur la Vierge 
Marie, sinon l’admiration qui l’envahit pendant la célébration de l’of-
fice avec les Cardinaux à la chapelle Sixtine : 

Le Pape ne s’y était pas rendu. L’office est si beau, si imposant dans 
cette chapelle, que je n’ai point eu de regret d’y avoir été. Les cardi-
naux étaient aujourd’hui en Cappa magna rouge, à cause de la fête, 
et c’était un Cardinal qui officiait60.

Le fait de croire que la célébration de l’Immaculée Conception de 
1825 avait influencé le Fondateur dans le choix du nom de sa congré-
gation tient surtout au fait qu’il mit le 8 décembre la dernière main au 
texte de la supplique à présenter au Pape le 20 décembre prochain : « je 
me suis occupé dans la journée de dresser la supplique, pour présenter 
au Pape le jour qu’il me donnera audience »61. Or, nous savons que c’est 
dans cette supplique que le père de Mazenod demanda expressément au 
Pape de bien vouloir changer le nom d’Oblats de Saint Charles au profit 
de celui d’Oblats de la Très Sainte et Immaculée Vierge Marie. Serait-
ce alors cet environnement de la solennité de l’Immaculée Conception 
qui aurait pressé le Fondateur de changer le nom de sa congrégation ? 
C’est possible que cette ambiance mariale du 8 décembre 1825 ait été 
déterminante dans l’adoption du nom de la Très Sainte et Immaculée 
Vierge Marie pour la congrégation. Même si cette hypothèse reste vrai-
semblable, elle nous semble limitée, car le changement que propose le 
Fondateur ne pouvait pas être lié seulement à une émotion passagère ou 
à un pieux sentiment de dernière minute. Le Fondateur n’explique pas 
assez, pendant son séjour romain, toutes les raisons du choix de Marie 
Immaculée comme nouvelle Patronne de la congrégation. Toutefois, on 

59 « En repassant devant Sainte-Marie-Majeure, j’y suis entré pour la quatrième 
fois, et je m’y suis arrêté plus d’une heure. Je n’entreprendrai pas de faire la description 
de tout ce qu’on voit dans ces grandes basiliques, ce serait trop long et trop impar-
fait […]. Impossible d’entrer dans les détails de la beauté du maître-autel et des deux 
grandes chapelles latérales. Je n’ai jamais vu d’aussi beaux marbres que ceux qui or-
nent la chapelle de la sainte Vierge, l’œil ne se satisfait pas de les regarder » (Journal, 
01.12.1825, in EO 17, pp. 35-36).

60 Journal, 08.12.1825, in EO I, 17, p. 44.
61 Journal, 08.12.1825, in EO I, 17, p. 45.



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
30

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

peut s’imaginer qu’il ne le fait pas à la légère. Il a dû discerner et peser 
tout le poids de cette nouvelle dénomination avant de la soumettre au 
Souverain Pontife.

Nous pensons que la dévotion mariale d’Eugène de Mazenod a des 
racines beaucoup plus profondes. Le changement du titre de la congré-
gation nous apparaît plutôt comme une décision prise au terme d’un 
long discernement62, sans doute discret dont les événements du séjour 
romain n’ont été que des éléments déclencheurs, un stimulus en quel-
que sorte. Ce discernement discret commença, nous semble-t-il, dès le 
moment où il se sentit insatisfait du titre d’Oblats de saint Charles, 
mais qu’il dû accepter malgré lui. Il s’en confessera plus tard en disant 
que « nous faisions tort à notre Mère »63. 

Toutes ces raisons avancées, à notre avis, ne sont pas fausses, elles 
sont plutôt insuffisantes. Car, il n’y a pas qu’un seul motif qui pousse le 
Fondateur à changer le titre de la congrégation ; toutes les raisons sus-
mentionnées ont joué un rôle plus ou moins décisif. Nous dirons même 
plus, car c’est toute la vie d’Eugène de Mazenod (et non seulement les 
événements vécus à Rome), sa fervente et constante dévotion à Marie 
qui explique le nouveau nom de la congrégation. Le Fondateur prend ce 
nom parce que Marie, plus que tous les autres saints, fait partie de sa vie 
et de son histoire. Ce qui nous paraît certain est que le Fondateur com-
prit clairement et une fois pour toutes à Rome les avantages spirituels 
qu’offre le patronage de Marie Immaculée par rapport à saint Charles. 

62 Parler d’un « long discernement discret » peut sembler ne pas s’accorder avec 
l’exclamation du Fondateur qui dit : « Comment n’y avons-nous pas pensé plus tôt ? » 
(Lettre au p. Tempier, 22.12.1825, in EO I, 6, 234). Nous pensons qu’il sied de com-
prendre cette exclamation dans son contexte  ; c’est-à-dire que le père de Mazenod 
regrette de ne pas avoir donné plus tôt le nom de Marie à sa congrégation, comme 
qui dirait : « Comment n’avons-nous pas décidé plus tôt de prendre la Sainte Vierge 
comme Patronne de notre congrégation ? ». L’oubli qu’il regrette ne se rapporte pas à 
la personne de Marie, car celle-ci a toujours été présente dans sa vie et son ministère ; 
le regret porte plutôt sur le retard avec lequel il voue la congrégation au patronage de 
l’Immaculée Marie, de ne pas avoir placé plus tôt son nom dans le titre officiel de sa so-
ciété missionnaire. C’est pour cela qu’il dit aussitôt après cette exclamation (comment 
n’y avons-nous pas pensé plus tôt ?) : « Avouez que ce sera aussi glorieux que consolant 
pour nous de lui être consacrés d’une manière spéciale et de porter son nom. Les Oblats 
de Marie ! Ce nom satisfait le cœur et l’oreille » (Au père Tempier, 22.12.1825, in EO 
I, 6, p. 234).

63 Ibidem.



C
ha

pi
tr

e 
II

   
l 

 1
31

  l
   

L
es

 t
ro

is
 e

xp
ér

ie
nc

es
 m

ar
ia

le
s-

cl
és

Le caractère universel de la Sainte Vierge, sa noblesse et sa supériorité, 
autant d’éléments qui la mette au-dessus de tous les saints64. Qu’il suf-
fise de rappeler ce qu’il écrivait au séminaire : « la dévotion pour la très 
sainte Vierge doit passer avant toutes les autres »65 ou encore « Marie [à 
elle seule] rend plus de gloire à Dieu que tous les bienheureux ensem-
ble »66. Essayons de répondre plus largement à cette question : pourquoi 
le Fondateur opte-t-il pour le nom d’Oblats de Marie Immaculée ?

Pour avoir un idéal concret du charisme oblat
Eugène de Mazenod voit en la personne de Marie de Nazareth, le 

modèle parfait du religieux-missionnaire selon le charisme qui l’habite. 
Qu’il s’agisse de la consécration totale à la Sequela Christi, vécue à tra-
vers la chasteté, la pauvreté, l’obéissance et la persévérance ou bien du 
zèle missionnaire pour faire connaître le Christ et son message, la vie 
de Marie reste l’inspiration et le modèle le plus éloquent. Cela veut dire 
que le Fondateur a choisi délibérément, au-delà des circonstances liées 
à son séjour romain, le nom de Marie Immaculée pour sa congrégation. 
En ce sens, nous donnons pleinement raison au père Jetté qui voit dans 
la décision du Fondateur la découverte du visage de Marie comme celle 
qui convient, plus que Saint Charles Borromée, à être le modèle parfait 
du charisme oblat. Pendant son séjour à Rome, le Fondateur parvient, 
pourrait-on dire à 

64 Notre propos va plus loin que ce qu’écrivait déjà le p. Boutin : « Le 30 octobre 
1825, lorsqu’il s’était dirigé vers Rome, pour demander l’approbation de son Institut 
sous le nom de Société des Missionnaires Oblats de Saint-Charles, il avait voulu donner 
à ses fils religieux un nom qui lui rappelât d’abord saint Charles Borromée, son illustre 
patron, mais aussi, sans doute, un autre Charles, l’aïeul anobli en mai 1653. Mais voici 
qu’étant rendu dans la Ville éternelle, il comprit mieux, au cours de l’octave de l’im-
maculée-Conception, la supériorité de la noblesse de la Vierge Marie par rapport à la 
noblesse naturelle ou surnaturelle de toute autre créature. En conséquence, le 20 décem-
bre, il demanda à Léon XII, pour lui-même et ses héritiers religieux, le nom d’Oblats de 
la Trés Sainte et Immaculée Vierge Marie. Il sollicita la faveur de porter le nom même 
de sa Mère spirituelle » (L.-N. BOUTIN, La spiritualité de Mgr de Mazenod, Fonda-
teur des Missionnaires Oblats de Marie Immaculée. Essai de synthèse, Séminaire de 
Chambly, 1966, p. 72).

65 Avis généraux pour arriver à la perfection, 1809, in EO I, 14, p. 103.
66 Idem, p. 168.



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
32

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

la maturation d’une nouvelle et plus profonde vision de la Congré-
gation. Il découvre Marie comme le modèle le plus adéquat de la vie 
apostolique […], comme la personne la plus engagée au service du 
Christ, des pauvres et de l’Église67.

Le père Morabito pense la même chose, comme nous l’avons cité 
précédemment. Le Fondateur, croit-il, lors de son voyage chez le Pape 
est plongé dans la prière et la méditation. Il reste concentré au moment 
où l’on doit décider du sort de sa congrégation. Il vit la neuvaine, la so-
lennité du 8 décembre 1825 et l’octave de l’Immaculée conception dans 
cet esprit. Et, c’est alors qu’« il avait découvert dans le nouveau titre 
(de Marie Immaculée) des richesses cachées […] dans la lumière d’une 
illumination surnaturelle68 ». Dès lors, il se résolut d’adopter sans dé-
tours le nom d’Oblats de Marie Immaculée pour sa famille religieuse. 
Sous ce titre, la Sainte Vierge, déjà Mère de la congrégation, devenait 
aussi le modèle le plus adéquat du charisme oblat. Pour le Fondateur, 
l’idéal du charisme oblat à la suite du Christ a désormais un visage et 
un nom, c’est Marie de Nazareth, modèle de foi, de service et de zèle 
missionnaire.

Pour réhabiliter la Vierge Marie, Mère et Reine de la 
congrégation
Il est fort probable que, durant l’audience, le Fondateur ait dit au 

Pape les motifs qui l’ont poussé à proposer un nouveau nom pour sa fa-
mille religieuse. Constatons que le père de Mazenod avance une raison 
pour abandonner le nom d’Oblats de saint Charles : « pour ne n’être pas 
confondus avec une multitude de communautés qui portent ce même 
nom ». Mais il ne dit rien sur les motifs qui le poussent à choisir le nom 
d’Oblats de la Très Sainte et Immaculée Vierge Marie. Les raisons en 
faveur du nouveau titre n’apparaissent pas. Cela peut se comprendre, 
car le Fondateur prend soin de prévenir son lecteur plus d’une fois  : 
« Il m’est impossible, écrit-il, de vous rendre un compte détaillé de ce 
qui s’est passé ; vous vous contenterez de la substance […]. Il me se-
rait impossible de vous rapporter tout ce qui fut dit »69. Si le Fondateur 

67 F. JETTÉ cité par K. LUBOWICKI, « Marie », in DVO, p. 537.
68 J. MORABITO, « L’Immaculée dans la spiritualité du Fondateur », pp. 34-35.
69 Au père Tempier, 22.12.1825, in EO I, 6, pp. 226 et 228.



C
ha

pi
tr

e 
II

   
l 

 1
33

  l
   

L
es

 t
ro

is
 e

xp
ér

ie
nc

es
 m

ar
ia

le
s-

cl
és

n’indique aucun motif de l’adoption du nouveau nom de la congréga-
tion dans la supplique, il fait cependant un commentaire sur la nouvelle 
identité des Missionnaires Oblats de Marie Immaculée qui permet de le 
deviner : réhabiliter la Vierge Marie, car écrit-il : « nous faisions tort à 
notre Mère, à notre Reine, à celle qui protège et qui doit nous obtenir 
toutes les grâces […] »70.

Encore une fois, le Fondateur fait montre de son tempérament plus 
pragmatique que spéculatif. Argumenter sur les motifs du changement 
du nom lui paraît secondaire, il veut plutôt aller droit à l’essentiel ; en 
indiquant les conséquences pratiques qu’entraîne le nouveau titre de 
la congrégation ; à savoir l’exigence d’une fervente dévotion à Marie 
pour tous les Oblats. D’ailleurs, le Pape Léon XII fit autant ; il n’a pas 
demandé au Fondateur de longues explications sur le motif du change-
ment du nom de la Société, mais s’est empressé de lui confier, au nom 
de l’Église, une nouvelle tâche, un nouvel objectif apostolique, celui de 
ramener « au sein de la miséricorde de Marie les âmes des pécheurs »71. 
C’est en réponse à cette demande papale d’inclure l’apostolat marial 
parmi les fins de la congrégation que le père de Mazenod s’empresse, 
à son tour, d’exhorter ses Oblats. Il écrira une lettre, deux jours après 
l’audience avec le Pape, où il recommande non sans insistance à tous 
les membres de la Société d’approfondir et de renforcer la dévotion ma-
riale, devenue désormais une caractéristique essentielle de la spiritua-
lité et de l’apostolat de la congrégation. La Sainte Vierge, Reine et Mère 
des Oblats depuis toujours ne mérite pas d’être oubliée. Il convient de 
lui restituer sa place comme Patronne légitime de la congrégation ; il 
faut la réhabiliter, l’aimer, l’imiter, la prier et se réjouir de porter non 
nom. Voilà ce qu’il dit :

Redoublez tous de ferveur et d’exactitude pour l’observance des Rè-
gles. Vous sentez qu’elles ont pris aujourd’hui un caractère plus im-

70 Au père Tempier, 22.12.1825, in EO I, 6, p. 234.
71 « Nous espérons que les membres de cette sainte famille qui se sont dévoués 

au ministère de la prédication et reconnaissent pour patronne la Mère de Dieu, la Vierge 
Immaculée, s’appliqueront, selon la mesure de leurs forces, à ramener dans le sein 
de la miséricorde de Marie les hommes que Jésus-Christ, du haut de la croix, voulut 
lui donner pour enfants » (Léon XII, Si tempus unquam, Décret d’approbation de la 
congrégation des Missionnaires Oblats de la Très Sainte et Immaculée Vierge Marie, 
21 mars 1826).



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
34

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

posant. Tâchons de répondre à l’attente du chef suprême de l’Église, 
c’est le moyen d’attirer sur nous et sur notre saint ministère de nou-
velles bénédictions. Qu’on se renouvelle surtout dans la dévotion à 
la très sainte Vierge, pour nous rendre dignes d’être les Oblats de 
l’Immaculée Marie. Mais c’est un brevet pour le ciel! Comment n’y 
avons-nous pas pensé plus tôt? Avouez que ce sera aussi glorieux 
que consolant pour nous de lui être consacrés d’une manière spé-
ciale et de porter son nom. Les Oblats de Marie! Ce nom satisfait le 
cœur et l’oreille. Il faut que je vous avoue ici que j’étais tout éton-
né, lorsqu’on se décida à prendre le nom que j’ai cru devoir quitter, 
d’être si peu sensible, d’éprouver si peu de plaisir, je dirai presque 
une sorte de répugnance de porter le nom d’un saint qui est mon 
protecteur particulier, auquel j’ai tant de dévotion. A présent, je me 
l’explique; nous faisions tort à notre Mère, à notre Reine, à celle qui 
nous protège et qui doit nous obtenir toutes les grâces dont son di-
vin Fils l’a faite dispensatrice. Réjouissons-nous donc de porter son 
nom et sa livrée72. 

Remarquons que le Fondateur s’interroge pour dire : « comment 
n’y avons-nous pas pensé plutôt73 » pour prendre ce nom de Marie ? 
Ainsi, l’interrogation débouche sur une confession exprimant son re-
gret74 et son malaise à propos du nom de Saint Charles adopté jusque-là, 
malgré lui : « Il faut que je vous avoue ici que j’étais étonné lorsqu’on 
se décida de prendre le nom que j’ai cru devoir quitter75 ». A la fin de cet 
aveu au goût amer, éclate sa joie, on dirait, de réhabiliter la Sainte Vier-
ge dans ses droits en reconnaissant qu’elle mérite au plus haut degré ce 
titre comme Mère, Reine, Patronne et intercesseur : « nous faisions tort 
à notre Mère, à notre Reine […]. Réjouissons-nous donc de porter son 
nom […] »76.

Remarquons aussi la profondeur et la force des expressions que 
nous soulignons ; il commence par exiger une fidélité rigoureuse aux 

72 Lettre au p. Tempier, 22.12.1825, in EO I, 6, p. 234.
73 Ibidem.
74 Plus qu’un regret, F. Jetté use d’un mot très fort, il parle de l’erreur  : «  Le 

fondateur semble avoir eu alors le pressentiment que ça n’allait pas, mais c’est à Rome 
qu’il prit conscience de l’erreur » (F. JETTÉ, « Essai sur le caractère marial de notre 
spiritualité », p. 25). 

75 Ibidem.
76 Au père Tempier, 22.12.1825, in EO I, 6, p. 234.



C
ha

pi
tr

e 
II

   
l 

 1
35

  l
   

L
es

 t
ro

is
 e

xp
ér

ie
nc

es
 m

ar
ia

le
s-

cl
és

Règles de la congrégation avant d’en arriver à la dévotion à Marie  : 
« Redoublez tous de ferveur et d’exactitude pour l’observance des Rè-
gles […]. Tâchons de répondre à l’attente du chef suprême de l’Église. 
Qu’on se renouvelle surtout dans la dévotion à la très sainte Vierge 
[…], nous rendre dignes d’être Oblats de l’Immaculée […], lui être 
consacrés […]. Réjouissons-nous donc de porter son nom […] ». Nous 
savons que le Fondateur veut éviter la confusion avec d’autres commu-
nautés. En prenant le nom des Missionnaires Oblats de la Très Sainte 
et Immaculée Vierge Marie, sa fondation sera la toute première des 
congrégations religieuses dédiées à Marie Immaculée à être approuvée 
par le Souverain Pontife bien avant même la proclamation du dogme de 
l’Immaculée Conception77. 

Même si le Fondateur ne dit pas explicitement les raisons de l’adop-
tion du nom d’Oblats de Marie Immaculée, un lecteur attentif peut, sans 
trop risquer, les imaginer à travers ses sentiments et ses exhortations 
contenus dans sa lettre du 22 décembre écrite deux jours seulement 
après l’audience papale. Il y a de fortes chances que le Fondateur ait 
repris, au moins en substance, les motifs pour lesquels il a préféré le 
nom d’Oblats de Marie Immaculée à celui d’Oblats de Saint Charles. 
C’est tout simplement parce que la Sainte Vierge le mérite. Ainsi, le pa-
tronage de la congrégation passa de saint Charles à Marie Immaculée. 
Cela paraissait juste aux yeux du Fondateur car Marie est supérieure à 
tous les saints et sa médiation aussi. Par ailleurs, porter avec dignité son 
saint nom équivaut à un brevet pour ciel ; lui être consacré est à la fois 
glorieux et consolant ; le nom d’Oblats de Marie Immaculée satisfait le 
cœur et l’oreille. Il choisit le nom de Marie parce qu’elle est notre Mère, 
notre Reine, notre protectrice et dispensatrice de toutes les grâces de 
son Fils. Par conséquent, les Oblats doivent se réjouir de porter ce nom, 
de se renouveler dans la dévotion envers elle ; ils doivent se rendre di-
gnes d’endosser le saint nom de Marie. 

En un mot, c’est pour réhabiliter la Sainte Vierge comme Mère de la 
congrégation que le père de Mazenod rebaptise sa société missionnaire. 
Agir autrement, dit-il, serait comme se rendre coupable d’un oubli grave 
et, par le fait même, faire du tort à notre Mère et notre Reine, notre pro-

77 R. BOUDENS, « Mgr de Mazenod et la définition du dogme de l’Immaculée 
Conception », in Acta Congressus Mariologici Mariani Romae a. 1954 celebrati, Pon-
tificia Academia Mariam Internationalis (Rome), 1956, t. II, p. 311.



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
36

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

tectrice et notre intercesseur. Pour les Oblats, c’est à la fois une grâce et 
une responsabilité. Tous les commentaires que le Fondateur fera après 
l’approbation de la congrégation ne seront que l’explicitation de ce qui 
est dit ici. Il suffit de lire attentivement sa lettre78 du 20 mars adressée 
au père Tempier presqu’un mois après l’approbation, pour se rendre 
compte que le Fondateur exprime les mêmes sentiments. Il développe 
les mêmes idées et rappelle les mêmes exhortations à ses confrères pour 
se rendre dignes de porter ce nouveau nom de la congrégation.

Toutefois, il restera difficile, sinon impossible de connaître tous 
les motifs et tous les détails sur les décisions du Fondateur. Il en est 
de même pour le nom de la congrégation tout comme pour plusieurs 
autres points de son histoire. Le secret du cœur échappe souvent aux 
investigations de la logique intellectuelle. Cependant, il nous semble 
important de ne pas perdre de vue deux autres raisons qui poussent le 
Fondateur à changer le nom de la congrégation : d’une part, il cherche à 
suivre l’inspiration de l’Esprit Saint et d’autre part, il veut partager son 
expérience d’attachement filial à la Vierge Marie.

Pour obéir à l’inspiration de l’Esprit Saint

Eugène de Mazenod durant toute sa vie n’a cherché qu’à répondre 
aux appels de l’Esprit Saint. Il a toujours cherché à accueillir la grâce 
que Dieu lui offrait à travers les événements et les circonstances de la 
vie pour se laisser guider par elle. Lorsqu’on lit sa biographie, on ne le 
voit pas agir comme un architecte qui cherche à exécuter à tout prix des 
plans préétablis. Au contraire, il se comporte comme un pèlerin éveillé, 
attentif à tout ce qui se passe autour de lui, désireux de connaître le 
fond des choses, sensible aux appels de la mission et disponible aux 
inspirations du Saint-Esprit. Cet esprit d’ouverture et de disponibilité à 
la grâce lui fait changer plusieurs de ses décisions et le pousse à adop-
ter des attitudes nouvelles et quelques fois inattendues. Par exemple, il 
dira qu’il ne sera jamais supérieur du séminaire, il rassure sa mère que 
jamais il ne travaillera en dehors du diocèse d’Aix-en-Provence, qu’il 
n’acceptera jamais d’être évêque ; et comme Fondateur, que ses mis-
sionnaires ne s’occuperont pas des séminaires, qu’ils ne sortiront pas 
des limites de la Provence, etc. Mais la réalité fut contraire à toutes ses 

78 Lettre au père Tempier, 20.03. 1826, in EO I, 7, pp. 64-69.



C
ha

pi
tr

e 
II

   
l 

 1
37

  l
   

L
es

 t
ro

is
 e

xp
ér

ie
nc

es
 m

ar
ia

le
s-

cl
és

décisions parce qu’Eugène de Mazenod obéissait aux inspirations de 
l’Esprit, manifestées à travers les exigences de la mission et les besoins 
de l’Église. 

C’est la vie concrète, mieux l’inspiration de l’Esprit Saint, qui dic-
te au Fondateur les décisions à prendre. On aurait donc tort de voir en 
ce type de comportement un manque de personnalité ; ces changements 
sont plutôt la marque d’une certaine liberté d’esprit, d’un sens aigu de 
responsabilité et de disponibilité qui le contraint à la souplesse en vue 
d’un bien supérieur. Si l’expérience de la grâce chez le père de Maze-
nod reste le fondement de sa vie, la recherche de la volonté de Dieu en 
est incontestablement la boussole.

Le Fondateur a dû changer le nom de la congrégation, apparem-
ment en dernière minute et sans en discuter avec ses compagnons. Plu-
tôt que d’y voir un coup de tête, il conviendrait de croire qu’il ne faisait 
qu’obéir à l’inspiration de la grâce. Le nom d’Oblats de Saint Char-
les ne lui plaisait pas  ; il a dû l’accepter parce que les circonstances 
le lui imposaient. L’insatisfaction ressentie vis-à-vis du premier nom 
(d’Oblats de Saint Charles) suscita en lui un long discernement, sérieux 
et discret. Dans sa vie, le père de Mazenod s’est toujours senti protégé, 
accompagné, secouru et réconforté par la Bonne Mère. Son séjour à 
Rome lui offrit l’opportunité de « corriger » selon l’expression du père 
Jetté, un «  oubli et de reconnaître une réalité qui existe déjà  »79. La 
grâce lui permit de choisir en définitive un nom juste, beau et légitime : 
Missionnaires Oblats de la Très Sainte et Immaculée Vierge Marie.

Ainsi, par deux fois dans l’histoire des Oblats, le Fondateur suivit 
ce que l’on peut appeler ‘la dictée de l’Esprit’, lorsqu’il fut question 
d’adopter la vie religieuse en 1818 et choisir le nom de la congrégation 
en 1826. En fait, en novembre 1818, poussé par le Saint Esprit, le Fon-
dateur suivit la voie de sa conscience et décida d’associer trois scolasti-
ques au vote qui permit l’adoption de la profession des vœux de religion 
dans la congrégation. Et en décembre 1825 à Rome, il suivit aussi l’ins-
piration de l’Esprit et prit sa responsabilité devant Dieu de proposer au 
Pape un nouveau nom pour la congrégation. Et l’histoire ne lui a jamais 
donné tort. Au contraire, le nouveau titre de la Congrégation trouve une 
résonnance large et positive auprès de tous ses compagnons.

79 F. JETTÉ, Missionnaire Oblat, Homme apostolique, p. 111.



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
38

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

Pour partager l’expérience de Marie

Il n’y a pas qu’un seul motif, mais plusieurs qui expliquent le choix 
du nouveau titre de la congrégation. Le Fondateur voulait aussi partager 
son expérience de Marie avec ses héritiers spirituels. Mgr de Mazenod 
est une personne chez qui l’expérience prend le dessus sur l’abstraction. 
Il serait imprudent de ne pas voir dans le nouveau nom de la congréga-
tion, le couronnement d’une longue et sérieuse dévotion mariale vécue 
en famille, à Turin chez les Barnabites, à Venise lorsqu’Eugène s’éveille 
à la vie spirituelle grâce à son directeur spirituel don Bartolo, à Palerme 
à travers l’engagement du peuple sicilien au vœu du sang, à Paris au 
séminaire Saint-Sulpice où tout est voué à Marie, à Aix où il fonda l’As-
sociation de la Jeunesse Chrétienne sous la patronage de Marie Imma-
culée et où il vécut l’expérience mystique du 15 aout 1822 l’occasion de 
l’érection de la statue de l’Immaculée, etc. Comme nous l’avions dit plus 
haut, le Fondateur vécut tant d’autres événements et expériences en rap-
port avec la dévotion à Marie avant son séjour à Rome pour demander 
l’approbation de sa congrégation. C’est vrai que durant le séjour romain, 
la personne de Marie lui apparut avec plus d’éclat à l’occasion de la so-
lennité de l’Immaculée Conception du 8 décembre 1825.

Pour saisir la portée du changement du nom de la congrégation, il 
est nécessaire de considérer toutes ces expériences mariales du Fonda-
teur. Le choix du nom de Marie Immaculée nous semble être l’aboutis-
sement d’un long parcours dont la ratification par le Pape sera ressen-
tie comme un providentiel couronnement. S’il est vrai que le séjour à 
Rome servit de stimulus ou de déclic pour l’adoption de ce nom, il faut, 
cependant, aller plus en amont pour découvrir les motifs profonds de 
ce choix. La grande satisfaction que le Fondateur éprouva et le contenu 
de son message à ce sujet montrèrent que les raisons du changement de 
titre de la congrégation vont bien au-delà du séjour romain. 

En dernière analyse, c’est tout le cheminement vocationnel et sa-
cerdotal, toute l’expérience spirituelle et, comme nous l’avons dit, c’est 
toute la vie du Fondateur qui justifie l’adoption de ce nouveau titre de sa 
congrégation. Ainsi, a-t-il senti qu’il était juste et bon de partager avec 
d’autres son expérience et son amour filial envers Marie Immaculée. 
Aussi, paraissait-il légitime à ses yeux que sa congrégation ait le nom 
de celle de l’a toujours protégée et accompagnée, discrètement mais 
efficacement, de sa bonté et de sa tendresse maternelle.



C
ha

pi
tr

e 
II

   
l 

 1
39

  l
   

L
es

 t
ro

is
 e

xp
ér

ie
nc

es
 m

ar
ia

le
s-

cl
és

Signification et portée du nouveau nom de la congrégation

Un nom propre qui nous identifie 

Déjà le père Deschâtelets, ancien Supérieur général, écrivait  : 
« Nous sommes Oblats de Marie Immaculée. Ce n’est pas seulement 
une étiquette. Le nom nous définit […] »80. Eugène de Mazenod pro-
pose de changer le nom d’Oblats de Saint Charles au profit des Oblats 
de Marie de la Très Sainte et Immaculée Vierge Marie parce qu’il ne 
veut pas que sa famille religieuse soit confondue avec d’autres81  ; en 
d’autres termes, il veut un nom d’identité qui lui soit propre. Il gardera 
le nom d’Oblats, mais remplacera le patronage de Saint Charles Borro-
mée par celui de Marie Immaculée. Pour désigner la congrégation, le 
Fondateur lui-même utilise plusieurs titres, plus courts, à côté du nom 
officiel approuvé par le Pape. Cette façon de procéder est commune à 
plus d’une congrégation ; on adopte un titre concis pour éviter chaque 
fois de recourir au nom officiel souvent plus long et plus lourd. 

Avant même que le Pape n’approuve la congrégation sous la déno-
mination des Missionnaires Oblats de Marie de la Très Sainte et Imma-
culée Vierge Marie, le Fondateur recourt à d’autres noms, plus brefs. 
Dans sa lettre du 22 décembre 1825 au père Tempier, c’est-à-dire deux 
jours après l’audience avec le Pape, il désigne la congrégation par deux 
titres : d’abord, «  les Oblats de l’Immaculée Marie » et, ensuite, les 
« Oblats de Marie »82. Le 18 février 1826, le lendemain de l’approba-
tion, il s’adresse encore au père Tempier en reprenant le nom officiel de 
la congrégation, mais la forme change car il écrit les initiales de « très 
sainte et immaculée »83 en minuscule et non pas en majuscule comme 
précédemment. Mais dans la fameuse lettre du 20 mars 1826, où éclate 

80 L. DESCHATELETS, Notre vocation et notre vie d’union intime avec Marie 
Immaculée, Circulaire N. 191, Rome, 15 août 1951, p. 50.

81 Au père Tempier, 22.12.1825, in EO I, 6, p. 230.
82 Idem, p. 234.
83 « Mon cher ami, mes chers frères, le 17 février 1826, hier au soir, le Souverain 

Pontife Léon XII a confirmé la décision de la congrégation des Cardinaux , et spécifi-
quement approuvé l’Institut, les Règles et les Constitutions des Missionnaires Oblats de 
la Très Sainte et Immaculée Vierge Marie […] » (EO I, 7, p. 40).



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
40

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

sa joie, il est plus concis : « c’est un signe de prédilection que de porter 
le nom d’Oblats de Marie »84.

Dans la suite, le Fondateur désigne la congrégation ou les mem-
bres qui la composent par divers titres : « Missionnaires Oblats de Ma-
rie Immaculée » ou encore « Oblats de Marie Immaculée»85  ou bien 
« Oblats de Marie»86 ou simplement « Oblat(s) »87 tout court ; on trouve 
aussi « Oblats de la Sainte et Immaculée Mère de Dieu »88 ou parfois 
rarement « Missionnaires Oblats de Notre-Dame immaculée la Vierge 
Marie »89. Apparemment, le Fondateur ne se préoccupe pas d’imposer 
un de ces noms, seulement recommandera-t-il, non sans insistance, à 
ses fils de ne pas oublier de mettre le nom de Marie à la suite de celui 
d’Oblat90. Ses premiers compagnons se sentirent aussi libres d’adopter 
l’un ou l’autre titre et même d’en ajouter d’autres. Jusqu’aujourd’hui, 
cette liberté d’usage persiste, l’on ne s’est jamais senti pressé de lé-
giférer là-dessus. Cependant, d’autres titres collés aux « Missionnai-
res Oblats de Marie Immaculée  » au fil du temps, paraissent, selon 
les mots du père Lubowichi, «  étranges et malheureusement adoptés 
de la part de la Congrégation » (strani e sfortunamente adoperati da 
parte della Congregazione) après la mort du Fondateur, comme on peut 
le constater dans les annales officielles de la Curie romaine91. Le nom 
d’une congrégation indique son identité, sa spécificité et sa vocation ; 
on pourrait dire que le nouveau nom que le père de Mazenod donne à 

84 Au père Tempier, 20.03.1826, in EO I, 7, p. 65.
85 Lettre à Moreau, 25.11.1842, in EO I, 9, p. 214.
86 Au père Tempier, 20.03.1826, in EO I, 7, p. 65.
87 Lettre à Vincens, 10.12.1843 et à Barnabò, 20.12.1857
88 Au père Tempier, 20.03.1826, in EO I, 7, p. 65.
89 Voir Journal, 18.05.1837, in EO I, 18, p. 158.
90 «  Lorsque vous faites annoncer quelque chose qui vous concerne dans vos 

journaux, tenez à ce qu’on ajoute au mot Oblat, celui de Marie » (Lettre à Guigues, 
05.12.1844, in EO I, 1, p. 117).

91 On lit par exemple : « Missionnaires de la Conception », « Missionnaires de 
l’Immaculée Conception », « Missionnaires de la Très Sainte Conception », « Mission-
naires Oblats de l’Immaculée Conception », « Missionnaires de la Très Sainte Marie 
Immaculée », « Oblats de l’Immaculée Vierge Marie », « Oblats de la Bienheureuse 
Vierge Immaculée », « Oblats de la Très Sainte Vierge Marie Immaculée », « Oblats de 
la Bienheureuse Vierge Immaculée », « Oblats de Marie », « Oblats de la Très Sainte 
Vierge Marie », « Missionnaires de la Bienheureuse Vierge Marie », etc. ������������(Voir G. CO-
SENTINO, Histoire de nos règles, II, Ottawa 1955, p. 96.



C
ha

pi
tr

e 
II

   
l 

 1
41

  l
   

L
es

 t
ro

is
 e

xp
ér

ie
nc

es
 m

ar
ia

le
s-

cl
és

sa famille religieuse repose sur trois piliers : la mission, l’oblation et le 
patronage de Marie Immaculée : 

Le premier pilier se rapporte à la vocation spéciale des Oblats de 
Marie et à leur charisme, ils sont « missionnaires », donc membres d’une 
congrégation vouée à l’œuvre évangélisatrice. La volonté de fonder une 
société missionnaire est présente dans la pensée de l’abbé de Mazenod 
dès le début de son action, car il est convaincu que, 

dans le malheureux état où se trouve la France, il n’y a que les mis-
sions qui puissent ramener les peuples à la foi, qu’ils ont par le fait 
abandonnée, les bons ecclésiastiques de différents diocèses se réu-
nissant pour seconder les vues du suprême Pasteur. Nous avons été à 
même de sentir l’indispensable nécessité d’employer ce remède dans 
nos contrées, et, pleins de confiance dans la bonté de la Providence, 
nous avons jeté les fondements d’un établissement qui fournira habi-
tuellement à nos compagnes de fervents missionnaires92.

Le missionnaire, pour Eugène de Mazenod, est un envoyé de Dieu, 
à la manière des Apôtres de Jésus, pour l’œuvre de l’évangélisation. Le 
père Maurice Gilbert fait remarquer pertinemment que de tous les trois 
noms93 portés par les membres de la congrégation fondée par le père 
de Mazenod, un seul mot n’a jamais changé ; c’est justement le terme 
« missionnaire ». Ce qui change, c’est l’idée du départ qui voulait une 
association des prêtres pour n’évangéliser que les campagnes de la Pro-
vence au sud de la France. Interpellé par les besoins de la mission de 
l’Église universelle, Eugène de Mazenod accepte désormais d’envoyer 
ses missionnaires dans tous les coins du globe. 

Le deuxième pilier est l’oblation. La congrégation porte doréna-
vant le nom des Missionnaires Oblats de Marie Immaculée. Si par la 

92 Au père Tempier, 09.10.1815, in EO I, 6, p. 6.
93 A savoir, Missionnaires de Provence, Missionnaires Oblats de Saint Charles et 

Missionnaires Oblats de Marie Immaculée : « Il est à noter qu’un seul mot est commun 
aux trois titres que la congrégation a portés : Missionnaire. Le fondateur y a vu l’ex-
pression même du charisme oblat : Evangelizare pauperibus misit me. La congrégation, 
dans la pensé du Fondateur, doit refaire l’expérience apostolique du Sauveur et des 
premiers apôtres » (M. GILBERT, « Oblats de Marie Immaculée », in DVO, p. 640. Il 
convient de signaler qu’à l’époque du Fondateur, le terme missionnaire désignait exclu-
sivement le prêtre en mission ou dans le ministère ; mais aujourd’hui comme le stipule 
l’Article 5 de la Règle, « La Congrégation est tout entière missionnaire », les Oblats 
Frères et Scolastiques y compris.



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
42

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

suite, le Fondateur a dû exprimer son désaccord sur le choix du patro-
nage de saint Charles que ses compagnons choisirent à l’époque, il ne 
remit jamais en question le titre d’« Oblats ». L’idée d’oblation comme 
mode de consécration à Dieu lui tenait à cœur. En effet, le Fondateur, 
dans la première rédaction de la Règle pour sa société s’inspire de ce 
que Charles Borromée avait écrit pour ses Oblats et surtout des statuts 
de saint Alphonse de Liguori qui utilise plus d’une fois le terme obla-
tion et celui d’oblat. Encore une fois de plus, de Mazenod suit l’inspira-
tion liguorienne dans cette préférence pour utiliser « oblation » au lieu 
de « profession religieuse ». Plusieurs familles religieuses portaient le 
nom d’Oblats, pour ne citer que les Oblats de Saint Charles et les Oblats 
de la Vierge Marie. Eugène connaissait l’existence de ces congréga-
tions, mais voulait quand même garder le nom d’Oblats, malgré son 
désir d’éviter toute confusion avec les autres. Le fait que le Fondateur 
ne change pas le mot Oblats montre bien l’importance qu’il y attache. 
Le terme oblat spécifie et qualifie le missionnaire selon le cœur et le 
charisme de l’abbé de Mazenod. L’oblation étant à la fois une identité 
personnelle et communautaire, une disposition spirituelle, une offrande 
de soi, une vocation spéciale et une consécration totale à Dieu :

C’est cette idée d’oblation qui, après être sortie de l’âme ardente du 
Serviteur de Dieu, après avoir été consacrée dans les Règles, après 
avoir donné le nom aux vœux du Père de Mazenod et de ses compa-
gnons, finit par tout envahir en donnant le nom non seulement aux 
vœux, mais aussi aux personnes et à la société tout entière, comme 
pour caractériser non seulement un acte de leur vie, mais leurs per-
sonnes mêmes, toute leur vie, leur mission dans l’Église»94. 

En effet, le terme « oblat  » revêtait déjà du temps du fondateur 
d’une signification plus large, car il indiquait vulgairement la consécra-
tion de petits enfants à Dieu. Eugène de Mazenod a fait œuvre d’incul-
turation en se l’appropriant pour en faire un cadeau de la Vierge Marie 
à Dieu. L’Évêque de Tulle le comprit presque spontanément :

Qu’est-ce qu’un oblat? Le grand Évêque de Tulle, Mgr Berteaud, 
le dira du haut de la chaire de sa cathédrale, lors d’un carême […] 

94 J. MORABITO, « L’Immaculée Conception dans la spiritualité du Fondateur », 
p. 37.



C
ha

pi
tr

e 
II

   
l 

 1
43

  l
   

L
es

 t
ro

is
 e

xp
ér

ie
nc

es
 m

ar
ia

le
s-

cl
és

Qu’est-ce qu’un oblat ? On appelait ainsi les petits enfants que les 
mères pieuses offraient à Dieu. Oblat, c’est un nom qui signifie « of-
fert ». Autrefois on présentait des enfants. Eh bien, aujourd’hui, des 
hommes volontaires font plus, des hommes décorés, ornés du sacer-
doce se sont offerts eux-mêmes volontairement à Marie95.

Comme on peut le constater, le terme oblat plonge ses racines dans 
l’expérience biblique. De l’oblation vécue comme une haute expression 
du sacrifice rituel dans l’Ancien Testament et repris par le Christ dans 
le Nouveau Testament comme une offrande totale de soi. Aux yeux du 
père de Mazenod, le missionnaire Oblat participe à cette offrande du 
Christ comme nous le dirons plus loin. 

Pour être complet, le Fondateur ajoute aux deux substantifs précé-
dents « Missionnaire » et « Oblat », le troisième pilier, c’est-à-dire le 
nom de Marie. Il insistera pour que les Oblats n’oublient jamais d’ajou-
ter le nom de Marie à celui d’Oblat : « […] tenez à ce qu’on ajoute au 
mot d’Oblat, celui de Marie »96. Ce baptême marial97 définit et identifie 
la congrégation en précisant le double rôle de Marie comme Patronne et 
Mère. Comme patronne, la Vierge Marie guide, garde et prie pour tous 
les membres de la congrégation. C’est ce que dit le père Jetté dans le 
commentaire de la Règle de 1982 : 

Etre patronne de la congrégation, cela signifie que Marie Immaculée 
est à la fois celle qui nous protège et nous garde, celle qui intercède 
pour nous de façon particulière auprès de son Fils, celle également 
qui nous sert de modèle et d’inspiration […]. Marie est le modèle de 

95 BERTEAU, cité par E. LAMBLIN, « L’Immaculée Conception et la Congré-
gation de la Jeunesse chrétienne fondée à Aix par Mr l’Abbé de Mazenod, in MIS, 165 
(1904), pp. 473-474. Force de constater avec le père Gilbert que : « Tout au long de 
l’histoire de la Congrégation on retrouve exprimée et commentée cette idée d’obla-
tion. Ce n’est toutefois que récemment que parurent certains essais théologiques sur 
cette oblation, rattachée à l’oblation du Christ dans l’Eucharistie, comme centre de la 
spiritualité de la Congrégation (Voir M. GILBERT, « Oblats de Marie Immaculée », in 
DVO, p. 641).

96 Lettre à Guigues, 05.12.1844, in EO I, 1, p. 117.
97 G. DEPOORTERE, « Notre baptême marial, ses conséquences diverses », in 

MIS 61 (1927), pp. 103-114.



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
44

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

notre oblation, le modèle de notre zèle missionnaire, le modèle de 
notre foi98.

Marie reste le modèle par excellence pour tous les Oblats, modèle 
de foi, de charité, d’espérance, exemple éclatant de vie chrétienne et de 
vie consacrée. C’est pour cette raison que l’exemple de Marie constitue 
pour les Oblats l’essentiel de leur vocation religieuse et apostolique. A 
lui seul, le nom de Marie représente tout un programme de vie consa-
crée. Une autre expression qui rend bien le sens de ce patronage est 
celle de la « Reine de la Congrégation » ; c’est ainsi qu’on l’invoque 
d’ailleurs dans la litanie des saints patrons protecteurs99 de la congréga-
tion. Marie tient la tête de cette sainte liste des vaillants missionnaires et 
prédicateurs qui intercèdent et inspirent sans cesse la vie et la mission 
de tous les membres de la société.

Sous le patronage de Marie, les Missionnaires Oblats découvrent 
au sein de leur société une novelle dimension de fraternité spirituelle 
due au fait d’appartenir à une même Mère, la Vierge Marie. Ils se sen-
tent fils d’une Mère commune qui, du même coup, intensifie leurs re-
lations de fraternité et d’amitié. La présence maternelle de Marie leur 
donne le sentiment d’appartenir à une même famille, celle des héritiers 
spirituels du charisme d’Eugène de Mazenod.

[…] porter le nom d’Oblats de Marie, c’est-à-dire consacrés à Dieu 
sous les auspices de Marie, dont la Congrégation porte le nom, com-
me un nom de famille qui lui est commun avec la très Sainte et Im-
maculée Mère de Dieu100.

Les membres de la congrégation se sentent portés par une présence 
maternelle qui non seulement les a engendrée dans leurs vocations, mais 
aussi les accompagne et les aide en toutes circonstances. A l’extérieur 
de la Congrégation, les Oblats deviennent solidaires de tous les autres 
membres de l’Église dont Marie est aussi la Mère. Ainsi, se sentent-ils 
appartenir à une humanité plus grande avec laquelle ils vivent et parta-
gent les mêmes misères et les mêmes espoirs.

98 F. JETTÉ, O.M.I. Homme apostolique, Commentaire des Constitutions et Rè-
gles oblates de 1982, p. 112.

99 Lire H. CHARBONNEAU, « Patrons de la Congrégation », in DVO, pp. 661-
663.

100 Au père Tempier, 20.03.1826, in EO I, 7, p. 65.



C
ha

pi
tr

e 
II

   
l 

 1
45

  l
   

L
es

 t
ro

is
 e

xp
ér

ie
nc

es
 m

ar
ia

le
s-

cl
és

Une identité à approfondir

Après la réponse favorable du Pape Léon XII qui approuve la 
congrégation des Missionnaires Oblats de la Très Sainte et Immacu-
lée Vierge Marie, les commentaires du Fondateur sur ce nouveau nom 
change manifestement de tonalité. L’accent enchanté, lyrique et poéti-
que clamé sans doute sous le coup de l’émotion cède le pas, quatre mois 
plus tard, à un langage plus réfléchi. Le Fondateur qui s’était lancé dans 
les exclamations spontanées sur le nom de Marie (brevet pour le ciel, 
nom consolant qui satisfait le cœur et l’oreille, etc.) cherche mainte-
nant à saisir davantage le sens profond de ce nouveau nom et d’en tirer 
toutes les conséquences. Voilà pourquoi, il s’empresse à exhorter ses 
compagnons : 

Puissions-nous bien comprendre ce que nous sommes ! J’espère que 
le Seigneur nous en fera la grâce avec l’assistance et par la protection 
de notre Sainte Mère, l’Immaculée Marie101.

Le nouveau titre que l’Oblat partage avec la Vierge Marie comme 
un nom de famille devient aussitôt un sujet de méditation et une inten-
tion de prière. L’Oblat est invité à la réflexion afin de saisir la portée 
réelle de ce nom ainsi que ses conséquences dans sa vie religieuse et 
missionnaire. Il comprendra que le nom de Marie qui lui est collé n’est 
pas une simple étiquette, mais un appel pressant et perpétuel à modeler 
sa vie sur celle de la Sainte Vierge. Même si extérieurement, il acquiert 
le nom une fois pour toujours, dans son attitude intérieure et dans sa 
démarche spirituelle, il sent que cette nouvelle identité est à conquérir 
progressivement. Au-delà de la beauté de ce nom et de l’honneur qu’il 
confère, il y a un réel défi de sainteté à relever, une identification à 
Marie à vivre, une invitation à imiter ses vertus, une dévotion filiale à 
nourrir et à partager ; bref, le missionnaire Oblat doit se rendre digne 
du nom de Marie qu’il porte ; sa responsabilité se mesure à la hauteur 
même de ce saint nom.

En fait, les premiers compagnons d’Eugène de Mazenod sont plus 
ou moins conscients de ce qu’implique le fait de porter le nom de Marie 
et n’ont pas caché leur joie à la nouvelle de l’adoption du nouveau nom 

101 Ibidem.



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
46

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

de la congrégation102. Alors, le Fondateur ne pouvait que les féliciter : 
« Vous avez raison de dire qu’il vous semblait à tous d’être devenus 
d’autres hommes ; c’est qu’il en est ainsi »103. Dès lors, le Fondateur 
multipliera les exhortations pour obliger ses Oblats à pénétrer le conte-
nu de cette nouvelle identité, d’en creuser l’essence et d’en tirer les 
conséquences pratiques. Plus d’une fois, le père de Mazenod reviendra 
sur cette même exhortation, souvent laconique, sans en donner de lon-
gues explications : « Puissions-nous bien comprendre ce que nous som-
mes ! »104. Il est certain que pour lui, Marie reste au cœur du charisme 
oblat comme une clé qui nous ouvre au mystère du Christ, à l’amour 
de l’Église et au service des pauvres. Le nom de Marie dont est revêtu 
l’Oblat lui rappellera sans cesse les exigences de la consécration totale 
de soi à Dieu à l’exemple de Marie de Nazareth. Le titre de la congré-
gation indique l’essence de notre vocation ; « le nom même d’Oblats de 
Marie Immaculée est à lui seul tout un programme »105 comme le disait 
le Pape Pie XII.

La quête « pour comprendre ce que nous sommes » n’est pas seule-
ment une démarche intellectuelle, mais aussi spirituelle ; les Oblats ne 
saisissent le vrai sens de leur vocation qu’avec l’aide de la grâce : C’est 
l’Esprit de Dieu qui ouvre l’intelligence d’approcher le mystère de la 
vocation et donne la force de vivre l’oblation. L’invitation à « bien com-
prendre » devient une intention de prière, une grâce à obtenir de Dieu 
« avec l’assistance et par la protection de Marie ». La tâche d’approfon-
dir l’identité de la vocation religieuse et missionnaire d’Oblat de Marie 
Immaculée est une entreprise quotidienne pour chaque membre de la 
congrégation. L’Oblat est aidé par la Sainte Vierge à découvrir pro-
gressivement la grandeur et les exigences de sa vocation afin de mieux 
y répondre. Il s’emploie donc toute sa vie à comprendre le sens de son 
appartenance à Marie Immaculée en affermissant sa dévotion envers 
elle. Il doit être convaincu que l’amour de cette Bonne Mère pour ses 

102 En effet, le père Tempier écrit aussitôt après avoir reçu la nouvelle de l’appro-
bation de la Congrégation : Il y a de quoi être ravi […], il aurait, dis-je, fallu nous voir 
! Nous nous embrassions avec une joie ravissante, nous sentions je ne sais quoi en nous 
qui nous disait que nous étions d’autres hommes. Des larmes de joie et de reconnais-
sance coulaient de nos yeux » (Introduction, in EO I, 7, p. XVI).

103 Au père Tempier, 20.03.1826, in EO I, 7, p. 65.
104 Ibidem.
105 PIE XII, « Radio-message », in Ét.Obl. 14 (1955), p. 109.



C
ha

pi
tr

e 
II

   
l 

 1
47

  l
   

L
es

 t
ro

is
 e

xp
ér

ie
nc

es
 m

ar
ia

le
s-

cl
és

fils est plus fort : « Jamais vous ne comprendrez tout ce qu’elle [Marie] 
fait pour vous et tout ce que vous lui devez dans la suite »106.

Un nom qui satisfait pleinement le cœur et l’oreille

Un profond sentiment de soulagement, de satisfaction, de bonheur, 
de consolation… Telle pourrait être le titre de la fameuse longue lettre 
que le Fondateur adresse à son confident le père Tempier le 22 décem-
bre 1825, deux jours seulement après l’audience avec le pape Léon XII. 
Dans celle-ci, le père de Mazenod, à peine remis des émotions ressen-
ties lors de l’entrevue avec le Pape, voudrait en retracer les péripéties ; 
le début de la lettre en donne le ton :

Vous devez être sans doute bien impatient, mon bien cher ami, de 
recevoir cette lettre qui, selon toute apparence, doit vous apprendre 
que j’ai eu le bonheur de voir notre Saint-Père le Pape107.

Ce sentiment de profonde satisfaction ne se réfère pas seulement à 
la vue du Pape, ni à l’extrême bonté que ce dernier lui manifesta durant 
l’audience ; le père de Mazenod se réjouit aussi et surtout parce qu’il a 
le pressentiment que la congrégation des Missionnaires Oblats de Ma-
rie Immaculée sera bientôt approuvée par le successeur de Pierre :

Il m’est impossible de vous rendre un compte détaillé de ce qui s’est 
passé ; vous vous contenterez de la substance […]. Il me serait im-
possible de vous rapporter tout ce qui fit dit […]. Vous sentez que 
nos affaires étaient en trop bon chemin […]. Je regarderai comme 
une espèce de miracle qui me faisait bien augurer de notre affaire 
[…]. Mais je n’ai pu retenir mes larmes, tant cette bonté a touché 
mon cœur. C’est quelque chose d’extraordinaire, et nous ne saurions 
trop nous confondre devant Dieu d’une protection si peu méritée si je 
me considère, et que vous tous, mes chers enfants, qui servez le bon 
Dieu de si bon cœur, avez ménagée de loin pour ma consolation et le 
bonheur de toute la Société. En sortant de la maison de l’Archiprêtre 
Adinolfi, j’ai dit de bon cœur le Te Deuni laudamus, et je suis entré 
dans l’église où repose le corps de saint Joseph Calasanz, pour y re-
mercier Notre Seigneur et le prier d’achever son œuvre. Voilà donc 

106 Directoire du Noviciat de Notre Dame de l’Osier, 1853, Arch. Gén. OMI. Voir 
aussi Ét.Obl. 14 (1955), p. 53.

107 Au père Tempier, 22.12.1825, in EO I, 6, p. 226.



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
48

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

notre affaire en train, mais si elle a fait un grand pas en commençant, 
ce n’est pas à dire qu’elle soit achevée108.

Il faudra attendre la fin de la lettre pour voir explosé la joie du 
Fondateur. C’est comme si toute la partie précédente de la lettre servait 
de préambule pour arriver à un épilogue qui ressemble à une hymne à 
l’honneur de Marie Immaculée. Les exhortations à « redoubler de fer-
veur » pour la dévotion mariale se mêlent à la louange ; on dirait une 
extase devant la grandeur et la gloire de Marie ; les regrets de l’avoir 
oublié, de « ne pas avoir pensé plutôt à elle », débouchent, comme une 
amende honorable, sur la reprise légitime de son excellent Nom. Et le 
tout baigne dans un profond sentiment de satisfaction, de paix intérieure 
retrouvée, d’une joie parvenue à son paroxysme, car « nous rendre di-
gnes d’être Oblats de Marie […], c’est un brevet pour le ciel ! ». Le nom 
de Marie satisfait aussi bien le cœur que l’oreille, il comble tout l’être. 
Le ciel et la terre peuvent gracieusement s’en exalter et aux Oblats de se 
réjouir « de porter son nom (de Marie) et sa livrée »109.

Le père de Mazenod a toujours eu un sens esthétique très aigu  ; 
devant la beauté, ses sens s’éveillent et sa langue se délie. Qu’il s’agisse 
de la musique ou de l’art, il apprécie avec précision. On sait comment 
il admira, de passage à Naples, une des peintures de Raffaello Sanzio 
dans l’église de Maria in Portico ou encore les merveilleuses ornements 
artistiques contenus dans la basilique sainte Marie Majeure de Rome : 

Impossible d’entrer dans le détail de la beauté du maître-autel et des 
deux grandes chapelles latérales. Je n’ai jamais vu d’aussi beaux 
marbres que ceux qui ornent la chapelle de la sainte Vierge, l’œil ne 
se satisfait jamais de les regarder110.

Pour un homme comme le père de Mazenod, doté d’un sens artis-
tique très prononcé, la beauté du nouveau nom de la congrégation, orné 
de l’éclat de Marie, ne devait que le combler de joie. En réponse à la 
lettre du Fondateur du 22 décembre 1825, le père Tempier manifeste, 
lui aussi, son sentiment de bonheur et de satisfaction au point d’écrire 
le 9 mars 1826 : 

108 Idem, pp. 226-234.
109 Au père Tempier, 22.12.1825, in EO I, 6, p. 234.
110 Journal, 01.12.1825, in EO I, 17, p. 36.



C
ha

pi
tr

e 
II

   
l 

 1
49

  l
   

L
es

 t
ro

is
 e

xp
ér

ie
nc

es
 m

ar
ia

le
s-

cl
és

Il y a de quoi être ravi, en suivant la marche de la Providence dans 
la conduite de notre affaire. Reconnaissance éternelle au grand, au 
saint pontife Léon XII, qui occupe si dignement la chaire de saint 
Pierre, et qui vivra éternellement dans nos cœurs. Le souvenir de ses 
bienfaits sera transmis, avec celui de ses vertus, de bouche en bou-
che dans notre Société, tant qu’il existera un membre de la famille. 
Soyez-en assuré, mon cher Père, ce sentiment est profondément gra-
vé dans le cœur de vos enfants. Il aurait fallu nous voir lorsque j’allai 
lire à ceux de nos Pères qui sont à Aubagne, la lettre dans laquelle 
vous nous appreniez que notre Saint-Père avait approuvé la décision 
de la congrégation; il aurait, dis-je, fallu nous voir ! Nous nous em-
brassions avec une joie ravissante, nous sentions je ne sais quoi en 
nous qui nous disait que nous étions d’autres hommes. Des larmes 
de joie et de reconnaissance coulaient de nos yeux. Ces sentiments 
se sont manifestés dans la maison d’Aix111. 

C’est probablement cette réaction du père Tempier qui fait exploser 
la joie du Fondateur de voir que le nom de Marie est non seulement 
adopté, mais aussi admiré par les siens et même vénéré. On a hélas per-
du plusieurs écrits du père Tempier qui auraient pu fort probablement 
fournir d’autres détails sur la pleine satisfaction éprouvée par les Oblats 
d’alors. Mais cette lettre à elle seule suffit pour témoigner du bonheur 
qui plongea le Fondateur et ses compagnons dans un bain de larmes de 
joie et de consolation ineffable. Ce sentiment de satisfaction ne quit-
tera jamais le cœur du Fondateur. Dans la foulée, il écrira encore au 
père Tempier le 20 mars 1826, presqu’un mois après l’approbation de 
la congrégation qu’« Il y a de quoi faire des jaloux, mais c’est l’Église 
qui nous a donné ce beau titre […] »112. 

111 Introduction, in EO I, 7, p. XVI.
112 Au père Tempier, 20.03.1826, in EO I, 7, p. 65. La jalousie des autres dont parle 

le Fondateur peut se référer à trois choses. D’abord, la honte et la rancœur de ses dé-
tracteurs ; ceux qui voulaient étouffer à Aix la naissance de sa Congrégation religieuse. 
Ensuite, la faveur que le Pape Léon XII accorde aux Oblats en approuvant officielle-
ment leur Congrégation et ses Règles en un temps record ; sans vouloir s’en tenir à des 
réformes souhaitées par certains Cardinaux. A ce propos, le Fondateur écrit : « […] le 
Saint-Père manifestât l’intention que la Congrégation ne se contentât pas de louer, mais 
qu’elle approuvât, ce qu’elle ne fait plus depuis longtemps […]. Non, a dit le Pontife, 
cette Société me plaît ; je sais le bien qu’elle fait […], je veux la favoriser » (EO I, 6, pp. 
232-233). Enfin, le fait que sa congrégation soit la première à porter officiellement dans 
l’Église le nom glorieux de Marie Immaculée  ; et le contexte suggère qu’il s’agirait 



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
50

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

A Marie les Oblats se consacrent d’une façon spéciale et leur Fon-
dateur lui-même en premier lieu. Il arrivait plusieurs fois au père de 
Mazenod d’éprouver une joie incommensurable lorsqu’il se rendait 
compte que Marie pouvait être honorée par le biais de sa personne ou 
de sa famille religieuse. Son attachement filial à Marie le poussait à 
œuvrer pour la gloire de la Mère de Dieu. C’est ainsi que plus tard, le 
18 novembre 1854, ému par la beauté des cérémonies de la dédicace de 
la basilique Saint-Pierre, lors d’une de ses visites à Rome, il ne cachera 
pas sa joie de se sentir particulièrement fils de prédilection de la Vierge 
Marie :

ravis de se trouver ensemble dans un si saint lieu et dans une pareille 
circonstance, tous accourus des extrémités de la terre […], à la sim-
ple invitation de leur chef bien-aimé, pour concourir avec lui à la so-
lennelle glorification de la Vierge immaculée, la sainte mère de Dieu 
et la nôtre, et la mienne plus particulièrement. C’est ravissant!113.

Une plus grande communion avec l’Église 

L’approbation pontificale d’une congrégation est une marque de sa 
reconnaissance dans l’Église universelle. Butée à plusieurs obstacles, 
«  rangés comme en bataille  » et menacée de disparition par certaines 
autorités ecclésiastiques, la petite société missionnaire fondée par le père 
Eugène de Mazenod avait fortement besoin de cette reconnaissance pon-
tificale non seulement pour assurer sa survie, mais aussi pour convaincre 
du bien qu’elle était capable de réaliser au sein de l’Église :

c’est l’Église qui nous a donné ce beau titre, nous le recevons avec 
respect, amour et reconnaissance, fiers de notre dignité et des droits 
qu’elle nous donne à la protection de la Toute Puissante auprès de 
Dieu114.

Il est établi que c’est le père de Mazenod qui proposa au Pape le 
nouveau nom de la congrégation  ; mais aussitôt après l’approbation 
pontificale, le Fondateur se mit dans une attitude de profonde humilité. 

d’une jalousie en rapport avec le titre de la congrégation parce qu’il ajoute aussitôt que 
c’est l’Église qui nous a donné ce beau titre.

113 Journal, 18.11.1854, in EO I, 17, p. 220.
114 Au père Tempier, 20.03.1826, in EO I, 7, p. 65.



C
ha

pi
tr

e 
II

   
l 

 1
51

  l
   

L
es

 t
ro

is
 e

xp
ér

ie
nc

es
 m

ar
ia

le
s-

cl
és

Il accueille comme un don providentiel le nouveau titre de la congré-
gation conféré par le chef de l’Église. Le nom de Marie, bien plus que 
celui de saint Charles, élargit le cœur de l’Oblat aux dimensions de 
l’Église universelle d’où viennent les appels de la mission :

Je dois dire qu’il me suffit de faire observer que notre Congrégation 
ne bornait pas sa charité à un petit coin de la terre, et que toutes les 
âmes abandonnées, quelque part qu’elles fussent, seraient toujours 
l’objet de son zèle et auraient droit à ses services, pour que l’on re-
vînt à mon sentiment115.

L’amour, le respect et la reconnaissance avec lesquels les Mission-
naires Oblats de Marie reçoivent le nouveau titre de leur congrégation 
ne se limitent pas au fait de se réjouir tout simplement des droits que leur 
octroie le décret de l’approbation papale, il y a bien plus. La gratitude 
envers Dieu, la Vierge Marie, le Pape et toute l’Église les pousse à une 
plus grande responsabilité dans l’approfondissement de leur oblation et 
de leur service missionnaire, spécialement en faveur de plus délaissés :

Oh! oui, il faut bien nous le dire, nous avons reçu une grande grâce! 
plus je la considère de près dans toutes ses circonstances, plus je 
sens le prix du bienfait. Nous ne saurons jamais le reconnaître que 
par une fidélité à toute épreuve, par un redoublement de zèle et de 
dévouement pour la gloire de Dieu, le service de l’Église et le salut 
des âmes, surtout les plus abandonnées, conformément à notre vo-
cation116.

Dans sa vie, Eugène de Mazenod ne considère pas les faveurs re-
çues de Dieu comme un droit  ; au contraire, il y voit la main de la 
Providence à l’égard de laquelle il se sent redevable. C’est presqu’une 
manie chez lui de remercier en tout et pour tout, Dieu, la Vierge Marie, 
les anges et les saints. Ainsi, le nouveau nom de la congrégation ouvre 
la voie d’une plus grande communion non seulement avec l’Église mi-
litante sur terre, mais aussi avec l’Église triomphante du ciel. Après 
son audience avec le Pape, le Fondateur reste fidèle à son habitude de 
reconnaître les bienfaits de Dieu et toutes les grâces reçues par l’inter-
cession des saints dont la Sainte Vierge :

115 Ibidem.
116 Idem., pp. 64-65.



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
52

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

Je dois ajouter que depuis que je suis parti de France, mais surtout 
depuis que je suis à Rome, le bon Dieu m’assiste en toute chose 
d’une manière si sensible, qu’il me semble qu’il ne me serait pas 
possible de ne pas conserver dans mon âme un sentiment habituel de 
reconnaissance qui me porte à louer, à bénir, à remercier Dieu, Notre 
Seigneur Jésus-Christ, et dans les proportions convenables la sainte 
Vierge, les saints Anges et les saints auxquels je me crois redevable 
de la protection et des consolations que j’éprouve117.

Une exigence de sainteté personnelle

L’expression brevet pour le ciel (traduit dans plusieurs langues 
comme passeport pour le ciel) appelle une juste interprétation pour ne 
pas donner l’impression que le salut est automatique pour le religieux 
Oblat de Marie Immaculée. Ces deux expressions (brevet et passeport) 
ont leurs richesses et leurs limites. Le brevet est une sorte de diplôme 
qui s’obtient après un effort considérable  ; il est donc quelque chose 
qui se mérite tandis que le passeport est une carte d’identité qu’on peut 
se procurer si l’on veut, un laissez-passer auquel tout citoyen a droit. 
S’il est vrai que le salut est une grâce de Dieu ; il reste aussi vrai que la 
grâce sollicite toujours la liberté et l’effort de l’être humain. Dans tous 
les cas, le Fondateur n’emploie pas le mot passeport (ce qui serait trop 
facile), mais plutôt brevet parce qu’il veut insister, dans ce contexte, 
sur un effort précis exigé à tous les Oblats, de « se renouveler dans la 
dévotion à la Sainte Vierge pour se rendre dignes d’être les Oblats de 
l’Immaculée Marie. Mais c’est un brevet pour le ciel !». Cette dernière 
phrase (brevet pour le ciel) nous paraît comme un appel, une exigence 
de sainteté qui se résume, selon ses propres mots, au fait de « se ren-
dre dignes » de porter le nom de Marie ou tout simplement « à être les 
Oblats de l’Immaculée Marie ».

Aussitôt après son audience avec le Pape, avant même que sa 
congrégation ne soit approuvée officiellement, le père de Mazenod 
comprend que l’effort soutenu pour la sainteté personnelle ainsi que 
le zèle apostolique ne peuvent être que la conséquence logique d’une 
vie missionnaire à l’exemple de la Vierge Marie. Il ne se lasse pas de le 
rappeler à ses compagnons. Mais là aussi, il compte sur l’intercession 

117 Au père Tempier, 10.01.1826, in EO I, 7, p. 11.



C
ha

pi
tr

e 
II

   
l 

 1
53

  l
   

L
es

 t
ro

is
 e

xp
ér

ie
nc

es
 m

ar
ia

le
s-

cl
és

de Marie pour que chaque Oblat atteigne ce double objectif, à savoir 
être un saint religieux et un missionnaire zélé :

Je continuai de la recommander [la Congrégation] à Dieu par l’in-
tercession de la Sainte Vierge […], je n’ai pu retenir mes larmes, 
tant cette bonté a touché mon cœur. C’est quelque chose d’extraor-
dinaire, et nous ne saurions trop nous confondre devant Dieu d’une 
protection si peu méritée si je me considère, et que vous tous, mes 
chers enfants, qui servez le bon Dieu de si bon cœur, avez ménagée 
de loin pour ma consolation et le bonheur de toute la Société. Redou-
blez tous de ferveur et d’exactitude pour l’observance des Règles. 
Vous sentez qu’elles ont pris aujourd’hui un caractère plus imposant. 
Tâchons de répondre à l’attente du chef suprême de l’Église, c’est 
le moyen d’attirer sur nous et sur notre saint ministère de nouvelles 
bénédictions. Qu’on se renouvelle surtout dans la dévotion à la très 
sainte Vierge, pour nous rendre dignes d’être les Oblats de l’Imma-
culée Marie118. 

Dans sa lettre du 18 février 1826, écrite au lendemain de la re-
connaissance officielle de sa congrégation, Eugène de Mazenod se sent 
investi d’une lourde tâche, celle d’être Fondateur d’une famille reli-
gieuse reconnue au sein de l’Église. Même si cette lettre s’adresse à un 
membre de la congrégation, son contenu vaut pour tous. Cette fameuse 
lettre rédigée dans l’euphorie de l’approbation indique, tel un vrai chan-
tier spirituel, les cinq tâches qui doivent préoccuper chaque religieux 
Oblat : travailler pour la gloire de Dieu, exceller dans le zèle pour le 
salut des pauvres, assimiler et pratiquer fidèlement la Règle, honorer 
la Vierge Marie et vivre la sainteté personnelle. C’est intéressant de 
voir que le Fondateur rappelle l’exigence de la sainteté dans le cadre 
de la dévotion mariale ; la suite du Christ, la fidélité au charisme de la 
congrégation et l’amour de Marie relèvent d’un même élan : 

La conclusion que nous devons en tirer, mes chers amis et bons frè-
res, c’est que nous devons travailler, avec une nouvelle ardeur et un 
dévouement plus absolu encore, à procurer à Dieu toute la gloire qui 
dépendra de nous, et aux pauvres âmes de notre prochain leur sa-
lut par toutes les voies que nous pourrons; c’est de nous attacher de 
cœur et d’âme à nos Règles, et de pratiquer avec plus d’exactitude 

118 Au père Tempier, 22.12.1825, in EO I, 6, pp. 232 et 234.



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
54

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

ce qu’elles nous prescrivent. Pour bien faire, il faudrait que nous re-
fassions tous notre noviciat pour méditer à loisir sur tout ce qu’elles 
contiennent. Ce n’est pas bagatelle, ce ne sont plus de simples rè-
glements, une simple direction pieuse; ce sont des Règles approu-
vées par l’Église, après l’examen le plus minutieux. Elles ont été 
jugées saintes et éminemment propres à conduire ceux qui les ont 
embrassées à leur fin. Elles sont devenues la propriété de l’Église qui 
les a adoptées. Le Pape, en les approuvant, en est devenu le garant. 
Celui dont Dieu s’est servi pour les rédiger disparaît; il est certain 
aujourd’hui qu’il n’était que l’instrument mécanique que l’Esprit de 
Dieu mettait en jeu pour manifester la voie qu’il voulait être suivie 
par ceux qu’il avait prédestinés et préordonnés à l’œuvre de sa misé-
ricorde, en les appelant à former et à maintenir notre petite, pauvre 
et modeste Société. Avortons, en quelque sorte, par notre faiblesse 
et par notre petit nombre, nous n’avons pas néanmoins une moindre 
existence dans l’Église que les plus célèbres corps, que les plus sain-
tes sociétés. Nous voilà constitués. Dès à présent je puis vous dire 
à demi-voix ce que je vous dirai tout haut quand le bref sera délivré 
: connaissez votre dignité, et soyez attentifs à ne jamais déshono-
rer votre Mère qui vient d’être placée sur un trône et reconnue pour 
Reine dans la maison de l’Époux, dont la grâce la fécondera pour lui 
faire engendrer un grand nombre d’enfants, si nous sommes fidèles 
et que nous n’attirions pas sur elle une honteuse stérilité par nos pré-
varications. Au nom de Dieu, soyons saints119.

Le père de Mazenod ne manque pas de qualités pédagogiques. Les 
cinq points susmentionnés peuvent bien être considérés comme un vrai 
chemin de sainteté. Le plus intéressant, dans cette pédagogie, c’est le 
fait de fonder la sainteté personnelle du missionnaire Oblat dans sa re-
lation avec Marie Immaculée. C’est Marie, à la fois Patronne et Reine, 
qui nous obtienne la grâce d’un saint ministère pour «  engendrer un 
bon nombre d’enfants ». C’est aussi elle qui nous aide à grandir dans 
la sainteté si nous accomplissons fidèlement nos devoirs de religieux 
et de missionnaire selon les Constitutions et les Règles de la congréga-
tion. A la vérité, notre rapport à Marie détermine tout ; l’Oblat devient 
saint grâce à cette Bonne Mère. C’est pour cela qu’elle ne peut être que 
remercier et honorer. Et honorer Marie pour l’Oblat signifie être digne 

119 Ibidem.



C
ha

pi
tr

e 
II

   
l 

 1
55

  l
   

L
es

 t
ro

is
 e

xp
ér

ie
nc

es
 m

ar
ia

le
s-

cl
és

de porter son nom pour la plus grande gloire de son Fils. Le père de 
Mazenod, nous semble-t-il, reprend en quelque sorte les paroles que 
saint Alphonse de Liguori adressa à ses compagnons Rédemptoristes à 
l’occasion de l’approbation de leur congrégation comme le témoignage 
aussi un brave historien :

La Congrégation [du Saint Rédempteur] a été approuvée. Alphonse 
fondant en larmes, se jette aussitôt la face contre terre, et nous tous 
en même temps qui étions accourus dans sa chambre. On demeu-
ra longtemps dans cette attitude pour remercier Dieu d’un si grand 
bienfait. On sonna ensuite la cloche de la communauté et nous al-
lâmes tous à l’église, à la suite d’Alphonse; nous chantâmes le Te 
Deum en actions de grâces, et Alphonse, s’adressant à Dieu, fit une 
allocution sur ces paroles : Visita, Domine, vineam istam et perfice 
eam quam plantavit dextera tua, et il nous exhorta tous, en même 
temps, à correspondre à cet inappréciable bienfait par l’exacte obser-
vance des Règles, et en nous rendant plus agréables à Notre Seigneur 
Jésus-Christ et à la très sainte Vierge120.

Un signe de prédestination : « Un brevet pour le ciel ! »

« Ne vous semble-t-il pas que c’est un signe de prédestination que 
de porter le nom d’Oblat de Marie  ? »121. Marie Immaculée fut elle-
même prédestinée par Dieu à être la Mère du Sauveur ; associée d’une 
façon spéciale à son œuvre de salut, elle partage la victoire finale de son 
Fils qui siège à la droite du Père dans les cieux. En tant que prémices 
de la Rédemption, Marie est un signe de victoire et d’espérance pour 
ceux qui s’efforcent de suivre le Christ. Porter le nom de Marie pour 
le Fondateur des Oblats n’est pas un fait quelconque, c’est plutôt une 
grâce qui ouvre la porte du salut. L’Oblat de Marie Immaculée participe 
déjà en quelque sorte à la victoire finale du Christ ; le nom de sa Pa-
tronne et Mère Marie est un signe qui le prédestine au salut. En ce sens, 
porter dignement le nom de Marie, « c’est un brevet pour le ciel ! »122. 
Comment ne pas reconnaître à travers ce langage l’influence du chapi-
tre 8 du livre Les gloires de Marie de Saint Alphonse de Liguori dont 

120 Au père Tempier, 20.03.1826, in EO I, 7, p. 66.
121 Idem, p. 65.
122 Au père Tempier, 22.12.1825, in EO I, 6, p. 234.



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
56

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

Eugène de Mazenod possédait certainement une copie. Le Fondateur 
des Rédemptoristes, en effet, écrit comme d’habitude en invoquant une 
multitude d’auteurs :

Saint Éphrem va jusqu’à dire que le nom de Marie est la clef du ciel 
pour ceux qui l’invoquent dévotement. Saint Bonaventure a donc 
raison de proclamer Marie le Salut de tous ceux qui l’invoquent: O 
salus te invocantium ! Comme si c’était une même chose d’invoquer 
le nom de Marie et d’obtenir le salut éternel123.

Lorsque le père de Mazenod devra écrire au père Courtès à propos 
des premiers Oblats décédés, il évoquera le fait que le nom de Marie 
porté par les missionnaires Oblats demeure comme un sceau indélébile, 
même au-delà de la mort. Si vraiment ils portent avec dignité le nom 
de Marie, le salut devrait en principe leur être assuré car ils sont fils 
de prédilection de l’Immaculée. De Mazenod voyait les Oblats défunts 
siégés autour de Jésus, à côté de Marie, au ciel où ils forment avec elle 
une seule communauté des sauvés :

En voilà quatre dans le ciel, c’est déjà une jolie communauté. Ce 
sont les premières pierres, les pierres fondamentales de l’édifice qui 
doit être construit dans la Jérusalem céleste; ils sont devant Dieu 
avec le signe, l’espèce de caractère propre de notre Société, les vœux 
communs à tous ses membres, 1’habitude des mêmes vertus. Nous 
tenons à eux par les liens d’une charité particulière, ils sont encore 
nos frères, et nous sommes les leurs; ils habitent notre maison-mère, 
notre chef-lieu; leurs prières, l’amour qu’ils conservent pour nous, 
nous attireront un jour à eux pour habiter avec eux le lieu de notre 
repos. Je présume que notre communauté d’en-haut doit être placée 
bien près de notre Patronne; je les vois à côté de Marie Immaculée, 
par conséquent à portée de Notre Seigneur Jésus-Christ […]124.

123 A. DE LIGUORI, LGM, Chap. X.
124 Au père Courtès, 22.07.1828, in EO I, 7, p. 167.



C
ha

pi
tr

e 
II

   
l 

 1
57

  l
   

L
es

 t
ro

is
 e

xp
ér

ie
nc

es
 m

ar
ia

le
s-

cl
és

Conséquences pratiques du nouveau nom de la congrégation

Se renouveler dans la dévotion à la Sainte Vierge

La première conséquence pratique du changement du titre de la 
congrégation est sans doute la ferveur et le zèle à vivre dans la dévotion 
à la Sainte Vierge. Il s’agit désormais d’établir avec elle une relation 
plus consciente, plus filiale, plus intime ; un attachement plus perma-
nent... Ce rapport intime fait partie constituante de l’identité du reli-
gieux-missionnaire Oblat. Le Fondateur s’appuie certainement sur sa 
propre expérience pour exhorter ses Oblats à entretenir inlassablement 
un rapport personnel avec cette tendre Mère. Pour le père de Mazenod, 
ce rapport avec la Sainte Vierge ne peut pas être superficiel. Seul ou en 
communauté, l’Oblat entretiendra avec Marie une relation « spéciale » 
en raison de sa vocation même de fils prédestiné de Marie. Le Fonda-
teur ne cesse de rappeler ce point. Dans l’attente de l’audience avec 
le Pape, avant même l’approbation de la congrégation, il écrit le 22 
décembre 1825  : « Qu’on se renouvelle dans la dévotion à la Vierge 
Marie ». Il insiste comme si l’approbation officielle de la congrégation 
dépendait de l’ardeur de la dévotion mariale des Oblats. Aussi voit-on 
qu’à partir de son séjour à Rome (1825-1826), le Fondateur ajoute un 
adjectif particulier à la Vierge ; il ne parle plus de Marie tout court, mais 
plutôt de Marie Immaculée.

L’Immaculée, ce post-nom de Marie l’identifie personnellement et 
spécifie sa vocation singulière dans le plan éternel du salut. Dans l’Im-
maculée, l’Oblat contemple le mystère entier de la personne de Marie, 
de sa vocation et de sa mission comme la Femme choisie par Dieu pour 
être la mère du Sauveur, la mère de l’Église et la mère de tous les hom-
mes, des Oblats en particulier. Eugène de Mazenod sait que les Oblats 
entretiennent une relation filiale à l’égard de Marie Immaculée, car leur 
Règle, déjà à cette époque-là, les obligeait « à regarder Marie comme 
leur Mère »125. En insistant sur le fait de ‘se renouveler dans la dévotion 
à Marie’, le Fondateur rappelle indirectement que cette dévotion existe 

125 Le Fondateur écrivait déjà dans la première Règle de 1818 que les membres de 
la société « feront tous profession d’avoir une dévotion spéciale et une grande tendresse 
à l’égard de Marie » ; et plus tard, dans un commentaire, il renchérit : « les missionnai-
res [Oblats] auront tous une dévotion particulière (à la Vierge Marie), qu’ils regarderont 
toujours comme leur Mère » (Manuscrits des Règles, N. 1-2, chap. 2, §2, art. 4, p.2).



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
58

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

déjà dans la congrégation. Ce n’est donc pas un élément tout à fait nou-
veau. Seulement, il faudrait qu’on en devienne plus conscient et surtout 
plus fervent. Motivés par le nouveau nom de la congrégation, les Oblats 
doivent nourrir et intensifier plus que jamais leur relation à Marie, nou-
velle Patronne et toujours Mère de leur famille religieuse.

L’exhortation à se renouveler dans la dévotion mariale cherche à 
renforcer la conviction que c’est avec Marie que l’Oblat se réalise dans 
sa vocation ; c’est pourquoi, il doit lui témoigner une affection filiale 
particulière et une confiance totale, surtout en son intercession. Aussitôt 
après l’approbation de la congrégation, l’insistance sur la dévotion à 
Marie Immaculée devient plus pressante. Les termes que le Fondateur 
emploie en indiquent le caractère obligatoire. La dévotion mariale de-
vient un devoir pour chaque Oblat : « il faut que nous ayons une grande 
dévotion [mariale] dans notre Congrégation » ou encore « la dévotion 
à Marie doit aussi nous caractériser »126. On sait que le Fondateur en-
treprendra plusieurs démarches en vue de promouvoir la dévotion ma-
riale à l’intérieur de sa congrégation tout comme à l’extérieur, dans son 
diocèse et dans l’Église universelle. Il demandera au Saint-Siège l’ap-
probation des offices et autres pratiques127 pour honorer l’Immaculée 
Vierge Marie. On connaît par ailleurs la peine qu’il s’est donnée comme 
un véritable combattant dans les coulisses du Vatican en vue de la pro-
mulgation du dogme128 de l’Immaculée Conception, etc.

Pour Eugène de Mazenod, la dévotion à Marie doit caractériser 
l’Oblat dès le début de sa formation et perdurer jusqu’à la fin de sa vie : 
le fait d’être Oblat et d’entretenir une relation vivante avec Marie Im-
maculée relève d’un même mouvement. Devenir Oblat, c’est pratique-
ment vouloir se consacrer à Marie Immaculée d’une manière spéciale. 
Le Fondateur voulait que les novices le comprennent bien et assez tôt :

Après la dévotion envers la personne sacrée du Sauveur, les novices 
de la société, doivent consacrer tout ce qu’ils ont d’amour envers sa 
très Sainte Mère, la glorieuse et Immaculée Vierge Marie. Il ne s’agit 
point ici d’une dévotion ordinaire, telle que la professe tous les chré-

126 Notes de retraite annuelle, fin octobre 1831 (Voir EO I, 15, p. 224).
127 Mgr de Mazenod obtient du Saint-Siège en 1832 la permission de célébrer la 

fête de l’Immaculée avec rite de seconde classe et octave (Voir MORABITO, « L’Im-
maculée dans la vie du Fondateur », p. 51).

128 Journal de Rome, in EO I, 17, pp. 193-226.



C
ha

pi
tr

e 
II

   
l 

 1
59

  l
   

L
es

 t
ro

is
 e

xp
ér

ie
nc

es
 m

ar
ia

le
s-

cl
és

tiens, il ne s’agit pas seulement de cette dévotion plus spéciale, dont 
l’honorent ceux qui parmi les ecclésiastiques sont plus fidèles à la 
sainteté; la dévotion que nous devons avoir pour la divine Marie est 
toute singulière, et ne doit se rencontrer nulle autre part dans un si 
haut degré que chez nous129. 

Le Fondateur voulait pour ses Oblats une dévotion à Marie Im-
maculée qui soit plus profonde que celle des chrétiens et des autres fa-
milles religieuses comme décrit dans le texte du directoire qu’il adopte 
pour ses novices. Si la dévotion mariale des chrétiens est ordinaire et 
celle des ecclésiastiques plus spéciale, celle des Oblats sera toute sin-
gulière, une dévotion ‘dans un si haut degré’… Lorsqu’on connaît le 
nombre des congrégations qui ont la Vierge Marie comme Patronne, 
les Instituts, les Sociétés, les Associations, Confédérations et Groupes 
des fidèles qui lui sont dévots, on peut sérieusement se demander : que 
doivent faire les Oblats pour vivre au plus haut degré de la dévotion ma-
riale ? Comment pourraient-ils par exemple surclasser en ce domaine 
les Franciscains, les Montfortains, les Marianistes, les Maristes ou bien 
les Rédemptoristes dont les fondateurs furent de grands dévots et célè-
bres serviteurs de Marie ?

Alors, cette dite dévotion mariale singulière et exceptionnelle des 
Oblats, telle que souhaitée par le Fondateur, relève-t-elle d’une utopie 
ou bien simplement d’un vœu pieux ? Le moins qu’on puisse dire est 
que le père de Mazenod voulait recueillir toutes les conséquences prati-
ques du nouveau nom de sa congrégation. Après l’approbation officiel-
le, il ne considère plus son propre désir de prendre le titre de Marie Im-
maculée, mais voudrait plutôt recevoir ce nouveau nom comme un don 
providentiel venant du Seigneur lui-même par le truchement de l’Église 
: « C’est l’Église qui nous a donné ce beau titre »130. Et ce nom (d’Oblats 
de Marie) ne nous est pas conféré par hasard ; Marie Immaculée n’est 
pas seulement une Patronne qui protège, mais aussi une Mère qui nous 
aime d’une tendresse ineffable, une Présence qui nous accompagne tou-
jours et partout, un exemple qui nous attire et nous interpelle… Le seul 
nom de Marie comprend l’idéal, la signification et la réalité même de la 

129 Directoire du Noviciat de Notre Dame de l’Osier (Cf. Ét.Obl. 14 (1955), p. 
53.

130 Au père Tempier, 20.03.1826, in EO I, 7, p. 65.



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
60

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

vocation du Missionnaire Oblat : Marie Immaculée, voilà notre voca-
tion, voilà notre programme de vie religieuse et missionnaire : 

Quelle grâce, quelle faveur! Comme nous devons l’estimer, et que 
sont tous les sacrifices en comparaison de ce que nous avons obtenu 
en échange: être les enfants de Marie, appartenir à sa famille chérie, 
marcher sous son étendard et sous quel titre! Le plus glorieux, ce-
lui de son Immaculée Conception. Comprendrons-nous jamais assez 
la grâce que Dieu nous a faite de nous appeler à une telle vocation? 
Car s’il est vrai qu’un serviteur de Marie ne peut périr et que ceux-
là n’ont rien à craindre qui vivent sous son empire; que ne doivent 
attendre d’une telle Mère ceux qui peuvent se dire en toute vérité ses 
enfants de prédilection? O novices de la Très Sainte et Immaculée 
Vierge Marie. Ah! si vous saviez quelle faveur Dieu vous a faite en 
vous plaçant dans la famille chérie de sa Divine Mère. Quelle que 
soit votre tendresse, votre reconnaissance et votre dévotion envers 
Marie, jamais elle n’égalera la grandeur de son amour pour vous, 
Jamais vous ne comprendrez tout ce qu’elle fait pour vous et tout ce 
que vous lui devrez dans la suite131. 

Chez Eugène de Mazenod, la vocation oblate et la consécration 
à Marie vont de pair. La dévotion mariale est une conséquence logi-
que de la vocation de l’Oblat. Cette dévotion à Marie Immaculée pour 
l’Oblat se résume, dirions-nous, en huit attitudes principales : l’amour, 
l’attachement, la confiance, l’imitation, la consécration, l’invocation, la 
vénération et la reconnaissance.

Un amour filial :
La dévotion n’est pas avant tout un sentiment superficiel, ni un 

ensemble des pratiques extérieures en l’honneur de Marie, si pieuses 
soient-elles ; mais plutôt une vivante relation intime, pénétrée d’amour 
et d’affection vis-à-vis d’une Mère qui nous a aimé la première pour 
nous enfanter dans la vocation oblate au sein de l’Église de son Fils.

131 Directoire du Noviciat de Notre Dame de l’Osier (Cf. Ét.Obl. 14 (1955), p. 
53).



C
ha

pi
tr

e 
II

   
l 

 1
61

  l
   

L
es

 t
ro

is
 e

xp
ér

ie
nc

es
 m

ar
ia

le
s-

cl
és

Un attachement profond et perpétuel
Avec Marie, il ne sera nullement question, pour un Oblat, d’un 

rapport passager, plus ou moins durable selon les circonstances et les 
nécessités de sa vie et de son apostolat ; il s’agira toujours d’un attache-
ment filial et inconditionnel à une Mère qui l’accompagne et l’assiste 
sans cesse par sa présence maternelle. De cet attachement dépendra 
aussi la fécondité spirituelle de la mission oblate, car il faut coopérer 
avec Marie pour engendrer le Christ dans les âmes.

Une confiance totale 
Comme un enfant pour sa mère, l’Oblat se confie en tout et pour 

tout à Marie Immaculée, se jette en toute confiance dans ses bras ma-
ternels. Il s’abandonne à cette sainte Mère qui l’offre en le présentant 
constamment comme une offrande agréable pour la gloire de Dieu, le 
service de l’Église et le salut des plus pauvres. La confiance absolue en 
cette Bonne Mère reste l’attitude la plus caractéristique du missionnaire 
Oblat.

Une consécration spéciale
Rappelons que l’abbé de Mazenod demandait aux Probationnaires 

(débutants) de l’Association de la Jeunesse Chrétienne qu’il fonda au 
début de son ministère sacerdotal à Aix, dès le premier jour de leur 
réunion, de se rendre au pied de l’autel pour réciter à haute voix l’ac-
te de consécration à Marie132. Plus forte et plus profonde doit être la 
consécration des Oblats à leur Mère : « Avouez que ce sera aussi plus 
glorieux que consolant pour nous de lui être consacrés d’une manière 
spéciale »133. Dans un de ses mandements, le Fondateur insiste : « servi-
teurs dévoués de Marie spécialement consacrés de leur personne à cette 
Vierge Immaculée »134, etc. A propos de cette consécration spéciale, le 
commentaire de Morabito est intéressant : « toutes les ressources de la 
personnalité [des Oblats], facultés de connaissance, d’amour, d’activité 

132 MIS, 145 (1899), p. 35.
133 Au père Tempier, 22.12.1825, in EO I, 6, p. 243.
134 Mandement du 1er novembre 1852, p. 8.



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
62

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

extérieure et apostolique, tout est consacré à Marie Immaculée, pour la 
servir, pour la glorifier »135. 

Il faut dire que la consécration que le père de Mazenod propose 
est bien différente de celle de Grignion de Montfort, contenue dans Le 
traité de la vraie dévotion à la Sainte Vierge. Celle-ci exige une prépa-
ration spéciale débouchant sur un acte solennel d’engagement envers la 
Sainte Vierge. Mais la consécration dont parle le Fondateur des Oblats 
est plus simple et reste liée au fait que les membres de sa congrégation 
portent le nom de Marie et la considèrent comme leur Patronne et leur 
Mère. Depuis 1920, sur recommandation du 20ème chapitre général pré-
sidé par le Très Révérend Père général Augustin Dontewill, une prière 
de consécration à Marie Immaculée est récitée durant les célébrations 
du 17 février (approbation de la congrégation) et le 8 décembre (solen-
nité de l’Immaculée Conception). 

Au sens rigoureux du terme, la consécration se faite à Dieu. La 
consécration des Oblats à Marie fait partie du même mouvement, car 
Dieu en est la finalité. Le Fondateur emploie les expressions consacrer 
à Dieu par les mains 136 ou bien sous les auspices de Marie137.

L’imitation de Marie et de ses vertus
La dévotion mariale de l’Oblat resterait un vœu pieux, une abstrac-

tion si elle ne change pas sa vie concrète et son comportement quoti-
dien. En la Vierge Immaculée, l’Oblat trouve une source d’inspiration 
qui éclaire ses choix et oriente ses décisions. Le nom de Marie qu’il 
porte comme nom de famille le pousse à s’identifier à celle-ci, à imiter 
ses vertus : sa foi, sa charité et son espérance. En tout et pour tout, il 
cherche à l’instar de Marie la volonté du Père, la docilité à l’Esprit et la 
fidélité au Christ. C’est toute la personne de Marie, son oblation totale 

135 J. MORABITO, « L’Immaculée dans la spiritualité du Fondateur », p. 68.
136 Cf. Règlement de l’Association de la Jeunesse Chrétienne, Chap. III, Art. 2. Le 

père Fernand Jetté donne une série des raisons qui justifient la consécration de l’Oblat 
à Dieu ‘par les mains de Marie’ : « A cause de tout le désir qu’à la Sainte Vierge de 
coopérer à leur salut et aussi parce qu’il ne faut jamais séparer la Mère du Fils […] ; il 
faut demander à Marie avec confiance tout ce qu’on veut obtenir de Dieu […] ; parce 
que […] la Vierge Immaculée en est la plus grande victorieuse [de l’ennemi impur] » 
(F. JETTÉ, « Essai sur le caractère marial de notre spiritualité » in Ét.Obl. 7 (1948), p. 
20).

137 Au père Tempier, 20.03.1826, in EO I, 7, p. 65.



C
ha

pi
tr

e 
II

   
l 

 1
63

  l
   

L
es

 t
ro

is
 e

xp
ér

ie
nc

es
 m

ar
ia

le
s-

cl
és

à Dieu, sa consécration à la suite du Christ, ses dispositions intérieures, 
sa foi et ses vertus qui deviennent à la fois une source d’inspiration et 
un modèle de conduite pour le religieux Oblat.

L’invocation de l’intercession maternelle de Marie
Intercesseur puissant auprès de son Fils, Marie est invoquée par 

les Oblats qui espèrent sa protection, son secours et sa prière en toutes 
circonstances. Ils savent surtout que leur Bonne Mère leur obtienne des 
grâces au-delà de ce qu’ils demandent. Les Oblats l’invoquent conti-
nuellement non seulement pour obtenir de Dieu les grâces dont ils ont 
besoin, mais aussi pour lui manifester leur amour filial et leur totale 
confiance.

Une vénération appropriée
La Vierge Marie n’est pas seulement une personne à imiter mais 

aussi à admirer, à louer, à honorer et à vénérer. Avec toute l’Église qui 
lui rende un culte approprié en vertu de la place qu’elle tient et du rôle 
irremplaçable qu’elle joue dans l’histoire du salut, l’Oblat aussi la prie, 
l’implore et la vénère autant qu’il peut. C’est la Parole de Dieu qui 
révèle le mystère de Marie. La Tradition de l’Église depuis les anti-
ques générations, n’a jamais cessé d’approfondir ce mystère, exprimé 
spécialement à travers l’art, les poèmes, les cantiques, les chants, les 
hymnes et les diverses prières, le rosaire surtout. L’Oblat reprend à son 
compte cette Tradition pour honorer et vénérer, à sa juste valeur, la 
Mère du Sauveur.

Une sincère reconnaissance 
L’Oblat est convaincu que la Bonne Mère fait tout ce qu’une mère 

peut faire pour la croissance et le bonheur de ses fils qu’elle aime. Autant 
qu’il remercie pour tous les bienfaits reçus de Marie autant il s’aban-
donne à elle dans toute sa vie. Il espère toujours que Marie Immaculée 
ne le laissera jamais seul dans sa marche à la suite du Christ. La recon-
naissance sincère (ou la gratitude) que l’Oblat manifeste à l’égard de 
cette Mère incomparable se traduit normalement par la prière de re-
merciement, mais aussi par la volonté de la faire connaître et de la faire 
aimer. L’Oblat fait tout son possible pour que toute sa vie religieuse et 
missionnaire devienne une expression de sa gratitude envers Marie. Il 



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
64

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

sait qu’il n’y a pas de meilleure façon de remercier Marie que d’être di-
gne de porter son nom. Etre un vrai Oblat signifie littéralement devenir, 
à l’instar de Marie, avec elle et par elle, une offrande agréable à Dieu.

Devoir de promouvoir le culte marial

On pourrait croire que le père de Mazenod en reste simplement 
à invoquer le secours de la Vierge Marie pour croître dans la sainteté 
personnelle. Non, il y a plus. Le missionnaire Oblat n’invoque pas la 
Sainte Vierge comme une aide extérieure quelconque ou un moyen 
spirituel parmi tant d’autres pour assurer le succès de l’apostolat. Si 
les Oblats comptent sur la protection de Marie, c’est parce qu’elle est 
d’abord leur Mère. La présence de Marie et le modèle de vie qu’elle 
offre est partie constitutive de la vocation oblate. Pour le Fondateur, 
il n’est pas possible d’être Oblat tout court ; on est toujours Oblat de 
Marie ou on ne l’est pas. C’est à prendre ou à laisser. C’est ici qu’il 
convient de trouver le sens et le motif de l’apostolat marial. Etant donné 
que Marie est intrinsèquement liée à leur vocation, il s’avère normal 
que la dévotion des Oblats envers cette Bonne Mère soit partagée avec 
d’autres, spécialement avec les pauvres dont ils ont la charge pastorale. 
Loin d’être une tâche facultative, la promotion de la dévotion mariale 
se présente comme une obligation, une fin de l’apostolat des Oblats de 
Marie Immaculée. C’est en fait l’Église qui, à l’origine de la congréga-
tion, nous a imposé cet agréable devoir par la voix du Pape Léon XII 
comme on peut encore le lire dans la bulle de l’approbation officielle138. 
Le Fondateur aura plusieurs occasions de le rappeler, notamment à Mgr 
Arbaud, Évêque du Gap qui remettait en cause la présence des Oblats 
au sanctuaire Notre-Dame de Laus en 1828. Voilà ce que le père de 
Mazenod écrit, non sans insistance :

Je vous ai toujours tenu le même langage, par rapport à Notre-Dame 
[…], nous faisons tous profession d’une dévotion spéciale à la Mère 
de Dieu. L’Église nous a imposé le devoir bien doux sans doute, 
mais ce n’est pas moins un devoir de propager son culte, In spem 
erigimur fore sacrae familiae alumni, qui […] divini verbi ministe-
rio sese devoverunt ac Deiparam Virginem sine labe conceptam Pa-

138 Lettres Apostoliques Si tempus unquam, Bulle de Léon XII du 21 mars 1826. 
Nous reprenons un extrait de cette Bulle dans la citation suivante.



C
ha

pi
tr

e 
II

   
l 

 1
65

  l
   

L
es

 t
ro

is
 e

xp
ér

ie
nc

es
 m

ar
ia

le
s-

cl
és

tronam agnoscunt pro viribus et praesertim exemplo ad eius Matris 
miericordiae sinum perducere conentur hmines quos uti filiios Jesus 
Christus in ipso crucis suspendio illi voluit attribuere. Ce sont les 
propres paroles de la Bulle»139. 

Plus tard, en janvier 1837, abordant dans son Journal l’opportunité 
qu’offrait le sanctuaire Notre-Dame des Lumières pour la promotion du 
culte marial, le père de Mazenod parle d’un « projet si fort à la conve-
nance de l’Église du diocèse d’Avignon et de tant d’âmes qui devai-
ent en retirer de si grands avantages dans l’ordre spirituel, si conforme 
d’ailleurs aux vœux de notre congrégation et à sa vocation »140. Le père 
Joseph Morabito, dans une étude intitulé : L’Immaculée dans la spiri-
tualité du Fondateur, montre que la propagation de la dévotion à Marie 
Immaculée était devenue une ‘fin de l’apostolat’ chez le Fondateur. Et 
il en arrive à conclure :

nous pouvons affirmer, basés sur les textes, que la Vierge Immaculée, 
en devenant le centre de sa vie spirituelle, influe aussi sur son apos-
tolat […]. L’Immaculée était donc la grande Protectrice des Oblats 
dans leur ministère apostolique, le grand instrument de la conversion 
des âmes […]. Mais il ne faudrait pas croire que l’emprise de Ma-
rie Immaculée sur le ministère du Serviteur de Dieu et de ses Oblats 
s’arrête là. Non, loin d’être considéré seulement comme une aide, 
dans la lutte pour la conversion des pécheurs, Marie immaculée de-
vient aussi et surtout une fin de leur ministère et de leur apostolat. 
Il s’agit en effet de conduire les âmes à Marie Immaculée, de lutter 
non seulement pour la gloire de Dieu, mais aussi pour la gloire de 
Marie Immaculée141.

On se rendra bien compte que la Bulle pontificale de l’approbation 
de la congrégation ajoute à la première fin qu’est l’évangélisation des 
pauvres, une seconde, celle de « conduire les âmes aux pieds de Marie » 
selon les mots du Pape Léon XII. Si la première fin est clairement expri-
mée dans la requête du Fondateur en vue de l’approbation de la congré-

139 A Mgr Arbaud, 10.03.1828, in EO I, 13, p. 101. Le père Morabito a parfai-
tement raison lorsqu’il affirme qu’« il est clair que le Fondateur vit dans le devoir de 
prêcher Marie aux âmes une fin propre et un devoir spécial de sa Congrégation » (Ét.
Obl. 14 (1955), p. 61).

140 Journal, 26.01.1837, in EO I, 18, p. 44.
141 Ét.Obl. 14 (1955), pp. 55-58.



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
66

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

gation, la deuxième est mise en exergue dans la Bulle du Souverain 
Pontife. La spiritualité oblate qualifie la première de fin principale et 
la deuxième de fin secondaire. C’est donc l’Église, mieux encore Dieu 
lui-même qui a voulu que la toute première congrégation religieuse ap-
prouvée sous le nom de Marie Immaculée se charge aussi de propager 
le culte marial. Que la promotion de la dévotion mariale soit une des 
fins de l’apostolat des Oblats, cela ne peut être que raisonnable, honnête 
et normal. Le père Morabito le dit encore mieux : 

Ce point est délicat. C’est ici peut-être que s’opère le plus profond 
changement dans l’apostolat du P. de Mazenod, puisque c’est la fin 
même de sa vocation personnelle et de son Institut qui s’oriente dé-
sormais vers Marie Immaculée. Amener les âmes non seulement à la 
conversion, mais aussi aux pieds de Marie Immaculée, voilà la nou-
velle fin de la vie d’Eugène de Mazenod et de sa Congrégation. Il 
est certain que le P. de Mazenod n’avait pas voulu dès le commence-
ment fonder une Congrégation pour propager la dévotion à la Sainte 
Vierge. C’est l’abandon des âmes de la campagne qui le décida à 
fonder sa société. Maintenant nous affirmons qu’il est certain que la 
fin de cette Société est aussi la propagation du culte de Marie et de 
Marie Immaculée […]. Ce grand changement n’est pas arrivé par sa 
volonté, mais par les vues providentielles de Dieu sur lui et son œu-
vre […]. Depuis ce jour il a vu changer la fin de son Institut et la pro-
pagation du culte de Marie est venue s’ajouter à la fin primordiale, 
ou mieux les deux fins se sont harmonisées : sauver les âmes en les 
portant à Marie […]. Par tous les textes il est clair que le Fondateur 
vit dans le devoir de prêcher Marie aux âmes une fin propre et un de-
voir spécial de sa congrégation142.

L’acclamation « Loué soit Jésus Christ et Marie Immaculée »

Parmi les changements provoqués par l’adoption du nouveau titre 
de la congrégation, on ne peut pas oublier l’ajout du nom de Marie 
Immaculée dans les en-têtes des lettres rédigées par le Fondateur. En 
effet, on constate très visiblement que dans les lettres écrites avant l’ap-

142 Idem., pp. 58-61.



C
ha

pi
tr

e 
II

   
l 

 1
67

  l
   

L
es

 t
ro

is
 e

xp
ér

ie
nc

es
 m

ar
ia

le
s-

cl
és

probation officielle de la congrégation143, le Fondateur gravait à la tête 
de ses lettres ces mots : Loué soit Jésus Christ (en abrégé L.J.C.), une 
acclamation réservée exclusivement à la gloire du Christ. Mais après 
l’approbation de la congrégation ou précisément à partir du 20 mars 
1826, il allonge cette dite acclamation en ajoutant le nom de Marie Im-
maculée. Dès lors, on trouvera dans ses lettres cette acclamation modi-
fiée et complétée : Loué soit Jésus Christ et Marie Immaculée (en sigle 
L.J.C. et M.I.). Dans cette première lettre qui contient cette nouvelle 
acclamation complète, le Fondateur parle de plusieurs choses, mais en 
mettant au devant de la scène la Sainte Vierge : « L’Immaculée Marie 
pour laquelle il faut que nous ayons une grande dévotion dans notre 
Congrégation »144 ou encore, poursuit-il : « en nous rendant plus agréa-
bles à Notre Seigneur Jésus Christ et à la très sainte Vierge »145.

En fait, avec cette acclamation (L.J.C. et M.I.) à double titres 
d’honneur, de Jésus et de Marie, le Fondateur reprend ici une vieille ha-
bitude. Car il apprit aux membres de l’Association de la Jeunesse Chré-
tienne de conclure leurs prières avec cette dite acclamation146 (Loué soit 
Jésus Christ et Marie Immaculée). Que le Fondateur reprenne la même 
habitude chez les Oblats, cela n’a rien d’étonnant  ! Seulement chez 
ceux-ci, la dite acclamation prendra de l’ampleur, débordera le cadre de 
la prière pour embraser divers aspects de leurs vies : lettres, signatures, 
salutations réciproques, mot de passe, début et fin des réunions, oraison 
jaculatoire, etc.147. Le Fondateur tenait à l’usage de cette acclamation 
au point d’en reprocher ceux qui semblaient la négliger : « vous avez 
oublié de commencer votre lettre par L.J.C. [et] M.I. » apostrophe-t-il 
le père Bellon148.

143 S’il faut parler strictement, on considérerait la date du 17 février 1826 comme 
celle de l’approbation orale de la congrégation et de ses Règles et le 21 mars de la même 
année comme celle de l’approbation écrite et donc officielle, avec la publication du res-
crit pontifical Si tempus unquam. (J. PIELORZ, « Ombres et lumières du dictionnaire 
des valeurs oblates », in VOL 58 (1999), p. 396).

144 Lettre à Tempier, 20.03.1826, in EO I, 7, p. 65.
145 Idem, p. 66.
146 J. JEANCARD, Mélanges historiques, p. 271.
147 G. J. MONTMIGNY, «  Laudetur Jesus Christus et Maria Immaculata  », in 

DVO, pp. 517-519.
148 Lettre à Bellon, 10.07.1844, in EO I, 10, p. 71.



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
68

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

Remarquons néanmoins à propos de cette acclamation que du point 
de vue théologique et surtout œcuménique, l’usage de la conjonction 
« et » peut faire problème en donnant l’impression que Jésus et Marie 
sont placés sur le même piédestal. Cette lacune peut être dépassée, par 
exemple, en disant « Loué soit Jésus Christ avec / par / en communion 
avec Marie Immaculée ». Il ne suffit pas simplement répéter ce que le 
Fondateur avait dit en son temps, mais adapter, s’il le faut, son langage 
à la mariologie et à la sensibilité œcuménique postconciliaires en évi-
tant les expressions ambigües. Ainsi, pourrions-nous en toute souplesse, 
reformuler l’acclamation en disant : « Loué soit Jésus Christ avec Marie 
Immaculée ». On évacuerait ainsi toute impression d’égalité entre Jé-
sus et Marie et on insisterait sur la perspective christocentrique qui est 
d’ailleurs une caractéristique de la mariologie de Mgr de Mazenod. On 
ne peut pas rester prisonniers des formulations dépassées ; il faut plutôt, 
comme dit René Laurentin, trouver des expressions qui donnent à tout 
point de vue une note juste149.

Le scapulaire de l’Immaculée Conception

L’acclamation « Loué soit Jésus Christ et Marie Immaculée » sem-
blait insuffisante aux yeux des Oblats pour marquer leur caractère ma-
rial. Ils cherchèrent à l’instar d’autres ordres religieux ‘un signe propre’ 
pouvant les distinguer des autres congrégations : « nous désirons porter 
un signe qui nous soit propre, qui nous rappelle l’auguste Patronne de 
l’Institut »150. Cette recherche d’un signe distinctif aboutit à l’adoption 
du scapulaire de l’Immaculée Conception. 

La proposition pour un scapulaire de l’Immaculée fut soulevée au 
chapitre général du mois d’août 1837. Les participants de ce chapitre 
voyaient unanimement en ce signe distinctif, une expression d’amour 
filial, du respect, de reconnaissance et de dévotion envers la Patronne 
de la congrégation et en même temps un gage de sa protection mater-
nelle. Il fut décidé que le scapulaire de l’Immaculée sera remis à chaque 
Oblat le jour de son oblation perpétuelle (ou consécration définitive) 
ensemble avec la croix d’Oblation. Si la croix est le signe authentique 

149 Voir R. LAURENTIN, Court traité sur la Vierge Marie, 5ème édition, refondue 
à la suite du Concile, Paris, Lethielleux, 1968, pp. 11-12.

150 J. PIELORZ, Les Chapitres généraux, Vol. II, p. 153.



C
ha

pi
tr

e 
II

   
l 

 1
69

  l
   

L
es

 t
ro

is
 e

xp
ér

ie
nc

es
 m

ar
ia

le
s-

cl
és

de notre mission, le scapulaire est celui de notre filiation spéciale à la 
très Sainte Vierge. Le scapulaire devait être porté alors non pas de façon 
ostensible, mais sous les habits pour rappeler continuellement à l’Oblat 
la présence, discrète mais réelle, de Marie dans sa vie.

L’obligation d’ajouter le nom de Marie à celui d’Oblat

Un autre changement qui n’est pas de moindre importance est 
le fait que le Fondateur insiste pour qu’on voit clairement apparaître 
l’identité mariale de ses Oblats. Il y avait déjà à l’époque plusieurs or-
dres religieux portant ce nom d’Oblats. Mais la préoccupation du Fon-
dateur ici ne semble pas liée au fait de se distinguer des autres, mais de 
rappeler à ses fils spirituels la dimension mariale de leur existence et de 
leur vocation.

Déjà dès la fin du premier chapitre général (de juillet 1826), après 
la reconnaissance pontificale de la congrégation, les participants à cette 
assemblée signaient la Règle pour la toute première fois, le Fondateur 
lui-même en tête151. Ils écrivaient à la suite de leurs noms, celui de leur 
nouvelle identité, à savoir ‘Obl.(at) de Marie’. Mais plus tard, le Fon-
dateur devait rappeler avec force cette note distinctive de notre appar-
tenance à Marie : 

Lorsque vous faites annoncer quelque chose qui vous concerne dans 
vos journaux, tenez à ce qu’on ajoute au mot Oblat, celui de Ma-
rie152.

Marie dans l’expérience de la proclamation du dogme de 
l’Immaculée Conception

Dogme de l’Immaculée Conception comme confirmation de la dévotion 
mariale du fondateur et du titre de sa congrégation

Après avoir obtenu l’approbation pontificale pour sa congrégation 
sous le titre d’Oblats de Marie Immaculée en 1826, le père de Maze-
nod continuera ses efforts afin d’honorer la Mère de Dieu par tous les 

151 Registre des Délibérations des Chapitres Généraux de la Société des Mission-
naires dits de Provence, Manuscrit I, 1, p. 29.

152 Lettre à Guigues, 05.12.1844, in EO I, 1, p. 117.



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
70

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

moyens possibles. Certes, le baptême de la congrégation fut un pas im-
portant, mais Eugène espérait une ‘confirmation’ officielle par le biais 
d’une définition magistérielle formelle proclamant le titre de l’Immacu-
lée Conception comme un dogme de foi catholique. Le père Morabito 
emploie justement le mot ‘confirmation’ pour décrire l’état d’esprit du 
Mgr de Mazenod qui, au soir de sa vie, voudrait bien voir combler les 
attentes et les espoirs de sa dévotion personnelle à Marie Immaculé et 
de sa congrégation qui porte ce nom : 

Il suffit de parcourir sa vie [du Fondateur] pour être convaincu que 
vraiment, dès sa jeunesse, le dogme de l’Immaculée Conception y 
tient une place éminente […], cette piété mariale jusqu’au jour où 
tous les éléments s’approfondissent et se synthétisent dans une obla-
tion totale à Marie Immaculée, oblation vécue pleinement par le Ser-
viteur de Dieu durant le reste de sa vie et qui lui apporta, vers la fin 
de ses jours, la joie de voir confirmer sa piété mariale par la défini-
tion du dogme de l’Immaculée Conception153.

Mgr de Mazenod n’est pas le seul à se battre pour la proclamation 
du dogme de l’Immaculée Conception. En réalité, il s’inscrivait dans 
un vaste mouvement des fideles, ordres religieux, prêtres et Évêques 
qui demandaient au Souverain Pontife ce dogme marial. Depuis l’ap-
probation de la congrégation en 1826 jusqu’à sa mort en 1861, Mgr 
de Mazenod évolue considérablement dans sa théologie mariale. Deux 
événements majeurs, à notre avis, expliquent cette évolution ou, si l’on 
veut, cet approfondissement de la question mariale chez le Fondateur 
des Oblats et Évêque de Marseille : c’est d’une part, toutes les célébra-
tions et événements relatifs à la construction du sanctuaire marial de 
Notre-Dame de la Garde154 et d’autre part, le grand mouvement ecclé-
sial de la préparation du dogme de l’Immaculée Conception. 

Les divers travaux de construction du sanctuaire marial de Notre-
Dame de la Garde, sur un des points culminants de la ville de Mar-
seille, donna l’occasion à l’Évêque de Mazenod d’exprimer sa pensée 

153 J. MORABITO, « L’Immaculée dans la spiritualité du Fondateur », p. 26.
154 Notre-Dame de la Garde est un somptueux et célèbre sanctuaire marial de la 

ville de Marseille, construite dans un style romano-byzantin, haut-lieu de piété envers 
la Bonne Mère dont une belle statue dorée de 10 mètres domine la ville à 154 m d’al-
titude.



C
ha

pi
tr

e 
II

   
l 

 1
71

  l
   

L
es

 t
ro

is
 e

xp
ér

ie
nc

es
 m

ar
ia

le
s-

cl
és

mariale, et cela à maintes reprises, par exemple lorsqu’il assiste son 
prédécesseur Mgr Fortuné pour la bénédiction de la chapelle agrandie 
en 1834 et lors de la bénédiction de la statue d’argent en 1837 ; Eugène 
de Mazenod lui-même bénira le nouveau bourdon (cloche) le 5 octobre 
1845 ; lancera le projet de la construction de la nouvelle basilique, sol-
licitant les offrandes des fideles le 1er novembre 1852 ou encore quand 
il en posera la première pierre le 11 septembre 1853, etc. Notre Évêque 
profitera de toutes ces occasions pour prêcher sur la Vierge Marie en 
vue de la faire connaître et de la faire aimer ; plusieurs fois, il écrira des 
mandements abordant le thème de Marie. C’est ici justement que l’on 
apercevra les avancées conceptuelles de la théologie mariale de l’Évê-
que de Marseille et Fondateur des Oblats. 

Notre Pasteur voudrait tout d’abord recadrer la dévotion mariale 
de ses ouailles, lui donner un fondement trinitaire, christocentrique et 
ecclésial ; il en appelle à des « vrais sentiments de la foi catholique » 
pour que Dieu soit toujours placé au premier plan et soit adoré en esprit 
et en vérité155. Par voie de conséquence, Marie ne peut être considérée 
comme une déesse, sa statue n’est qu’une image ; c’est plutôt l’Imma-
culée, en personne, qu’il faut prier, « c’est la Sainte Vierge elle-même 
qui vous obtienne le secours de la part de Dieu »156. 

C’est surtout autour de la préparation du dogme de l’Immaculée 
Conception que Mgr de Mazenod marquera des pas de géant dans sa 
théologie mariale en général et dans sa compréhension du mystère de 
l’Immaculée Conception en particulier. Le moins qu’on puisse dire est 
qu’on voit dans la pensée mariale du Fondateur un approfondissement 
sérieux et un enrichissement remarquable traduit dans un langage de 
plus en plus précis et suggestif. On constate aussi que l’amour et la 
dévotion mariale d’Eugène atteignent une maturité incontestable  : sa 
théologie mariale se développe considérablement, s’éclaircit et fleurit 
au rythme même de l’enseignement du Magistère et documents pon-
tificaux, surtout du Pape Pie IX. Appelé à vulgariser le contenu de ces 
documents du Magistère papal, Mgr de Mazenod devait préalablement 
l’assimiler lui-même. 

155 Mandement du 18 juillet 1837.
156 Ibidem.



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
72

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

Il est vrai que le Fondateur n’apprendra pas une nouvelle doctri-
ne sur l’Immaculée Conception, car il y croit depuis bien longtemps ; 
d’ailleurs, la défense de cette vérité était devenue le combat de sa vie 
dont il attendait la définition pontificale avec impatience. Mais l’étude 
et les commentaires qu’il en fait, lui permettent de percevoir le mystère 
sous un éclairage nouveau, il peut dès lors enrichir et adapter son vo-
cabulaire sur l’argument. On voit bien qu’il s’inspire de ces documents 
pontificaux ou parfois même reprend comme telles certaines de leurs 
formulations. 

On peut facilement reconnaitre les expressions contenues dans les 
Encyclique de Pie IX comme Qui Pluribus du 9 novembre 1846, qui 
parle de Marie comme un ‘intermédiaire puissante’, ‘douce Mère’, no-
tre ‘médiatrice’, notre ‘avocate’, ‘notre espérance et notre confiance’, 
notre ‘patronne’, ‘plus fort et plus efficace auprès de Dieu’, etc. On 
retrouve aussi les formulations conformes à celles de Ubi Primum du 
2 février 1849 ; par exemple : ‘l’Immaculée Vierge Marie a été conçue 
sans péché originel’, ‘la conception de la Bienheureuse Vierge Marie 
fut Immaculée et absolument exempte du péché originel’, etc. Mgr de 
Mazenod emprunte de la Bulle Ineffabilis Deus les figures bibliques 
qu’il applique à la Vierge Marie : ‘Arche de Noé’ (Gn 6-9), ‘échelle de 
Jacob’ (Gn 28), ‘jardin fermé’ (Ct 4, 12), ‘temple de Dieu’ (Is 6, 1-4) ; il 
reprend aussi d’autres expressions symboliques, par exemple : ‘siège de 
toutes les grâces divines’, ‘chef d’œuvre de tous les miracles’, ‘douce 
mère de miséricorde et de grâce’, ‘Nouvelle Eve’, ‘temple divin’, ‘tré-
sor’, ‘Reine’, etc. Conformément à la Bulle papale, Mgr de Mazenod 
voudrait aussi, par le biais du dogme de l’Immaculée Conception, met-
tre en relief la gloire due à Jésus Christ, Unique Seigneur, « puisque 
tout l’honneur et toute la gloire que l’on rend à la Mère rejaillit sur le 
Fils »157.

Mgr de Mazenod, dans son plaidoyer en faveur de la définition 
formelle du dogme de l’Immaculée Conception s’appuiera sur le sensus 
fidelium de la foi traditionnelle des Provençaux ; il insistera de plus en 
plus sur le triple motif de cette dogmatisation, à savoir : la plus grande 
gloire de Dieu, l’honneur de la Vierge Marie et le salut de l’Église. 
S’appuyant sur l’Encyclique Nostris et Nobiscum de Pie IX (8 décem-

157 Ibidem.



C
ha

pi
tr

e 
II

   
l 

 1
73

  l
   

L
es

 t
ro

is
 e

xp
ér

ie
nc

es
 m

ar
ia

le
s-

cl
és

bre 1849), il revient sur l’évocation de la Sainte Vierge qui, par son 
patronage, obtient auprès de Dieu tout ce qu’elle demande, car elle ne 
peut pas demander en vain. Et finalement, la Constitution Apostolique 
Ineffabilis Deus que Mgr de Mazenod a explique maintes fois aux fidè-
les. Il consacre le mandement du 8 juillet 1849 pour la présenter. Il est 
tout à fait normal qu’il en reprenne l’idée maîtresse : 

la Bienheureuse Vierge Marie, dans le premier instant de sa concep-
tion, a été, par une grâce et faveur singulières du Dieu tout-puissant, 
en vue des mérites de Jésus-Christ, Sauveur du genre humain, pré-
servée et immunisée de toute souillure du péché originel […]158.

Mgr de Mazenod est le plus âgé de tous les Évêques français qui 
participent au Consistoire pour la proclamation du dogme de l’Immacu-
lée conception en 1854. Il y jette ses dernières énergies. La fin de sa vie 
terrestre qui adviendra sept ans après coïncide avec l’apogée de sa com-
préhension du mystère de Marie et de son affection filiale envers elle. 
Le combat qu’il mena pour la reconnaissance et la proclamation de ce 
dogme marial touchait directement à sa personne en tant que ‘premier 
Oblat de Marie Immaculée’159 et en même temps conférait un titre digne 
et légitime pour sa famille religieuse baptisée depuis 28 ans avec le nom 
de Marie Immaculée. C’est ainsi qu’il considéra la proclamation de ce 
dogme comme une confirmation définitive de sa dévotion personnelle à 
Marie ainsi que du titre de sa congrégation.

Mgr de Mazenod : un invité spécial du pape Pie ix

Afin de donner une tonalité universelle au dogme de l’Immaculée 
Conception qu’il se proposait de proclamer, le Pape Pie IX, par ses 
services, convia à Rome un grand nombre d’Évêques de plusieurs pays. 
Curieusement, le nom de Mgr de Mazenod ne figurait pas parmi les 
invités. C’est le Secrétaire général de la congrégation, le père Casimir 

158 PIE IX, Ineffabilis Deus du 8 décembre 1854, traduction de G. DUMEIGE, La 
foi catholique, n°397.

159 A l’occasion de la proclamation du dogme de l’Immaculée Conception, « Mgr 
de Mazenod lui-même confesse que sa grande joie était non seulement celle de voir 
glorifiée la Sainte Vierge, mais aussi celle qui lui venait de sa qualité de premier ‘Oblat 
de Marie Immaculée’ » (J. MORABITO, « L’Immaculée dans la spiritualité du Fonda-
teur », p. 69).



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
74

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

Aubert (1810-1860) qui saisit le 18 août 1854 Mgr Alexandre Barnabò 
(1801-1874), alors Secrétaire de la congrégation de la Propagande en 
lui suggérant d’inviter aussi Mgr de Mazenod, Fondateur et Supérieur 
général d’une congrégation dédiée à Marie Immaculée. La proposition 
trouva gain de cause. Atténuant la responsabilité du Pape dans ce mal-
heureux oubli, Mgr Barnabò s’expliqua directement à Mgr de Mazenod 
l’informant que le Saint-Père n’a pas personnellement fait d’invitations 
et qu’il avait confié cette charge aux Nonces160 et aux Archévêques. Ce 
faisant, Barnabò prit soin d’indiquer à Mgr de Mazenod que sa présence 
à Rome plairait grandement au Pape161.

Mgr de Mazenod répondit à Barnabò le 19 septembre, confessant 
qu’il fut totalement en dehors de cette démarche amorcée en sa faveur 
en montrant néanmoins qu’il était touché par la délicatesse et la bonté 
du Pape. Notre invité de la dernière heure débarqua à Rome le 27 octo-
bre et y resta jusqu’au 31 décembre 1854. Il rencontra le Pape le lundi 
30 octobre ; et pendant l’audience, dit-il, « le Saint-Père fut d’une ama-
bilité extrême pour moi »162. La réunion des Cardinaux et des Évêques 
était prévue du 20 au 24 novembre 1854 au Vatican, centrée essentielle-
ment sur la lecture du projet de la Bulle à laquelle l’auguste assemblée 
devait réagir sans la remettre en question.

Mgr Eugène de Mazenod, invité spécial de sa Sainteté le Pape Pie 
IX, participe volontiers aux travaux de l’Assemblée des Cardinaux, Ar-
chévêques et Évêques en vue de la proclamation du dogme de l’Imma-
culée Conception. Pour cette raison, il effectue son sixième voyage à 
Rome (du 23 octobre 1854 au 4 janvier 1855). Ses lettres et surtout son 
Journal, rédigés pendant cette période, permettent de suivre les cours 

160 En France, à cette époque, le Nonce fut Mgr Carlo Sacconi, crée Cardinal en 
1861 et décédé en 1889. Le choix qu’il fit pour les invités du Pape à la définition du 
dogme de l’Immaculée Conception avait étonné plus d’une personne. Mgr le Cardi-
nal Louis Jacques de Bonald (1787-1870), Archévêque de Lyon fut aussi absent de sa 
liste. C’est Mgr de Mazenod qui, pendant l’audience du 30 octobre 1854 avec le Pape, 
fera la commission pour que ce dernier l’invite personnellement (Journal de Rome, 
30.10.1854, in EO I, 17, p. 204).

161 Quand aux rapports intimes qui liaient le pape Pie IX à son Mgr de Mazenod, il 
convient de lire l’article du père A. KEDL, « Saint Eugene de Mazenod, Pope Blessed 
Pius IX and the Dogmatic Definition of Mary’s Immaculate Conception », in VOL 64/1 
(2005), pp. 5-44 et sa suite dans 64/2 (2005), pp. 2-25.

162 Ibidem.



C
ha

pi
tr

e 
II

   
l 

 1
75

  l
   

L
es

 t
ro

is
 e

xp
ér

ie
nc

es
 m

ar
ia

le
s-

cl
és

des événements et des travaux jusqu’à la définition du dogme de l’Im-
maculée Conception. La proclamation de ce dogme fut ressentie par 
Mgr de Mazenod comme un véritable soulagement, mieux un triomphe, 
à la mesure des obstacles rencontrés. L’Évêque de Marseille et Fonda-
teur des Oblats de Marie ne cache pas ses sentiments  : crainte de ne 
pas aboutir à une définition formelle du dogme, inquiétude devant les 
propositions de refaire complètement la Bulle papale ou de la retarder, 
regrets manifestes à l’endroit des détracteurs du projet du dogme qu’il 
qualifie des « dissidents », confession de sa propre ‘timidité’ qui l’em-
pêche d’intervenir en public, le courage qu’il eut de faire connaître au 
Pape les inspirations profondes de son cœur et finalement son émotion 
et sa joie de célébrer le triomphe du dogme de l’Immaculée Conception 
proclamé par le chef de l’Église.

Au-delà des sentiments personnels de Mgr de Mazenod et, disons-
le aussi, de son attitude ultramontaine, la lecture de son Journal163 laisse 
transparaître la force de ses convictions ainsi que la pertinence de ses 
observations. On est frappé par le leitmotiv qui inspire la pensée et 
l’action de Mgr de Mazenod, militant de toutes ses forces en faveur de 
la définition du dogme de l’Immaculée Conception. Si le Fondateur des 
Oblats s’est donné de la peine à décrire minutieusement le déroulement 
des événements débouchant sur la définition dogmatique en y mettant 
l’accent sur sa contribution personnelle, c’est surtout par souci pour ses 
fils spirituels ; il a voulu qu’ils se rendent compte de l’ardente dévotion 
mariale qui habitait le cœur de leur Père Fondateur : 

Je ne tiens certainement pas à me mettre en avant, mais je regarde 
comme un devoir de faire tout ce que je puis faire pour contribuer en 
quelque chose à la gloire qui doit revenir à la très sainte Vierge de 
cette définition […]. Ces notes étant destinées à ceux que le bon Dieu 
m’a donnés pour enfants, je tiens à ce qu’ils sachent ce qu’a pensé et 
ce qu’a fait leur père dans cette circonstance si glorieuse pour notre 
Immaculée Mère164.

De la proclamation du dogme de l’Immaculée Conception dépen-
daient, selon Mgr de Mazenod, plusieurs enjeux  : non seulement la 

163 Nos commentaires s’inspirent essentiellement de ce Journal personnel tenu, 
avec soin, par Mgr Mazenod tout au long des travaux de l’Assemblée.

164 Journal de Rome, 05.12.1854, in EO I, 17, p. 239.



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
76

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

gloire de Dieu et le triomphe de la Mère de Dieu, mais aussi l’honneur 
de l’Église, l’affermissement de l’autorité du Pape et surtout la recon-
naissance universelle, la consécration et la confirmation définitive de sa 
congrégation qui portait déjà depuis 28 ans le nom de ‘Marie Immacu-
lée’.

Les origines d’une croyance millénaire en l’Immaculée Conception

La proclamation du dogme de l’Immaculée Conception n’est pas au 
point de départ de la dévotion mariale d’Eugène de Mazenod, elle en est 
plutôt l’aboutissement et le couronnement. A la vérité, la proclamation 
de ce dogme n’a fait que confirmer une croyance populaire provençale 
remontant très loin dans l’histoire. Il serait intéressant de remonter cette 
histoire, mais qu’il suffise de rappeler la dévotion à la Bonne Mère de 
la famille Mazenod, héritière d’une fervente piété envers Marie Imma-
culée. Bien avant la naissance d’Eugène de Mazenod, on trouvait dans 
le sanctuaire le plus fréquenté de la ville d’Aix, Notre-Dame de la Seds, 
un calligramme de 1321 consacrant le diocèse d’Arles et Aix à l’Imma-
culée Conception. Le père Auguste Estève affirme que le petit Eugène 
allait souvent prier dans ce sanctuaire consacré à Notre-Dame de la 
Sagesse, mais aucun document ne le confirme. Néanmoins, il reste fort 
probable qu’il y allait prier comme tant d’autres habitants d’Aix165.

On sait aussi que l’oncle Fortuné dont le petit neveu Eugène sera 
le fidèle servant de messe, fut depuis la Sorbonne où il fit ses études, 
un partisan du vœu de sang, défenseur acharné de la vérité de l’Im-
maculée Conception. Dans le Petit Règlement de vie journalier qui lui 
trace son père spirituel Don Bortolo Zinelli à Venise, on retrouve les 
trois expressions de saint Stanislas : Mater Vera Salvatoris (proche de 
la vérité de l’Immaculée Conception), Mater adoptata peccatoris et In 
gremio maternae tuae pietatis. A Palerme, Eugène fut témoin oculaire 
de l’engagement de toutes les couches de la population qui défendait la 
vérité de l’Immaculée Conception de la Vierge Marie. Et au séminaire 
de Saint-Sulpice, fidèles à leur Fondateur Olier, les maîtres sulpiciens 
enseignent et défendent la même vérité.

165 B. DULLIER, Sept itinéraires pour prier sur les pas de saint Eugène, Itinéraire 
6 : Eugène de Mazenod et Marie, Aix, 1999, pp. 1-3. Voir aussi MIS, 165 (1904), pp. 
466-467.



C
ha

pi
tr

e 
II

   
l 

 1
77

  l
   

L
es

 t
ro

is
 e

xp
ér

ie
nc

es
 m

ar
ia

le
s-

cl
és

Après un temps assez long de formation sacerdotale, l’abbé de 
Mazenod commence son apostolat en terre provençale en fondant une 
Association des Jeunes qu’ils placent sous le patronage de Marie Im-
maculée. Le 15 août 1822, il bénéficie d’une expérience mystique de-
vant la statue de l’Immaculée qui l’encourage dans la fondation d’une 
Société missionnaire pour l’évangélisation des campagnes. Plus tard, 
sur sa propre demande, cette Société des Missionnaires abandonne le 
nom d’Oblats de Saint Charles au profit des Missionnaires Oblats de la 
Très Sainte et Immaculée Vierge Marie. Celle-ci est approuvée officiel-
lement comme telle par le Pape Léon XII. La grande satisfaction que le 
Fondateur éprouva à l’occasion de cette heureuse approbation fut à la 
mesure de l’importance qu’il attachait à la personne de la Sainte Vier-
ge et spécialement en son mystère de l’Immaculée Conception. Pour 
mieux comprendre le comportement du père de Mazenod et surtout son 
impatience au sujet de la définition du dogme de l’Immaculée Concep-
tion, il faut remonter aux origines de la piété mariale de sa famille. Le 
père Morabito écrit à ce propos:

Mais ce serait ne pas comprendre l’âme de Mgr de Mazenod, pen-
ser que seulement alors vers la fin de sa vie, il eut une doctrine pro-
fonde et une spiritualité intense fondée sur le dogme de l’Immaculée 
Conception. Comme la définition ne créait pas une doctrine nouvelle 
dans l’Église, mais confirmait solennellement une vérité ancienne 
autant que le Christianisme, ainsi dans la vie de Mgr de Mazenod la 
définition du dogme n’apportait pas une doctrine et une spiritualité 
nouvelle, mais confirmait d’une façon divine et infaillible, tout ce 
qu’il ait cru et vécu jusqu’alors, et dont il avait fait comme la doc-
trine et la spiritualité de sa vie. L’unique approfondissement qu’il y 
eut alors dans la vie spirituelle du Serviteur de Dieu venait justement 
de ce qu’il sentait la définition comme une confirmation divine de sa 
vie et de son œuvre166.

Défenseur et promoteur du dogme de l’Immaculée Conception

Si l’éducation religieuse de Mgr de Mazenod durant sa prime en-
fance éveille en lui l’amour de la Vierge Marie, le temps qu’il passe au 
séminaire Saint-Sulpice lui permit grâce aux études théologiques, de 

166 J. MORABITO, « L’Immaculée dans la spiritualité du Fondateur », p. 69.



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
78

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

pénétrer l’intelligence du mystère de l’Immaculée Conception, s’ap-
puyant en grande partie sur l’argumentation de ses maîtres sulpiciens. 
Dès le début de son ministère sacerdotal en Provence, terre de prédilec-
tion de la Bonne et Tendre Mère, l’abbé de Mazenod manifeste, à tra-
vers ses prédications et sa dévotion un penchant pour la Mère de Dieu, 
surtout dans son mystère de l’Immaculée Conception. 

Le contexte général de l’époque exigeant une position pour ou 
contre l’Immaculée Conception. L’amour de Mgr de Mazenod pour la 
Sainte Vierge va se transformer rapidement à un combat pour défendre 
et promouvoir cette vérité. Les occasions ne manquèrent pas pour qu’il 
exprime ses sentiments et sa foi au sujet de celle qu’il considérait, selon 
ses propres mots, comme la « Vierge Immaculée, la Sainte Mère de 
Dieu et la nôtre, et la mienne plus particulièrement »167. En mars 1826, 
sous la direction du Fondateur, le premier chapitre général de la congré-
gation nouvellement approuvée déclare que :

nous combattrons les ennemis du ciel sous cet étendard qui est pro-
pre, et que l’Église nous a donné ; sur cet étendard brille le nom glo-
rieux de la Très Sainte Vierge Marie Immaculée168.

Cette expression suggère que les Oblats engagent une véritable 
lutte pour défendre la gloire de Dieu et l’honneur de Marie aussi, sur-
tout le triomphe de la vérité de l’Immaculée Conception. Déjà en fé-
vrier 1826, fier du fait que sa congrégation était approuvée sous le titre 
d’Oblats de Marie Immaculée, le père de Mazenod ressentait cette ap-
probation comme une victoire à la gloire de la Mère de Dieu. La bataille 
fut gagnée au niveau de la congrégation ; il restait alors le grand combat 
pour la reconnaissance et la proclamation du dogme de l’Immaculée 
Conception au niveau de l’Église universelle. Armé de la foi en la Pro-
vidence et de la confiance en l’intercession de la Sainte Vierge, le père 
de Mazenod avait la conviction que le combat était gagné d’avance. 

167 Journal de Rome, 18.11.1854, in EO I, 17, p. 220. Ce que de Mazenod dit de 
Marie, il le dit aussi de Jésus  ; comme s’il voulait se les approprier…, mais en fait 
l’expression traduit son amour et son attachement indéfectible à la personne de Jésus 
et de Marie : « vous [Jésus] n’êtes pas seulement mon Créateur et mon Rédempteur, 
comme vous l’êtes de tous les autres hommes, mais vous êtes mon bienfaiteur particu-
lier, qui m’avez appliqué vos mérites d’une manière toute spéciale » (Notes de retraite, 
1-21.12.1811, in EO I, 14, p. 263).

168 Registre des chapitres généraux, 1826, Arch. Gén. OMI.



C
ha

pi
tr

e 
II

   
l 

 1
79

  l
   

L
es

 t
ro

is
 e

xp
ér

ie
nc

es
 m

ar
ia

le
s-

cl
és

L’approbation de sa propre congrégation sous le nom de Marie Imma-
culée n’en était qu’un signe avant-coureur. En 1838, Mgr de Mazenod, 
à la fois Évêque de Marseille et Fondateur des Missionnaires Oblats de 
Marie Immaculée, suggère à ses compères de la province ecclésiasti-
que d’Aix de demander que le Pape déclare l’Immaculée Conception 
comme article de foi. L’Évêque métropolitain repoussa la proposition 
jusqu’à récuser l’idée de la faire mentionner dans le procès verbal. La 
considération et le respect pour le Métropolitain retinrent Mgr de Ma-
zenod qui se résolut de ne pas allonger la discussion169. Le seul accord, 
sur l’insistance de Mgr de Mazenod, sera d’ajouter au moins le mot 
Immaculata à la préface de la Sainte Vierge et l’expression Sine labe 
concepta aux litanies170.

A la même année 1838, Mgr de Mazenod adresse une importante 
lettre aux autorités ecclésiastiques d’Aix, notamment au Vicaire géné-
ral ; dans cette lettre, il rappelle la foi traditionnelle du peuple chrétien 
en l’Immaculée Conception, surtout en terre provençale. Il mentionne 
entre autres le Concile de Bâle (1439) qui frappait d’excommunication 
les détracteurs de l’Immaculée Conception, le Concile d’Avignon qui 
réunit des Évêques de Marseille, d’Aix, d’Embrun, d’Arles et évidem-
ment d’Avignon… Dans cette lettre, Mgr de Mazenod continue à re-
gretter que la supplique des Évêques adressée au Souverain Pontife ne 
soit pas allée jusqu’à la demande explicite d’une définition dogmatique 
de l’Immaculée Conception de la Vierge Marie171. En 1840, le corps 
épiscopal de France, 10 Archévêques et 41 Évêques suffragants (dont 
Mgr Eugène de Mazenod), exprima au Pape Grégoire XVI une lettre 
collective demandant la définition du dogme de l’Immaculée Concep-
tion. 

C’est donc à partir des années 1840, que le combat de Mgr de Ma-
zenod pour la reconnaissance de l’Immaculée Conception devient une 

169 Mais quatre ans plus tard, Mgr de Mazenod n’eut pas retenu sa langue face au 
même Évêque métropolitain qui se plaisait à déconsidérer les propos du Cardinal Lam-
bruschini qui demandait au Saint-Siège la même définition doctrinale de l’Immaculée 
Conception : « Cette fois-ci, note Mgr de Mazenod dans son Journal, j’avais barre sur 
lui… Je n’ai pas eu de peine à le réfuter » (R. BOUDENS, « Mgr de Mazenod et la 
définition du dogme de l’Immaculée Conception », p. 13).

170 Idem, pp. 11-12.
171 Lettre à M. Jacquemet, Vicaire général d’Aix, 18 novembre 1838, voir Manus-

crit YENVEUX, Archives de la Postulation, IV, p. 112.



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
80

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

préoccupation tenace qui s’exprime à travers ses activités apostoliques 
et liturgiques comme le montre bien le père Boudens : 

l’idée de l’Immaculée Conception occupa l’esprit de Mgr de Maze-
nod. Les Ordos du diocèse de Marseille nous apprenant qu’à partir 
de 1845, la fête du 8 décembre fut célébrée au rite double de la 1ère 
classe avec octave, et qu’une messe chantée devint obligatoire dans 
toutes les églises paroissiales. En 1848, une association de prières fut 
établie dans le diocèse, pour obtenir de Dieu que le privilège de l’Im-
maculée conception de la Sainte Vierge reçut sur terre la plus grande 
gloire possible. L’année suivante, l’évêque de Marseille donnait à 
une communauté de religieuses destinées au soin des orphelins, le 
nom d’Oblates de Marie Immaculée172.

Une opportunité offerte par le souverain pontife Pie ix

Luttant sur tous les fronts pour la définition du dogme de l’Imma-
culée Conception, Mgr de Mazenod ressent cependant, dans le rang de 
ses collègues Évêques, la réserve des uns et la résistance des autres. Il 
lui fallait un nouveau souffle venu d’ailleurs pour renforcer la convic-
tion de la légitimité de son combat et ragaillardir ses énergies. Cette 
heureuse opportunité lui sera offerte par le Pape Pie IX dans son ency-
clique Ubi Primum par lequel il demandait de toute urgence aux Évê-
ques de l’Église universelle leurs sentiments personnels, celui de leur 
clergé et de leurs fidèles sur la question de la conception de la Vierge 
Marie ; d’exprimer ce qu’il en est de leur dévotion et de leurs vœux à 
ce sujet. 

L’Évêque de Marseille ne tarda pas à répondre à la requête du Pa-
pe173. Il évoquera plusieurs éléments déjà contenus dans sa lettre du 18 
novembre 1838 à Jacquemet, Vicaire général d’Aix, faisant grand cas 
de la longue et forte tradition de la dévotion mariale des Provençaux. A 
ces réponses, il ajoute deux lettres : la première qui exprime toute sa sa-
tisfaction et son appui pour que la démarche amorcée par le Saint-Père 
débouche sur la définition dogmatique de l’Immaculée Conception de 

172 R. BOUDENS, « Mgr de Mazenod et la définition du dogme de l’Immaculée 
Conception », p. 13.

173 On trouve les lettres de Mgr de Mazenod à ce propos dans Pars I, Vol. 1, pp. 
136-140.



C
ha

pi
tr

e 
II

   
l 

 1
81

  l
   

L
es

 t
ro

is
 e

xp
ér

ie
nc

es
 m

ar
ia

le
s-

cl
és

la Vierge Marie ; la seconde, comme Supérieur général d’une congréga-
tion portant déjà le nom qui magnifie le privilège de l’Immaculée Mère 
de Dieu, conçue sans péché. Ne doutant nullement du succès d’une telle 
entreprise, Mgr de Mazenod lança déjà son diocèse de Marseille dans 
la préparation de la grande solennité. Il écrira, à cette occasion, deux 
mandements  : D’abord le 8 juillet 1849 où il demande de prier pour 
qu’à travers cette opportunité, l’Esprit Saint conduise le Pape et toute 
l’Église à la gloire de Marie Immaculée. Ensuite, un autre mandement 
le 22 octobre 1854 en s’appuyant sur l’encyclique Apostolicae Nostrae 
Caritatis qui demandait à toute l’Église de se préparer en vue de la pro-
clamation du dogme marial de l’Immaculée Conception. Dans ce der-
nier mandement, Mgr de Mazenod ne tarit pas d’éloge pour la Vierge 
Marie, Mère de Dieu dont la Conception Immaculée sera reconnue et 
honorée.

Contribution en faveur de la définition du dogme de l’Immaculée 
Conception

Nous proposons de mentionner ce que l’on peut retenir de la contri-
bution personnelle de Mgr de Mazenod pendant ses travaux préparatoi-
res à la définition du dogme de l’Immaculée Conception. Les interven-
tions de Mgr de Mazenod portent aussi bien sur la forme que sur le fond 
de cette définition dogmatique et des événements qui l’entourent.

Sur la forme

Au cours de sa longue audience privée avec le Pape Pie IX, le 30 
octobre 1854, lorsque ce dernier lui communiqua sa pensée au sujet du 
dogme de l’Immaculée Conception et sur la façon dont il en prévoyait 
la cérémonie de la proclamation, Mgr de Mazenod lui suggéra :

qu’il serait beau qu’il y eût des acclamations au moment où, de sa 
voix sonore, il prononcerait son infaillible décision. Cela n’empê-
cherait pas que le plus ancien des cardinaux, le plus ancien des ar-
chévêques et le plus ancien des évêques ne se présentassent devant 
lui pour le remercier au nom de toute l’Église174.

174 Idem., p. 205.



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
82

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

Du lundi 20 au vendredi 24 novembre se tiennent les séances des 
Cardinaux et des Évêques. A la première réunion, Mgr Mazenod est 
surpris, voire même attristé de constater que lorsque sonne l’heure de 
l’Angélus, les discussions continuent comme si de rien n’était, sans 
pause de prière à l’honneur de la Vierge Marie qui était pourtant au 
centre du débat. Ainsi, note-t-il :

J’ai été surpris qu’on n’ait pas ajouté une petite invocation à la sainte 
Vierge ; il ne m’appartenait pas de la suggérer, pas plus que de faire 
remarquer qu’il eût été édifiant, quand on a sonné l’Angélus, que 
nous fussions tous mis à genoux pour la réciter175.

Le lendemain, 21 novembre, Mgr de Mazenod ne pouvant plus sup-
porter cette omission, accostera Mgr Barnabò qui par la suite en parlera 
à qui de droit. En fait, le Fondateur proposait deux choses : D’abord, 
qu’aussitôt après l’invocation du Veni Creator, l’Assemblée soit mise 
sous la protection de la Vierge Immaculée et en suite, qu’à l’heure de 
l’Angélus, tous se mirent à genoux pour le réciter. La première propo-
sition fut accueillie avec succès  ; ce qui encouragera notre serviteur 
de Marie de faire la seconde proposition qui fut exécutée aussitôt sans 
peine. Mgr de Mazenod raconte l’épisode dans son Journal :

J’avais été contristé qu’il [le cardinal président] n’eût pas pensé à se 
mettre, lui et nous, sous la protection de la très sainte Vierge. L’idée 
de lui proposer de réparer cet oubli me poursuivit toute la journée 
[…]. J’ai prié Mgr Barnabò de faire ma commission. Ma proposition 
a été sur-le-champ acceptée […]. Après le Veni Creator, le cardinal 
ne s’est pas contenté de nous faire dire un Ave Maria, mais il nous en 
a fait dire trois ; de même, quand on a sonné l’Angélus, il a suspendu 
la séance et on s’est mis à genoux pour le réciter176.

Mgr de Mazenod ne prit pas une seule fois la parole en public du-
rant les travaux de l’Assemblée à cause, dit-il, d’une certaine « timidité 
insurmontable » et « peut-être aussi par la crainte de ne pas m’exprimer 
assez bien en latin, dont je n’ai pas l’usage »177. Malgré cette timidité oc-
casionnelle, étrange à son caractère, l’Évêque de Marseille se montrera 

175 Idem., p. 204.
176 Idem., pp. 225-226.
177 Idem., p. 227.



C
ha

pi
tr

e 
II

   
l 

 1
83

  l
   

L
es

 t
ro

is
 e

xp
ér

ie
nc

es
 m

ar
ia

le
s-

cl
és

très actif ; il écoute, réagit, discute, écrit et cherche à influencer… Le 
Journal qu’il tient à jour durant les travaux de cette Assemblée reflète 
non seulement ses sentiments et ses convictions, mais décrive aussi tou-
tes ses démarches entreprises en faveur de la proclamation du dogme de 
l’Immaculée Conception.

Sur le fond

Le dimanche 19 novembre 1854, Mgr de Mazenod se rendit chez 
Mgr Pacifici, Secrétaire des lettres latines de l’Assemblée des Évê-
ques178. Puisque ce dernier fut chargé de mettre la dernière main au 
texte de la définition sur l’Immaculée Conception, Mgr de Mazenod lui 
apporta du matériel précieux dans l’espoir de les voir intégrer dans le 
texte final de la Bulle papale. Il s’agissait des lettres apostoliques des 
Papes Léon XII, Grégoire XVI et Pie IX, tous approuvant la congréga-
tion des Missionnaires Oblats de Marie Immaculée et par le fait même 
confirmant la vérité du mystère de l’Immaculée Conception de la Sainte 
Vierge Marie. Mgr Pacifici ne pouvait que l’en remercier vivement pour 
cette initiative car il cherchait de tels documents :

Je n’avais pas perdu mon temps dans la matinée  ; j’étais monté 
jusqu’à trois fois chez mgr Pacifici […], pour lui faire ajouter un 
document aux notes qui rappellent les décrets apostoliques prouvant 
la doctrine du Saint-Siège sur la conception immaculée de la sain-
te Vierge […]. J’espère bien que nous aurons la consolation de lire 
dans les notes de la bulle la citation des lettres apostoliques qui nous 
constituent, comme une preuve de la doctrine constante de l’Église 

178 Au sujet des événements précédents la définition du dogme de l’Immaculée 
Conception, on peut lire avec intérêt la thèse de V. MACCAGNAN, Isaia 61, 10. Let-
tura cultuale della solennità dell’Immacolata, Roma 1982, pp. 24-35. Pour un exhaus-
tif encadrement culturel et ecclésial ainsi que pour le cheminement qui a conduit le 
Pape Pie IX à la définition dogmatique, voir S.M. PERRELLA, « Teologia e devo-
zione mariana nell’Ottocento. Ricognizione storico-culturale », in M. M. PEDICO – D. 
CARBONARO (ed.), La Madre di Dio, un portico sull’avvenire del mondo, Atti del 5° 
colloquio internazionale di mariologia, Roma, Santa Maria in Portico in Campitelli, 
18-20 novembre 1999, Roma 2001, 155-232; S. CECCHIN, «La definizione dogmatica 
dell’immacolata Concezione (8 dicembre 1854), in Path 3 (2004), pp. 403-438 ».



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
84

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

romaine sur la Conception Immaculée de notre bienheureuse Mère, 
la Très Sainte Vierge Marie179.

Le dernier jour de la réunion, le vendredi 24 novembre, la sot-
te timidité180 et la crainte de faire des fautes en latin l’empêchant de 
prendre la parole durant l’Assemblée, Mgr de Mazenod résolut de faire 
connaître au Pape sa proposition par écrit. En réalité, Mgr de Mazenod 
fut inquiété le jeudi 23 novembre par une portion d’Évêques dont les 
observations visaient à remanier entièrement la bulle ou à la simplifier ; 
ceux des pays protestants demandaient une définition courte et impéra-
tive. Au-delà de la satisfaction pour les réponses que donnaient les théo-
logiens ainsi que les pères Passaglia et Perrone à toutes ces questions ; 
Mgr de Mazenod se décida le lendemain d’écrire lui-même au Pape. Il 
lui demandait de ne pas céder à cette opinion malheureuse susceptible 
d’affaiblir l’autorité papale, de ternir l’honneur de l’Église et surtout de 
décliner la gloire de la Vierge Marie en torpillant le projet de la bulle. 
Laissons lui-même s’exprimer :

Saint Père […], comme hier dans notre assemblée une voix s’est 
élevée pour demander que le projet de bulle qui nous a été présenté 
par vos ordres fût entièrement refait […], je me sens intérieurement 
pressé de repousser, en ce qui me concerne, cette proposition et de 

179 Idem, pp. 221-222. Ce vœu du Fondateur, commente le p. Hoffet, fut impli-
citement exaucé. La bulle dogmatique fait une mention de confréries, congrégations 
et sociétés religieuses établies en l’honneur de l’Immaculée Conception  : « L’Église 
Romaine n’a en rien eu de plus à cœur que d’employer les moyens les plus persua-
sifs pour établir, pour propager, pour défendre le culte et la doctrine de l’Immaculée 
Conception. C’est ce que prouvent et attestent de la manière la plus évidente et la plus 
claire tant d’actes remarquables des Pontifes Romains, nos prédécesseurs […]. Nos 
prédécesseurs, en effet, se sont fait une gloire, en vertu de leur autorité apostolique […] 
de propager et d’augmenter de tout leur pouvoir, le culte déjà établi […], soit en approu-
vant les confréries, les Congrégations et les sociétés religieuses établies en l’honneur 
de l’Immaculée Conception […], ce qu’ils ont pieusement et sagement établi  » (E. 
HOFFET, omi, Mgr C.J. Eugène de Mazenod, Évêque de Marseille, Fondateur de la 
Congrégation des Missionnaires Oblats de Marie Immaculée et la définition du dogme 
de l’Immaculée Conception, Liège, H. Dessain, 1904, pp. 53-54 ; voir aussi in MIS 165 
(1904), pp. 285-286).

180 Lui-même qualifie cette timidité d’insurmontable : « […] j’aurai bien voulu 
faire une proposition qui, certainement aurait été adoptée avec transport, mais j’en ai été 
détourné par une timidité insurmontable, comme peut-être aussi par la crainte de ne pas 
m’exprimer assez bien en latin.. » (Journal de Rome, 24.11.1854, in EO I, 17, p. 227).



C
ha

pi
tr

e 
II

   
l 

 1
85

  l
   

L
es

 t
ro

is
 e

xp
ér

ie
nc

es
 m

ar
ia

le
s-

cl
és

vous supplier de ne pas vous arrêter aux motifs allégués à ce sujet. Si 
je ne me trompe, elle est une suite de l’idée du petit nombre de ceux 
qui dès le début ont paru désirer de voir restreindre la portée de votre 
décision... Pour moi, je la regarde comme malheureuse, parce que, 
si elle pouvait prévaloir, il en résulterait de graves inconvénients. La 
décision, si ardemment désirée par les pasteurs et par les peuples, 
serait en quelque sorte affaiblie en n’étant point précédée de la ma-
gnifique exposition qu’on lit dans le projet de bulle […], l’Église 
romaine elle-même, ou du moins ses théologiens les plus éminents, 
en lui insinuant un autre langage et en lui apprenant, en un mot, à 
rédiger des bulles. Cela serait intolérable pour qui a à cœur, comme 
moi, l’honneur de l’Église mère et maîtresse; je suis le moindre des 
évêques, mais je suis trop attaché à cette Église sainte pour ne pas 
être d’une très grande susceptibilité relativement à ce qui, dans cette 
circonstance surtout, ne contribuerait pas, de la manière la plus com-
plète, à l’accomplissement de vos hautes pensées, pour augmenter 
sur la terre la gloire de la très sainte Vierge et exciter la dévotion en-
vers elle181.

La fin du consistoire ne rassure pas Mgr de Mazenod à cent pour 
cent ; quelques inquiétudes persistent sur la tournure que pourrait pren-
dre les événements. L’Évêque de Marseille qui désire ardemment une 
définition dogmatique formelle, claire et définitive à la gloire de Marie 
Immaculée voit comme un grand malheur le fait de ne pas y parvenir. 
Dans le cas contraire, dit-il : « mieux vaudrait ne rien prononcer ». Il 
s’en préoccupe tellement au point qu’il se propose de redoubler sa priè-
re à Saint Pierre, dans la basilique qui porte son nom, afin que ce dernier 
inspire davantage le Pape, son successeur.

J’éprouve toujours quelque inquiétude, à cause de divers petits pro-
pos que j’ai pu entendre […]. J’espère que Dieu nous préservera de 
ce malheur […]. Il faut une définition dogmatique très formelle […]. 
Faire autrement, ce serait faire déchoir la très sainte Vierge de l’apo-
gée où elle est déjà placée […]. Je vais bien prier ce grand apôtre 
[saint Pierre], pour qu’il assiste et fortifie son successeur, dans cette 

181 Journal de Rome, 24.11.1854, in EO I, 17, pp. 227-228. Mgr de Mazenod re-
mettra cette lettre à Mgr Barnabò le 25 novembre 1854.



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
86

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

circonstance si décisive pour la gloire et l’exaltation de Marie notre 
mère182.

Jusqu’au 5 décembre, le cœur de Mgr de Mazenod balance entre 
crainte et espoir au sujet d’une définition dogmatique formelle. Cer-
tains Cardinaux et théologiens tentent de le convaincre de surmonter sa 
crainte. Dans l’entre-temps, les Évêques opposés à une définition for-
melle ne désarment pas… Alors, le Fondateur obéit à une inspiration de 
sa conscience et se décide de revenir à la charge en écrivant de nouveau 
au Souverain Pontife le 5 décembre 1854. Par rapport à sa première 
lettre du 24 novembre, celle-ci est plus longue, plus fouillée et surtout 
plus audacieuse. Reprenons quelques extraits de cette longue lettre dans 
laquelle le Fondateur supplie, à genoux, le Pape de ne pas renoncer à 
son projet de proclamer le dogme de l’Immaculée Conception :

Très Saint-Père, Il y a dans votre cœur trop d’indulgence pour que 
je ne surmonte pas la crainte d’importuner Votre Sainteté, en ve-
nant encore une fois déposer à vos pieds mon humble suffrage sur la 
grande question qui tient en attente l’Église entière. Je me réjouissais 
ce matin, en lisant dans la notification de son éminence Mgr le car-
dinal vicaire, qu’il espérait avec fondement que la croyance à l’im-
maculée Conception serait définie comme dogme de foi; mais j’ai 
appris aussitôt que des évêques qui ne voulaient pas d’une défini-
tion complète avaient l’espoir que leurs idées prévaudraient. J’en ai 
été consterné; j’oserai dire, très Saint-Père, que ces prélats subissent 
l’influence de craintes trop humaines; ils ne voient pas qu’ils font à 
l’esprit du siècle une concession malheureuse aux dépens de la gloire 
de la mère de Dieu et de l’honneur de l’Église […]. L’opinion que je 
me permets de combattre devant Votre Sainteté est en contradiction 
avec l’attente universelle des fidèles; si elle leur était connue, elle 
en contristerait profondément l’immense majorité. Si cette opinion 
réussissait à amoindrir en quelque chose la décision attendue et si 
désirée, elle produirait un désappointement inexprimable après ce 
qui vient d’avoir lieu à la face de l’univers attentif et alors que déjà, 
dans bien des diocèses et dans le mien en particulier, on se prépare 
aux plus éclatantes manifestations d’une pieuse allégresse […]. En-
fin, très Saint-Père, la gloire de la très sainte Vierge souffrirait aussi 
une grave atteinte, si dans les circonstances présentes, et au point où 

182 Journal de Rome, 01.01.1854, in EO I, 17, pp. 234-235.



C
ha

pi
tr

e 
II

   
l 

 1
87

  l
   

L
es

 t
ro

is
 e

xp
ér

ie
nc

es
 m

ar
ia

le
s-

cl
és

la question en est venue, il n’était pas prononcé que la doctrine de 
l’Immaculée Conception contenue dans le sacré dépôt doit être dé-
sormais considérée comme un dogme de foi qu’il faut croire de cœur 
et confesser de bouche, en même temps qu’on ne peut le contredire 
sans encourir les anathèmes de l’Église. Le projet de bulle, si doux 
et si modéré dans la formule de la pénalité, me paraît devoir être 
conservé en entier, surtout dans sa dernière partie. Je vous demande 
donc à deux genoux, très Saint-Père, d’être au moins aussi explicite 
dans ce que vous prononcerez. C’est en ne suivant que vos propres 
inspirations, qui sont celles du Saint-Esprit, que vous empêcherez la 
très sainte Vierge de déchoir dans l’opinion des fidèles, comme cela 
arriverait aujourd’hui par une décision indirecte ou incomplète183. 

Bravant la crainte des conséquences que pourraient entraîner sa 
lettre, Mgr de Mazenod se sentit au moins heureux de s’être acquitté 
d’une « dette de conscience ». Malgré tout, la sérénité l’habitait à la 
pensée que le Souverain Pontife a toujours accueilli avec plaisir ses 
propositions comme le lui avait rassuré autrefois le Cardinal Pacifici. 
Cette dite lettre aura quelque chose de particulier, car Mgr de Mazenod, 
dans son intention184, l’adresse directement au Pape. Le moins qu’on 
puisse dire est que saint Eugène, le Fondateur des Oblats, de par sa vie, 
son histoire, ses expériences et son engagement, est non seulement un 

183 Journal de Rome, 05.12.1854, in EO I, 17, pp. 241-243.
184 Yvon Beaudouin recourt à deux textes de Mgr Jeancard et du p. Rey qui ex-

pliquent chacun l’intention et les motifs immédiats qui auraient poussés le Fondateur 
à adresser cette lettre directement au Pape. Pour Jeancard, un Prélat aurait demandé à 
l’Évêque de Marseille d’être, auprès du Saint-Père, le porte-parole des Évêques français 
qui craignaient une ferme définition du dogme. Mgr de Mazenod déclina l’offre faisant 
savoir qu’il désirait le contraire. Alors, il écrit donc, selon Jeancard, cette fameuse lettre 
du 5 décembre, à la suite de cet épisode. Le p. Beaudouin juge cette explication ‘pas 
très vraisemblable’. Le compte rendu du p. Rey, par contre, montre que la lettre de Mgr 
de Mazenod serait une réaction causée par le fait qu’il fut choqué de l’attitude de son 
compatriote le Cardinal Gousset qui « aurait voulu que le Souverain Pontife se bornât 
dans la bulle à déclarer que la doctrine de la conception Immaculée de Marie approchait 
de la foi ». Le Fondateur fut aussi peiné par le comportement de certains prélats récal-
citrants qui « parlaient trop haut contre l’opportunité de la définition […], j’ai, dit Mgr 
de Mazenod, pensé qu’il ne serait pas inutile d’écrire encore une fois au Saint-Père pour 
contrebalancer leur influence, le raffermir au besoin si les observations de ces prélats 
avaient pu lui faire quelque impression, ne fût-ce que de peine, en lui montrant que le 
plus antique des évêques français était loin de partager leur opinion » (Journal de Rome, 
05.12.1854, in EO I, 17, pp. 239-243).



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
88

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

‘mystique’ de l’Immaculée, mais aussi un défenseur et un promoteur du 
dogme de l’Immaculée Conception.

Proclamation du dogme de l’Immaculée Conception

Le jeudi 7 décembre 1854, la veille de la proclamation du dogme 
de l’Immaculée Conception, il fut prescrit un jeûne pour anticiper l’abs-
tinence habituel du vendredi et surtout pour se préparer spirituellement 
à l’Evénement de la définition du nouveau dogme marial. Mgr de Ma-
zenod dit qu’il observa la mortification « avec une grande satisfaction 
dans toute sa rigueur »185. Il garda sa chambre toute la journée hormis 
la visite faite à la princesse Doria Pamphili. Mais il faut dire aussi que 
le temps fut mauvais, car il plut jusqu’à 11 heures du soir. Il y avait à 
craindre que le beau temps ne soit pas au rendez-vous le jour de la fête 
du 8 décembre. Heureusement, la Mère du ciel ne permit pas que les 
choses aillent en sa défaveur. Le vendredi 8 décembre 1854, dès le lever 
de ce jour tant attendu, pas un seul nuage sur l’horizon186. Le Fondateur 
perçoit vite cette intervention du ciel comme 

une grâce spéciale que Dieu a accordée à l’intercession de sa divine 
Mère dont la fête solennelle eût été immanquablement troublée par 
la pluie, si elle avait continué de tomber comme hier et comme cette 
nuit. Gloire, gloire à Dieu et action de grâces à Marie ! Aussi quelle 
fête a été celle d’aujourd’hui ! Impossible de la décrire187.

Eugène de Mazenod, reconnu maître dans l’art de la description 
se sent dépassé par l’événement. L’émotion suscitée par une longue 
attente, mêlée à une joie ineffable sont à peine maîtrisées. Toute la ma-
nifestation qui s’en suit fut « un spectacle consolant ». Le Fondateur dé-

185 Idem, p. 245.
186 L’atmosphère de cette mémorable journée du 8 décembre 1854 trouve dans 

la description de Jeancard quelques élans poétiques très suggestifs  : « Le lendemain 
matin, quand nous partîmes pour Saint-Pierre, le temps était encore couvert. Cepen-
dant, voilà qu’après l’évangile de la grand-messe pontificale, au moment où le Pape 
se leva sur son trône pour prononcer le décret, les nues s’entrouvrirent, et un rayon de 
soleil vint éclairer le chœur de Saint-Pierre, et je crois aussi la figure du Pape. On vit là 
comme un emblème du rayon du Saint-Esprit […] » (Journal de Rome, 08.12.1854, in 
EO I, 17, p. 246).

187 Ibidem.



C
ha

pi
tr

e 
II

   
l 

 1
89

  l
   

L
es

 t
ro

is
 e

xp
ér

ie
nc

es
 m

ar
ia

le
s-

cl
és

crit toute la cérémonie jusqu’au moment pathétique de la proclamation 
solennelle de la définition du dogme de l’Immaculée Conception :

Alors le souverain pontife […], se levant, a prononcé le décret in-
faillible qui déclare et définit que c’est un dogme de foi que la très 
sainte Vierge Marie, dès le premier instant de sa conception, par un 
privilège spécial et la grâce de Dieu, en vertu des mérites de Jésus-
Christ, sauveur du genre humain, a été préservée et exempte de toute 
tache de faute originelle188.

Toute l’Assemblée, à commencer par le Pape lui-même était tom-
bée dans l’émotion ; « il y avait, écrit le Fondateur, quelque chose de 
surnaturel dans cet élan »189. Partageant sans doute, lui aussi, cette forte 
émotion, Mgr de Mazenod plonge dans une sorte d’extase qui lui fit 
voir la joie du ciel à cette occasion précise de la glorification de l’Imma-
culée, Mère de Dieu. Jésus Christ, les Anges et tous les saints, surtout 
Saint Joseph, se jouissent pour cette exaltation de Marie et les âmes du 
purgatoire en tirent le bénéfice merveilleux pour leur délivrance :

Je croyais voir Jésus-Christ Notre Seigneur félicitant sa divine Mère, 
et mon grand patron, saint Joseph, en particulier, jouissant du bon-
heur de son épouse dont il est si près dans le ciel […], le purgatoire 
se vidait, soit par ce grand nombre d’indulgences plénières que nous 
appliquions pour leur soulagement, soit plus encore par la clémence 
du souverain Juge, qui, a l’occasion de la glorification de sa Mère, 
et pour faire participer cette portion chérie de sa grande famille à la 
joie générale de l’Église, leur faisait grâce de toutes leurs dettes et les 
appelait aux pieds du trône de leur Mère, pour la remercier de leur 
délivrance et unir le transport de leur joie à ceux du chœur des anges 
et de touts les saints. C’est avec ces impressions et d’autres encore 

188 Idem, p. 248. Mais le texte comme tel de la définition dogmatique est ainsi écrit 
: “Nous déclarons, Nous prononçons et définissons que la doctrine qui enseigne que la 
Bienheureuse Vierge Marie, dans le premier instant de sa Conception, a été, par une 
grâce et un privilège spécial du Dieu Tout-Puissant, en vue des mérites de Jésus-Christ, 
Sauveur du genre humain, préservée et exempte de toute tache du péché originel, est 
révélée de Dieu, et par conséquent qu’elle doit être crue fermement et constamment 
par tous les fidèles” (Voir PIE IX, Ineffabilis Deus, traduction de G. DUMEIGE, La foi 
catholique, n. 397).

189 Ibidem.



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
90

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

qu’il serait trop long de citer ici, que je chantai avec tous les assis-
tants le grand symbole de Nicée190.

Il nous paraît évident qu’à l’occasion de la définition du dogme de 
l’Immaculée Conception le 8 décembre 1854, le Fondateur a pu revivre 
et ressentir ce qu’il avait éprouvé lors de l’approbation officielle de sa 
congrégation en février 1826 à Rome. Si la proposition qu’il fut alors 
de prendre le nom d’Oblats de Marie de la Très Sainte et Immaculée 
Vierge Marie peut-être considérée comme un ‘baptême’, la proclama-
tion du dogme de l’Immaculée Conception est ressentie par Mgr de Ma-
zenod comme une ‘confirmation’ de sa famille religieuse. Le nom du 
baptême était lié à sa naissance et à sa reconnaissance officielle par le 
Pape, mais avec la proclamation du dogme de l’Immaculée Conception, 
c’est le contenu même de ce nom et la vérité de ce mystère qui sont dé-
sormais reconnus et approuvés par l’Église universelle. Tout d’un coup, 
la proclamation solennelle de ce dogme marial dissipe le malaise du 
Fondateur et de ses Oblats191 dont la congrégation portait un nom qui 
semblait suspect et même douteux aux yeux de certains. On comprend 
dès lors les angoisses du Fondateur, son combat pour la définition for-
melle de ce dogme et surtout sa grande consolation de voir ces attentes 
comblées.

En réalité, Mgr de Mazenod fut invité à Rome, à l’Assemblée des 
Évêques, parce qu’il fut aussi Fondateur et Supérieur général d’une 
congrégation qui portait déjà le nom de Marie Immaculée. C’est ce 
qui explique en grande partie le côté passionnel (crainte, impatience, 
indélicatesse, déception, espoir…) du combat192 qu’il mena contre les 
détracteurs de la définition du dogme de l’Immaculée Conception. Une 
probable victoire de ceux-ci lui aurait semblé comme « une concession 
malheureuse aux dépens de la gloire de la Mère de Dieu et de l’honneur 

190 Idem., p. 249.
191 La proclamation du dogme a certainement partie liée avec le sort de la Congré-

gation des Oblats qui porte déjà fièrement le nom de Marie Immaculée et espère une 
confirmation de l’Église universelle : « Cette postulation, faite en latin par le cardinal 
doyen, et la réponse du Pape, ne sont pas arrivées à mes oreilles  ; mais j’y joignais 
du fond de mon cœur, au nom spécialement de mon Église et de notre congrégation » 
(Journal de Rome, 08.12.1854, in EO I, 17, pp. 248).

192 Le combat de Mgr de Mazenod pour la glorification de Marie Immaculée n’a 
pas manqué de frénésie, car il qualifie certains prélats, opposés à la définition du dogme, 
de récalcitrants ou dissidents dont il faut en avoir pitié et passer outre (Idem, p. 209).



C
ha

pi
tr

e 
II

   
l 

 1
91

  l
   

L
es

 t
ro

is
 e

xp
ér

ie
nc

es
 m

ar
ia

le
s-

cl
és

de l’Église »193. Mgr de Mazenod ressent donc les effets de la définition 
de ce dogme comme une seconde approbation, une nouvelle reconnais-
sance de sa congrégation, de ce qu’elle a cru, fait et vécu depuis que ses 
membres portent le glorieux nom de Marie. Si les Oblats se réjouissent 
manifestement de la proclamation du dogme, ce qu’ils avaient besoin 
de cette reconnaissance pour approfondir et renforcer le caractère ma-
rial de leur spiritualité et leur apostolat. Le Chapitre général de juillet 
1826 qui suivit l’approbation parla d’« heureux commencement d’ère 
nouvelle pour la société  ». Qu’il s’agisse des motifs avancés ou des 
sentiments éprouvés ou encore du langage utilisé, on peut facilement 
apercevoir les rapprochements entre ses deux expériences fondamen-
tales de l’approbation de la congrégation le 17 février 1826 et celle de 
la proclamation du dogme de l’Immaculée Conception le 8 décembre 
1854. Nous démontrons à l’aide d’un tableau comparatif les ressem-
blances entre ces deux moments-clés de l’histoire de la congrégation 
des Missionnaires Oblats de Marie Immaculée :

Tableau comparatif

Approbation de la Congrégation 
et de ses Règles, le 17 février 
1826

Proclamation du dogme de l’Im-
maculée Conception, le 8 déc. 
1854

1. Lieu de l’événement

- Rome (1er voyage en 1825-
1826)

- Rome (6ème voyage en 1854-
1855)

193 Idem, p. 241.



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
92

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

2. Entretien avec le Pape

- Le Pape (Léon XII) me témoi-
gne d’une bonté indicible (EO I, 
17, p. 58.

- Je lui demandai au moins sa bé-
nédiction (EO I, 17, p. 58)	

- Le Saint-Père (Pie IX) fut d’une 
amabilité extrême pour moi (EO 
I, 17, p. 204)
-J’ai demandé… sa bénédiction 
pour mon diocèse et pour ma 
double famille (EO I, 17, p. 264)

3. Préparation de l’événement (jeûne et prière)

- Moi qui étais à jeun… (EO 1, 
17, p. 58).

- J’ai fini la journée par la visite à 
l’église des Saints- Apôtres, pour 
le dernier jour de la neuvaine de 
l’Immaculée Conception (EO I, 
17, p. 44).
- … neuf messes les unes après 
les autres…,
résolu d’y prier de tout mon cœur 
tandis que les cardinaux trai-
taient de nos affaires (EO I, 17, 
pp. 108-109).

- J’ai observé le jeûne avec une 
grande satisfaction dans toute sa 
rigueur (EO I, 17, p. 245)
- Je ne suis certainement pas le 
seul à supplier Marie de montrer 
sa puissance (EO I, 17, p. 245).

4. Le grand événement comme tel : une expérience ineffable

- … les impressions et d’autres 
encore qu’il serait trop long de 
citer (EO I, 17, p. 249).	

- quelle fête a été celle 
d’aujourd’hui ! Impossible de la 
décrire (EO I, 17, p. 246)



C
ha

pi
tr

e 
II

   
l 

 1
93

  l
   

L
es

 t
ro

is
 e

xp
ér

ie
nc

es
 m

ar
ia

le
s-

cl
és

5. Une forte sensation de joie, de satisfaction et de consolation194

- Ce sera aussi glorieux que 
consolant pour nous… de porter 
son nom [de Marie] (EO I, 6, p. 
234).

- Avouez que ce sera aussi glo-
rieux que consolant pour nous. 
Ce nom satisfait le cœur et 
l’oreille (EO I, 17, p. 245).
- Je reçus profondément incliné 
[la bénédiction], et je m’en fus le 
cœur plein de consolation et de 
joie (EO I, 17, p. 78).

- Te Deum laudamus. Per singu-
los dies benedicimus te, et ����lau-
damus nomen tuum in saeculum 
saeculi (EO I, 17, p. 112).

- … dans bien de diocèses et dans 
le mien en particulier, on se pré-
pare aux plus éclatantes manifes-
tations d’une pieuse allégresse 
(EO I, 17, p. 242)
-… Les larmes ont étouffé la voix 
du Pontife..., je partageais cette 
émotion (EO I, 17, pp. 248-249).

- Les rues étaient pleines de 
monde qui venait se réjouir de ce 
spectacle consolant (EO I, 17, p. 
249).
- Déjà l’émotion était répandue 
dans l’assemblée des fidèles (EO 
I, 17, p. 248).
- Je ne dis pas précisément que ce 
soit un miracle, mais… C’est une 
grâce spéciale que Dieu a accor-
dée à l’intercession de sa divine 
Mère (EO I, 17, p. 246).

194 Il écrit aussi le 19 novembre 1854 avant la proclamation de la Bulle papale : 
« j’espère bien que nous aurons la consolation de lire dans les notes de la Bulle la cita-
tion des lettres apostoliques qui nous constituent (Journal de Rome, 19.12.1854, in EO 
I, 17, p. 222).



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
94

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

6. La gloire de Marie

- Dieu a ratifié le projet qui nous 
avons formés pour sa gloire (de 
Marie)… Sur cet étendard brille 
le nom glorieux de la très sainte 
Vierge Marie Immaculée (Chapi-
tre du 13 juillet 1826).	

- Il en sera ainsi pour la complai-
sance du Seigneur pour la gloire 
de sa divine Mère, pour que la 
puissance de cette Vierge Imma-
culée ressortent davantage (EO I, 
17, p. 246).
- … pour augmenter sur la terre 
la gloire de la très sainte Vierge 
et exciter la dévotion envers elle 
(EO I, 17, p. 228).
- Je vais prier… dans cette cir-
constance décisive pour la gloire 
et l’exaltation de Marie, notre 
Mère (EO I, 17, p. 235).

7. La joie du ciel

- Qu’on se renouvelle surtout 
dans la dévotion à la Très Sainte 
vierge, pour nous rendre dignes 
d’être les Oblats de l’Immaculée 
Marie. Mais c’est un	 b r e v e t 
pour le ciel ! (EO I, 17, p. 234).

- Il me semblait en ce moment 
voir le ciel s’ouvrir sur nos têtes 
et nous montrer, à découvert, la 
joie de toute l’Église [triomphan-
te et militante] à cette occasion…
de la glorification de sa Mère… 
(EO I, 17, p. 249).



C
ha

pi
tr

e 
II

   
l 

 1
95

  l
   

L
es

 t
ro

is
 e

xp
ér

ie
nc

es
 m

ar
ia

le
s-

cl
és

8. Un nouvel élan pour les Oblats, une nouvelle ère pour l’Église

- C’est l’heureux commencement 
d’une nouvelle ère pour la socié-
té [des Oblats ] (Lettre à Tempier 
du 20 mars 1826).

- Il y a de quoi être ravi… Nous 
étions [devenus] d’autres person-
nes (Lettre de Tempier du 9 mars 
1826).

- … laborieux enfantement 
auquel nous assistons, en atten-
dant la naissance d’une ère de 
salut des [ère mariale qui s’ouvre 
pour l’Église]. (Mandement du 
22 octobre 1854, p. 5).

9. La nécessité d’un chapitre général

- Ce jour 10.07.1826, le chapitre 
général de la Société des O.M.I 
ayant été indiqué extraordinaire 
par[…] notre fondateur, à l’occa-
sion de l’approbation solennelle 
que notre saint Père le Pape Léon 
XII vient de donner à notre Ins-
titut et à nos Règles et Constitu-
tions (Texte du procès verbal du 
Chapitre de 1826).

- Il [le fondateur] a fait remarquer 
[…] l’éclat qui avait jailli sur elle 
[congrégation] de la proclama-
tion […] du dogme de l’Imma-
culée Conception de Marie, dont 
elle porte le nom, et l’importance 
d’un Chapitre dans les circons-
tances présentes (Extrait des Re-
gistres des délibérations, chapitre 
local d’Aix. Chapitre général de 
1856).

Ce parallélisme montre bien que le jour de la définition du dogme 
de l’Immaculée Conception, quelque chose d’extraordinaire s’est passé 
dans la vie du Fondateur et des membres de sa congrégation. Cette oc-
casion permit assurément à Mgr de Mazenod de revivre, 28 ans après, 
l’expérience de l’approbation de sa chère congrégation et de ses Règles. 
Il y avait des raisons de se réjouir pour Mgr de Mazenod qui considérait 
la Vierge Marie comme sa Mère, « plus particulièrement ». Mais aussi 
parce que sa congrégation qui portait, voilà bien d’années, le nom de 
Marie Immaculée voyait sa Patronne reconnue et honorée par un dogme 



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
96

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

professé par toute l’Église. On perçoit, dans cette joyeuse sensation, 
une triple dimension propre à l’œuvre de Mgr de Mazenod : ecclésiale, 
institutionnelle (congrégation) et personnelle. L’acclamation suivante 
l’atteste :

Tous accourus […] à la solennelle glorification de la Vierge Imma-
culée, la sainte mère de Dieu, et la nôtre, et la mienne plus particu-
lièrement. C’est ravissant195.

Que conclure du rôle joué par Mgr de Mazenod lors des travaux de 
la définition du dogme de l’Immaculée Conception à Rome en 1854 ? 
Il faut éviter deux écueils, souvent fréquents chez ceux qui abordent 
ce sujet : l’exagération d’une part et la banalisation d’autre part. Mgr 
de Mazenod ne fut certainement pas le plus brillant des Évêque ni un 
théologien de premier rang parmi ceux qui ont fortement influencé le 
cours des événements en faveur de la proclamation du dogme. Mais, on 
ne peut pas conclure qu’il n’a rien fait ; car sa présence, comme nous 
l’avons montré, ne fut pas banale. Le père Boudens dit que « l’impor-
tance de l’attitude de Mgr de Mazenod est avant tout personnelle et 
intérieure »196. Mais, nous pensons qu’il y a plus que cela parce qu’il 
faut considérer aussi son désir, son engagement, son combat et sa façon 
de célébrer la proclamation de ce dogme. Ce que le Fondateur entre-
prit, croyons-nous, va bien au-delà d’une simple attitude personnelle et 
intérieure d’autant plus qu’il a toujours voulu témoigner fortement et 
publiquement sa dévotion à Marie, la partager avec ses missionnaires, 
ses diocésains et les autres fidèles de l’Église universelle. Son séjour 
à Rome et sa contribution en faveur de la définition formelle de l’Im-
maculée Conception en constituent une preuve plus qu’éloquente, sans 
considérer la façon dont il célébra avec faste ce dogme dans son propre 
diocèse de Marseille.

Célébration du nouveau dogme 

Mgr de Mazenod demandait déjà le 26 novembre 1854, presque 
deux semaines avant la proclamation du dogme, à son Vicaire général 

195 Journal de Rome, 18.11.185, in EO I, 17, p. 220.
196 BOUDENS R., «Mgr de Mazenod et la définition du dogme de l’Immaculée 

Conception», p. 22.



C
ha

pi
tr

e 
II

   
l 

 1
97

  l
   

L
es

 t
ro

is
 e

xp
ér

ie
nc

es
 m

ar
ia

le
s-

cl
és

M. Cailhol de célébrer avec pompe la fête de l’Immaculée Concep-
tion197. A la suite de la publication de la Bulle Ineffabilis Deus le 8 dé-
cembre 1854, Mgr de Mazenod rédige le 3 février 1855 un mandement 
dans lequel il décrit le déroulement de la cérémonie papale de la procla-
mation du dogme de l’Immaculée Conception en prenant soin d’en ex-
pliquer le contenu. Il imita aussi le Souverain Pontife en érigeant à Mar-
seille, comme à la Piazza di Spagna à Rome, une statue de l’Immaculée 
Conception dressée sur une colonne198. Il faut dire que les érections de 
telles colonnes à la suite de la proclamation du dogme de l’Immaculée 
Conception étaient un fait courant  ; on le fit aussi à Notre-Dame de 
l’Osier dans le diocèse de Grenoble tout comme à Notre-Dame de Sion, 
au sanctuaire national de la Lorraine. Toujours en vue de commémorer 
le nouveau dogme marial, à l’intérieur de la congrégation, le Chapi-

197 « Déjà le 26 novembre, Mgr de Mazenod avait écrit à son vicaire général à 
Marseille, pour lui demander de célébrer avec éclat la fête de l’Immaculée Conception. 
Il fut ponctuellement obéi et Marseille vit une fête comme elle n’avait jamais vu. Le 
Giornale di Roma qui, la dernière quinzaine de décembre, donnait les comptes rendus 
des festivités qui avaient lieu un peu partout dans le monde catholique, avouait dans 
son numéro du 20, que toutes ces fêtes étaient bien peu de choses en comparaison de 
ce qui s’était passé à Marseille. Et le journal donnait une longue description. Il y avait 
eu d’abord la procession dans laquelle la statue de N.D. de la Garde avait été portée 
en triomphe par les rues de la ville. Une vraie marche triomphale. Le soir toute la ville 
avait été illuminée : places publiques, fontaines, églises. Les marchants avaient vendu 
80.000 lampions et la société de saint Vincent de Paul en avait distribué 20.000 aux 
pauvres, pour illuminer les façades de leurs maisons. Dans l’audience d’adieu que, le 28 
décembre, le Pape concédait à Mgr de Mazenod, ce dernier put offrir au Saint Père un 
album où se trouvaient la description et quelques croquis des festivités marseillaises » 
(J. MORABITO, « L’Immaculée et le Fondateur », p. 20).

198 C’est encore Boudens qui donne les détails sur la colonne commémorative 
de l’Immaculée Conception de Marseille : « Désirant quelque chose qui resterait dans 
la ville comme un témoignage permanent du grand événement, il suivit l’exemple de 
Rome où, à la Piazza di Spagna, une colonne commémorative avait été érigée. Le 
8 décembre 1855, il plaça dans l’axe du boulevard du Nord, la première pierre d’un 
monument semblable. Il est de marbre de Carrare, écrivit-il au Souverain Pontife, et il 
consiste en une colonne byzantine d’une assez grande dimension, laquelle placée sur 
un beau piédestal également de marbre, porte à son sommet la statue de Marie Imma-
culée. Le monument coûta plus de 82.000 francs, payés par souscriptions. L’Évêque 
fournit personnellement près de 12.000 francs […]. Plus tard le monument a été trouvé 
incompatible avec l’escalier monumental de la gare. Le successeur de Mgr de Mazenod 
le fit réédifier sous les jardins des Orphelins en face de la rampe de la gare Saint-Char-
les ». (BOUDENS R., « Mgr de Mazenod et la définition du dogme de l’Immaculée 
Conception », pp. 21-22).



St
ud

ia
 4

   
l 

 1
98

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

tre général tenu en août 1856 adopta l’office liturgique en l’honneur 
du Saint-Cœur de la Vierge Marie et décida de réciter dorénavant le 
cantique marial Tota pulchra es après les complies. Le même Chapitre 
général permit que les laïcs associés aux Oblats portent eux aussi le sca-
pulaire de l’Immaculée Conception comme signe tangible de dévotion 
à la Mère de Dieu.

En traitant du thème de l’Immaculée Conception, nous regrettons 
un fait : l’absence d’écrits du Fondateur sur les apparitions de la Vierge 
Marie, dite conçue sans péché, à Catherine Labouré en 1830 à la Rue du 
Bac à Paris. Nous savons seulement qu’il recommanda aux novices de 
porter la médaille miraculeuse199. C’est qui montre qu’il en connaissait 
quelque chose et vénérait même cette dite médaille. Pas d’écrits non 
plus ni des commentaires sur les apparitions de Lourdes à la petite Ber-
nadette Soubirous200 en 1858 où la Sainte Vierge se présente justement 
comme l’Immaculée Conception. Ces apparitions survenues 4 ans seu-
lement après la proclamation du dogme de l’Immaculée Conception de 
Marie ont toujours été interprétées comme une confirmation céleste de 
cette vérité de foi. A vrai dire, les apparitions de Lourdes ne prendront 
de l’ampleur qu’après la mort du Fondateur. Bien plus tard, le père Gar-
nier, un de ses successeurs à la tête de l’Association de la Jeunesse 
Chrétienne, eut une belle intuition de placer une statue de Notre-Dame 
de Lourdes dans la chapelle de la mission à Aix où se réunissaient près 

199 La voyante Catherine Labouré, 24 ans, vit la Sainte Vierge la nuit du 18 au 19 
juillet 1830 et une seconde fois le 27 novembre de la même année. Catherine a pu lire, 
dans cette apparition lumineuse, ces écrits en lettres d’or : O Marie conçue sans péché, 
priez pour nous qui avons recours à vous. La Belle Dame lui demanda : Faite frapper 
une médaille sur ce modèle… Ce fut l’origine de la fameuse Médaille Miraculeuse, de-
venue depuis lors un instrument précieux de la piété mariale et donc un signe précurseur 
de l’auto-nomination de la Vierge de Massabielle à Lourdes en 1858 : Je suis l’Imma-
culée Conception (On peut lire avec intérêt R. LAURENTIN et P. ROCHE, Catherine 
Labouré et la Médaille Miraculeuse, Lethielleux, 1976). Le directoire du noviciat des 
missionnaires Oblats de Marie Immaculée recommandait de porter cette Médaille Mi-
raculeuse et de faire si possible, à la fin du mois de mai, un pèlerinage en quelque lieu 
proche, consacré à la Sainte Vierge.

200 Etant donné l’amour du Fondateur envers Marie Immaculée, on s’étonne qu’il 
n’y ni écrit ni commentaire sur les apparitions de Lourdes qui eurent lieu 3 ans avant sa 
mort ; les aurait-on perdu ? Force est de convenir que de tels faits ne pouvaient laisser 
le serviteur de Marie indifférent, à moins que, par prudence, il se résigna de mentionner 
ces apparitions qui n’étaient pas encore reconnues officiellement par l’Église !



C
ha

pi
tr

e 
II

   
l 

 1
99

  l
   

L
es

 t
ro

is
 e

xp
ér

ie
nc

es
 m

ar
ia

le
s-

cl
és

de 300 jeunes de cette pieuse Association. Et pour plusieurs d’entre 
eux, ce fut là le foyer d’une fervente et tendre dévotion envers Marie 
Immaculée201.

Chronologie des expériences mariales les plus significatives 
de la vie de Mgr Eugène de Mazenod

Nous énumérons, ci-jointes, les expériences mariales les 
plus significatives vécues par Mgr Eugène de Mazenod, Fon-
dateur des Oblats de Marie Immaculée et Évêque de Marseille 
(1682-1761). Nous classifions ces expériences en trois caté-
gories. Il s’agit d’abord des expériences extrêmes (ou excep-
tionnelles) ; puis extraordinaires (ou fortes) et enfin, ordinaires 
(plus ou moins fortes). Cette énumération n’a aucune préten-
tion d’être exhaustive.

Expériences extrêmes

1. Le 15 août 1822 : le sourire de la Mère, à l’occasion de 
l’érection de la statue de l’Immaculée à Aix.

2. Le 17 février 1826  : l’approbation pontificale de la 
Congrégation sous le nom des Missionnaires Oblats de la Très 
Sainte et Immaculée Vierge Marie à Rome.

3. Le 8 décembre 1854  : la proclamation du dogme de 
l’Immaculée Conception à Rome.

Expériences extraordinaires

1. Séjour à Venise entre 1794-1997, piété mariale conte-
nue dans le Règlement de vie.

2. Séjour à Palerme entre 1799-1802, témoin du phéno-
mène populaire du vœu du sang pour défendre la vérité de 
l’Immaculée Conception et chaque 8 septembre, en la Nativité 
de la vierge Marie, on fête le Triomphe de la Rédemption.

3. Dès 1813, consécration à Marie Immaculée avec les 
jeunes de l’Association de la Jeunesse Chrétienne et guérison 

201 MIS. 42 (1904), p. 476.



St
ud

ia
 4

   
l 

 2
00

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

‘miraculeuse’ du Fondateur suite l’intercession de la Sainte 
Vierge invoquée par les jeunes de la dite Association, en 1814 
à Aix.

4. Le 21 mai 1861 à Marseille : mort du serviteur de l’Im-
maculée Marie pendant que l’on chante le Salve Regina.

Expériences ordinaires

1. En famille jusqu’en 1808 : partage la piété mariale de 
ses parents.

2.Exercices de dévotion dans les écoles fréquentées entre 
1789-1794 (Collège Bourbon à Aix, mais surtout au Collège 
des Nobles à Turin).

3. Remarquable dévotion de tout le Séminaire Saint-Sul-
pice à la Sainte Vierge.

4. Expériences mariales vécues dans la prédication des 
missions populaires.

5. Expériences vécues dans les sanctuaires marials (à Lo-
rette en Italie, mais surtout dans les différents sanctuaires des-
servis par les Oblats à travers la France).



C
ha

pi
tr

e 
II

I 
  l

  
20

1 
 l

   
M

ar
ie

 d
an

s 
la

 p
en

sé
e 

et
 le

s 
au

tr
es

 é
cr

its

TROISIÈME CHAPITRE

MARIE DANS LA PENSÉE  
ET LES AUTRES ÉCRITS  

DE SAINT EUGENE DE MAZENOD

Mgr de Mazenod ne faisait pas reposer sa plume, surtout 
lorsqu’il s’agissait d’entretenir le lien avec ses fils spirituels. 
Ses nombreuses correspondances se rapportent à des sujets 

divers. Nous nous donnons pour tâche d’examiner ses écrits directe-
ment ou indirectement en rapport avec la Vierge Marie. Nous nous ren-
drons bien compte que le Fondateur ne démord pas de son attachement 
pour la Vierge Marie. Tout ce qu’il écrit surtout après l’approbation 
pontificale de la congrégation en 1826 jusqu’à sa mort en 1861 est en 
continuité avec sa vie et ses convictions. L’approbation papale, comme 
par un effet de la grâce, enflamme davantage son amour filial envers la 
Mère du Sauveur en lui faisant découvrir les richesses inouïes de la per-
sonne de Marie ainsi que les avantages incommensurables dont peuvent 
bénéficier ceux qui se mettent sous sa protection. 

Le père de Mazenod n’aménagera aucun effort pour partager sa 
dévotion mariale non seulement avec les membres de sa congrégation, 
mais aussi avec les laïcs dont il avait la charge pastorale. Le volume de 
ses écrits faisant allusion à Marie étant considérable, nous nous propo-
sons de ne retenir que ceux qui nous paraissent les plus intéressants. 
Et pour mieux les coordonner, nous les regroupons en sept thèmes ma-
jeurs : Vie religieuse (personnelle et communautaire), activités aposto-
liques, formation des membres, les Oblats éprouvés, la Règle, les cha-
pitres généraux et les mandements épiscopaux.



St
ud

ia
 4

   
l 

 2
02

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

Vie religieuse 

Marie dans la vie religieuse personnelle

La vie religieuse est une consécration totale de soi à Dieu dans 
la recherche continuelle de sa volonté à travers le discernement et la 
prière. Avant de s’appuyer sur la communauté et sur tous les moyens 
qu’elle met à la disposition de ses membres, chaque Oblat s’emploie à 
suivre les inspirations de l’Esprit Saint et à pratiquer la Parole de Dieu. 
Un effort personnel le poussera à fréquenter les sacrements, à observer 
la Règle et à être fidèle à ses vœux. Pour répondre dignement aux exi-
gences de sa vocation, il compte, au-delà de ses forces, sur la grâce de 
Dieu qu’il implore par l’intercession de la Vierge Marie. Qu’il s’agisse 
de la connaissance de soi-même, de la conversion personnelle ou de la 
croissance spirituelle, le secours de Marie lui est toujours capital.

Seigneur, fais luire sur moi un rayon de votre céleste lumière afin que 
je puisse me connaître tel que je suis à vos yeux : inspirez à mon âme 
les sentiments dont elle doit être pénétrée à la vue de ses péchés ; 
donnez-moi, je vous le demande, par les mérites infinis de votre Pas-
sion, par votre Sang précieux répandu pour moi, par l’intercession de 
votre très sainte Mère, donnez-moi l’esprit de componction qui me 
convertisse et me change1.

Ce que le Fondateur conseille au père Verdet vaut aussi pour tous 
les Oblats, savoir recourir spontanément à Marie pour le discernement, 
le progrès et la réussite de la vie religieuse et missionnaire : 

invoquer avec ferveur la Très sainte Vierge pour qu’elle nous ob-
tienne les lumières qui nous sont nécessaires pour prendre une déter-
mination conforme au bon plaisir de Dieu, à l’édification de l’Église, 
utile au salut des âmes et à votre propre sanctification2.

L’invocation permanente de Marie était pour le père de Mazenod 
un reflexe habituel comme il doit l’être pour tout Oblat : « Après Jésus, 
le Souverain Médiateur, j’invoquais constamment la Vierge et tous les 
saints »3. La retraite annuelle que le Fondateur fait en octobre 1831 lui 

1 Retraite, début mai 1824, in EO I, 15, p. 203.
2 Au père Verdet, 23.09.1851, in EO I, 2, p. 26.
3 Au père Tempier, 16.02.1826, in EO I, 7, p. 32.



C
ha

pi
tr

e 
II

I 
  l

  
20

3 
 l

   
M

ar
ie

 d
an

s 
la

 p
en

sé
e 

et
 le

s 
au

tr
es

 é
cr

its

donne l’occasion de méditer les Règles, fraîchement approuvées par le 
Souverain Pontife. Ainsi, trouve-t-il dans l’imitation de Jésus Christ et 
la dévotion à Marie une caractéristique de la vocation oblate. C’est pour 
les Oblats une obligation de retracer Jésus Christ dans les personnes ; 
la dévotion à Marie doit aussi les caractériser et, pour cela, ils imitent 
spécialement les vertus de Marie4. Face à la situation de certains Oblats, 
infidèles à leur vocation, notamment ceux de la maison de Billens, tra-
versée par une crise d’identité assez sérieuse, le Fondateur écrit au 
Supérieur, le père Joseph Martin, reprenant les paroles d’Alphonse de 
Liguori pour implorer, auprès de Jésus et Marie, la grâce de persévérer 
dans la vie religieuse : 

Persuadons-nous, dit le Bienheureux Liguori, que la tentation contre 
la vocation est la plus dangereuse que nous puisse présenter le dé-
mon, à cause des conséquences qui s’en suivent ; c’est pourquoi que 
chacun demande chaque jour la persévérance dans la vocation pen-
dant la visite au Saint-Sacrement et à la Vierge Marie5.

Marie dans la vie communautaire

Il est frappant de constater que le Fondateur voudrait que la plupart 
des communautés oblates soient consacrées à la Vierge Marie et placées 
sous son patronage : « la première maison que nous formerons sera sous 
l’invocation de l’Immaculée Conception  »6. Pour la maison de Cal-
vaire, écrit-il : « Il vaudrait mieux consacrer la chapelle à la très sainte 
Vierge »7. Il faut noter aussi que l’ouverture d’une seconde maison de 
la congrégation, en dehors d’Aix, au sanctuaire marial de Notre-Dame 
de Laus en 1818 n’est pas le fait du hasard. Le plus important pour le 
Fondateur, ce ne sont certainement pas les maisons où logent les Oblats, 
même si elles sont consacrées à la Sainte Vierge ; il veut surtout que ses 
fils soient imprégnés de l’esprit marial. Cela veut dire que le patronage 
de Marie doit les aider petit à petit à vivre, à travailler et à aimer comme 
Marie l’aurait fait pour la gloire de Dieu et le salut des pauvres.

4 Conférence sur la crainte de Dieu, 30.06.1811, in EO I, 15, p. 224.
5 Au père Joseph Martin, 09.01.1837, in EO I, 9, p. 3.
6 Au père Tempier, 27.02.1826, in EO I, 7, p. 48.
7 Au père Mye, octobre 1818, in EO I, 6, p. 51.



St
ud

ia
 4

   
l 

 2
04

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

En fait, la protection de Marie en faveur des Oblats n’est qu’une 
conséquence logique de leur appartenance à une société missionnaire 
qui porte son nom et vit selon son esprit. Marie est la Mère de la famille 
oblate8. A ce titre, elle enfante les Oblats dans leur vocation à la suite 
de Jésus Christ, Premier-Né des fils. Déjà dans la première Règle qu’il 
rédige en 1818, le père de Mazenod demande à ses compagnons « de 
regarder Marie toujours comme leur Mère ». Ainsi, trouvent-ils en Jé-
sus le lien de leur unité et en sa Mère, le sentiment d’appartenir à une 
famille des frères, poursuivant un même idéal, partageant les mêmes 
joies et mêmes peines. On verra par exemple le Fondateur féliciter le 
Frère Baret qui vient à peine d’émettre les vœux de religion :

vous voilà aujourd’hui l’enfant de la Congrégation qui se glorifie à 
juste titre d’avoir la très sainte Vierge Marie Immaculée pour mère, 
vous voilà consacré à Dieu pour la vie et au-delà par votre oblation, 
je dois ajouter en toute humilité, mais avec grande consolation, que 
je suis aussi devenu par là votre père. Je ne vous connais pas person-
nellement, mais comme l’affection qui m’unit à mes enfants est es-
sentiellement d’un ordre surnaturel, il me suffit de savoir que Notre 
Seigneur Jésus-Christ, notre commun maître, a reçu vos serments, 
qu’il vous a adopté et marqué du sceau qui nous constitue ce que 
nous sommes, pour que les liens de la plus intime charité nous unis-
sent et que je sois à vous pour toujours comme vous êtes à moi9.

Le Fondateur a toujours compté sur la présence de Marie et sur sa 
prière pour maintenir l’unité, la paix et la fraternité parmi les Oblats. Il 
écrit à ce propos :

soucieux tout d’abord de maintenir parmi eux l’unité du Saint-Esprit 
dans le lien de la paix et de promouvoir incessamment la volonté et 
la pratique de l’observance régulière ; à cette fin, nous implorons du 
ciel un puissant secours et l’ample protection de l’Immaculée Vierge 
notre Mère très aimante10.

8 Cui nomen dederas, Cui cor, sobolem aspice praesens  ; c’est-à-dire  : «  que 
ceux auxquels tu as donné ton nom et ton cœur bénéficient aussi de ta protection » (E. 
BAFFIE, Esprit et vertus du missionnaire des pauvres, Charles-Joseph-Eugène de Ma-
zenod, Évêque de Marseille, Fondateur de la Congrégation des Missionnaires Oblats 
de Marie Immaculée, Delhomme et Briguet , Paris-Lyon, 1894, p. 213).

9 Au Frère Baret, 18.08.1843, in EO I, 10, pp. 25-26.
10 Au père Bellon, 18.10.1848, in EO I, 3, pp. 31-32.



C
ha

pi
tr

e 
II

I 
  l

  
20

5 
 l

   
M

ar
ie

 d
an

s 
la

 p
en

sé
e 

et
 le

s 
au

tr
es

 é
cr

its

Le père de Mazenod écrit dans le même sens et presque dans les 
mêmes termes au père Jacques Santoni, désigné comme provincial du 
Canada en 1851, dont le bon gouvernement devra compter sur la pro-
tection de la Sainte Vierge afin de préserver l’unité et la paix pour une 
mission évangélique efficace :

Soyez pleins de sollicitude en premier lieu pour conserver parmi eux 
l’unité d’esprit dans le lien de la paix et promouvoir incessamment 
le zèle et la pratique de l’observance régulière ; à cette fin nous sup-
plions le ciel de vous accorder un puissant secours et l’ample protec-
tion de la Bienheureuse Vierge Marie conçue sans tache11.

L’importance de Marie dans la vie communautaire des Oblats est 
telle que le Fondateur n’hésitait pas de souligner le caractère obligatoire 
de la dévotion mariale :  il faut que nous ayons une grande dévotion 
envers Marie dans notre congrégation12. Il s’efforcera de susciter et de 
nourrir cette dévotion mariale par le biais des exercices spirituels pro-
posés à chaque communauté. Il serait trop long de les reprendre tous, 
mais signalons quand même les plus importants :

La visite à la Sainte Vierge Marie 

C’est un vieil exercice pratiqué depuis Venise, mais aussi au sémi-
naire Saint-Sulpice à Paris, introduit dans l’Association de la Jeunesse 
Chrétienne. Cette visite calquée sur le modèle de la visite du Saint-Sa-
crement a lieu normalement le matin. Ce qui donne une tonalité mariale 
à tout le reste de la journée, car en tout temps et en tout lieu, Marie ne 
doit pas quitter l’esprit de l’Oblat. Le directoire des novices de 1853 
fournit les détails sur le déroulement de cette visite matinale à la Vierge 
Marie. Comme on peut constater aisément, Marie nous porte toujours à 
Jésus qui est au centre de toute vie spirituelle :

La visite commence avec l’Ave Maris Stella, suivie d’une pieuse lec-
ture. Après quelques instants de silence, pour trois ou quatre minu-
tes, on entonne un chant à l’honneur de Marie. Le reste du temps 
est occupé avec quelque prière récité du Notre Père ou bien on reste 
en silence […] Durant les moments de silence on peut repenser à la 

11 Au père Santoni, 02.07.1851, in EO I, 2, p. 20.
12 Au père Tempier, 203.1826, in EO I, 7, p. 65.



St
ud

ia
 4

   
l 

 2
06

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

lecture faite ou bien on peut faire quelque réflexion sur le temps li-
turgique ou bien présente ses propres nécessités à Notre Seigneur. Il 
ne faut pas oublier de prier pour nos frères qui gémissent sous l’es-
clavage du démon ou dans les flammes du purgatoire. Il est recom-
mandé de faire la communion spirituelle dans chaque visite au Saint 
Sacrement et à la Sainte Vierge13.

Une façon particulière de réciter le rosaire

Les Oblats ne doivent pas se soustraire à l’expression commune 
de la piété mariale des chrétiens qu’est le rosaire. Dans la Règle, le 
Fondateur le recommande fortement à ses confrères : « Ils [les Oblats] 
diront tous les jours le chapelet »14. Et dans la façon de le réciter15, il 
introduit quelques touches particulières et y ajoute un certain nombre 
des mystères. Avec ses compagnons, le père de Mazenod réorganisent 
le rosaire en 18 mystères au lieu de 15 comme on le faisait d’habitude. 
Chaque fois avant le 5ème mystère, on médite un aspect particulier de la 
vie de Jésus. Pour les mystères joyeux, on médite l’adoration de la part 
des Anges, des Bergers et des Mages ; pour les mystères douloureux, 
on médite sur Jésus déshonoré par nous et finalement pour les mystères 
glorieux, on contemple le Christ assis à la droite du Père16. Le rosaire 
prié en communauté est la « pratique de piété la plus importante » en 
l’honneur de Marie Immaculée  ; il convient donc d’y mettre tous les 
soins car on en connait le motif et le bénéfice :

La pratique de piété la plus importante en son honneur est le rosai-
re récité en commun. Nous devons donc aimer cette prière, la faire 

13 Directoire du Noviciat de Notre Dame de l’Osier, 1853, p. 8.
14 Règle de 1818, Partie II, chap. 2, §2, Art. 5.
15 Par exemple, une brève adoration de la Trinité après le Pater Noster et les trois 

Ave Maria du début, correspondant chacun à la demande d’une vertu théologale et ma-
gnifiant les trois statuts de vie de la vierge Marie : Vierge, épouse et veuve.

16 G. CONSENTINO, Histoire de nos règles, I., Ottawa, 1955, pp. 360-361. Cette 
manière de prier le chapelet fut changée afin de se conformer aux normes du Saint-
Siège ; le père Tatin, alors Procureur général, l’a rappelé au Chapitre général de 1893 
en proposant de reprendre le rosaire normal (Cf. Idem, p. 161).



C
ha

pi
tr

e 
II

I 
  l

  
20

7 
 l

   
M

ar
ie

 d
an

s 
la

 p
en

sé
e 

et
 le

s 
au

tr
es

 é
cr

its

avec tendre dévotion […] ; c’est par elle que nous payerons la dette 
d’amour que nous avons envers Marie17.

Les autres prières mariales

Toutes les prières mariales connues et récitées dans l’Église pren-
nent chez le Fondateur une couleur particulière en raison de l’apparte-
nance “spéciale” des Oblats à Marie Immaculée dont ils sont les fils de 
prédilection. Les exercices spirituels courants commencent très souvent 
avec le Veni Sancte Spiritus suivi immédiatement de l’Ave Maria et se 
terminent avec le Sub Tuum praesidium. Même si cette prière mariale 
du Sub Tuum est récitée aussi dans diverses circonstances18. Dès 1821, 
la prière Tota pulchra es Maria est récitée par les Oblats. Pour des rai-
sons pratiques, le Fondateur décide dès 1843 de réciter cette prière à la 
fin de la journée parce qu’il juge incommode d’interrompre les com-
plies qui doivent suivre les vêpres. En 1856, le Fondateur « suggéra de 
le dire en l’honneur de l’immaculée Conception, dont le dogme avait 
été proclamé. Le chapitre de 1867 décida ensuite que cette prière se 
réciterait chaque jour après les complies »19. Le Salve Regina introduit 
par le Fondateur en 1826 conclut la prière du soir : « Dans toutes nos 
maisons, on récitera chaque jour, après la prière du soir, un Salve Re-
gina pour le Pape Léon XII notre insigne protecteur »20. Le Fondateur 
voulait que cette prière mariale soit récitée à l’intention du Pape Léon 
XII, en signe de gratitude pour l’approbation de la congrégation. On 
arrêta de la réciter en communauté après la mort de cet illustre Pape 
en 1829. Le cantique Maria, Mater gratiae quant à lui, prit une conno-

17 Règles et Constitutions à l’usage des FF. Convers de la Société des Mission-
naires Oblats de la Très Sainte et Immaculée Vierge Marie. Troisième partie. Directoire 
ou règles de conduite dans les principaux exercices. Chapitre VI.

18 G. CONSENTINO, Histoire de nos règles, pp. 26 ; 119 ; 212 et 257.
19 Prière oblate, Rome, 1986, p. 39.
20 Cette coutume changera après la mort de Léon XII le 2 février 1829 ; au lieu 

du Salve Regina, on célébrera le jour de l’anniversaire de son décès un office solennel 
en sa mémoire, à la maison où réside le Supérieur général (Registre des Délibérations 
des Chapitres Généraux de la Sociétés…, Manuscrits I, 1, pp. 30-31). A partir de 1865, 
le père Fabre, Supérieur général voulut que le Salve Regina soit récité en souvenir des 
derniers moments de la vie du Fondateur sur la terre des hommes (S. DUCHARME, 
Le Mariae Mater Gratiae et le Salve Regina à la visite du soir, in Ét.Obl. 12 (1953), 
pp. 206-208.



St
ud

ia
 4

   
l 

 2
08

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

tation particulière depuis la pieuse mort du père Suzane21 qui l’avait 
toujours sur les lèvres. Le Fondateur l’introduit par conséquent dans les 
habitudes des Oblats ; on le récite après le repas du soir pour implorer 
la grâce d’une bonne mort.

On ne perdra pas de vue que chez le père de Mazenod, toute prière 
à Marie revêt une dimension christologique et reste orientée vers la 
glorification du Christ, Unique Sauveur. C’est pour cela que la célé-
bration du sacrement de l’Eucharistie et la Communion au Saint Corps 
du Christ sont placés au centre du culte marial. La ferveur et le zèle de 
la dévotion mariale des Oblats demeurent entièrement au service de la 
conversion des âmes et de la réconciliation avec Dieu.

Le père Fausto Pelis écrit à juste titre :

[…] come conferma di una costante e profonda convinzione del Fon-
datore : si va al Padre attraverso il Figlio e si incontra il Figlio attra-
verso la mediazione della Madre, alla quale i suoi missionari devono 
ricorrere con estrema fiducia, con tutte le anime loro affidate22.

Marie dans les activités apostoliques et missionnaires 

Marie, mère de la mission

Dès les premières années de la fondation de la congrégation, bien 
longtemps avant son approbation pontificale, le père de Mazenod consi-
dère la Vierge Marie comme la Mère de la mission. Ce n’est nullement 
Marie elle-même qui s’arroge ce privilège, mais « le bon Dieu se plait 
à manifester la puissance qu’il a départie à cette chère Mère de la Mis-
sion »23. Si Dieu a voulu la Vierge Marie comme guide et protectrice, 
il devient impérieux de l’invoquer avant, pendant et après toute activité 

21  Le père Marie-Jacques Antoine Suzane (1799-1829), communément appelé 
Marius, ordonné prêtre en 1821, avait la préférence du Fondateur : « sa grande sainteté, 
son amour des âmes, son éloquence et beaucoup d’autres qualités en faisaient un hom-
me sur qui on pouvait fonder les plus belles espérances. Une mort prématurée arracha 
cet enfant bien-aimé à l’affection du père de Mazenod, le 31 janvier 1829 » (Voir MIS 
60 (1926), pp. 285-286). Le père Y. Baudouin décrit les circonstances de son décès dans 
le DHO, Vol. I, pp. 286-292).

22 DI BENEDETTO A. – PELIS A., Il cuore immacolato di Maria, Pescara, San-
tuario Cuore Immacolato di Maria, 1994, p. 213.

23 Au père Mye, octobre 1818, in EO I, 6, p. 51.



C
ha

pi
tr

e 
II

I 
  l

  
20

9 
 l

   
M

ar
ie

 d
an

s 
la

 p
en

sé
e 

et
 le

s 
au

tr
es

 é
cr

its

missionnaire ; mais surtout avant de commencer la mission afin de met-
tre les missionnaires et leur sainte entreprise sous la bannière de cette 
Bonne Mère. Il en fut ainsi pour le premier envoi au Canada en 184124 ; 
dix ans plus tard, le Fondateur expédie un autre groupe avec la même 
invocation25. 

A l’occasion du départ des Frères Ryan et Faraud, toujours pour 
le Canada, il écrit au père Guigues en 1846 : « Je les livre donc à la 
garde de Dieu et de notre bonne mère. Ils partent contents. C’est l’es-
sentiel »26. On trouve aussi la même référence à Marie lorsqu’il rédige 
l’acte de nomination du père Etienne Semeria comme supérieur de la 
mission de Ceylan (aujourd’hui Sri Lanka) en 184727. Deux ans après, 
le Fondateur réagit à la première correspondance de Ceylan ; il s’em-
presse de bénir le groupe en le plaçant de nouveau « sous la maternelle 
protection de Marie Immaculée »28.

Ces lettres d’envoi en mission ont quelques dénominateurs com-
muns, notamment  : l’assistance des Anges du ciel, l’assurance de la 
prière de toute la congrégation et surtout la protection maternelle de 
la Vierge Marie qui sert aussi de Guide et Gardienne de la mission. Le 

24 Le Fondateur recommande : « Vous tous, entreprenez donc votre voyage d’un 
joyeux, empressé et de bon gré ; que l’ange du Seigneur vous accompagne, et que soit 
votre guide et patronne la bienheureuse Vierge Marie conçue sans tache, dont vous 
vous souvenez que c’est un devoir spécial de votre vocation de propager en tout lieu le 
culte » (Au père Honorat, in EO I, 1, p. 11).

25 « Allez donc au nom du Seigneur, fils bien-aimé, vers cette portion de notre 
famille qu’une si grande distance sépare de nous et que poursuivant de toute l’affection 
de notre cœur nous avons constamment présente et intimement unie à nous. Pour son 
bien accomplissez fidèlement le ministère qui vous est confié. Que la Très Sainte et Im-
maculée Vierge Marie, notre mère très aimante, vous garde assidûment sous sa protec-
tion ; que l’Ange de Dieu vous soit pareillement propice à l’aller et au retour ; pendant 
ce temps, nous ne cesserons pas d’implorer du ciel une abondante pluie de grâce pour 
vous » (Au père Tempier, 01.05.1851, in EO I, 2, p. 14).

26 Au père Guigues, 24.05.1846, in EO I, 2, p. 137.
27 « Maintenant, allez, fils aimé, à l’œuvre qui vous est confiée ainsi que ceux que 

nous avons choisis pour être vos associés jusque dans ces régions extrêmes de l’Asie, 
pour la plus grande gloire de Dieu, à promouvoir là et en tout lieu. Que la Très Sainte 
et Immaculée Vierge Marie notre prévoyante Mère vous garde assidûment sous sa pro-
tection. Que les anges de Dieu vous assistent ; et quant à nous, fils aimé dans le Christ, 
nous ne cesserons pas d’implorer pour vous une abondante pluie céleste » (Au père 
Semeria, 24.10.1847, in EO I, 4, p. 3).

28 Au père Semeria, 25.01.1848, in EO I, 4, p. 9.



St
ud

ia
 4

   
l 

 2
10

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

Fondateur n’évoque pas la Sainte Vierge seulement pour les grands et 
longs voyages missionnaires, mais aussi pour tous les autres déplace-
ments ordinaires29. Le Fondateur note, par exemple, dans son Journal 
du 11 juillet 1845, son départ pour Rome à l’occasion du mariage de 
son unique nièce : « Je me suis rendu à des vœux si légitimes et je pars 
avec Jeancard, à la garde de Dieu et de notre bonne Mère »30.

Appelés à propager la dévotion mariale, les Oblats chercheront 
aussi à susciter l’amour de la Vierge Marie chez les fidèles durant leurs 
activités missionnaires. Le Fondateur insiste : 

On n’oubliera pas non plus d’inspirer aux néophytes une dévotion 
tendre pour la Bienheureuse Vierge Marie et de les initier aux prati-
ques pieuses, en l’honneur de l’Immaculée Mère, les plus assorties 
à leur situation31.

Marie dans l’apostolat des sanctuaires 

Pour répondre adéquatement au devoir de promouvoir la piété ma-
riale, le Fondateur encourage l’apostolat dans les sanctuaires marials. 
Ceux-ci deviennent, à ses yeux, de hauts-lieux de dévotion envers la 
Bonne Mère pour les Oblats eux-mêmes et pour les fidèles à leur char-
ge. Dans sa correspondance, bon nombre des lettres insistent sur l’im-
portance, voire même la nécessité de la présence oblate dans ces lieux 
consacrés spécialement à la promotion du culte à Marie. Les raisons 
qui poussent le Fondateur à établir ses Oblats dans les sanctuaires sont 
multiples comme on peut le remarquer dans cette lettre, écrite par lui-
même, mais signée par l’Évêque d’Avignon : 

la congrégation des Missionnaires Oblats de Marie de la très sainte 
vierge Marie conçue sans la tache du péché originel ; Voulant donner 
une nouvelle preuve de notre affection paternelle pour nos ouailles, 
et de notre sollicitude pastorale pour la sanctification du troupeau 

29 «  Nous avons vu comment de 1816-1826, le V. Fondateur avait développé 
dans son Institut naissant le culte de l’Immaculée Mère, soit par des acclamations lors 
des exercices publics à la Mission d’Aix, soit par des invocations privées à réciter en 
voyage » (L.-N. BOUTIN, La vie spirituelle de Mgr de Mazenod, p. 73).

30 Journal de Rome, 11.07.1845, in EO I, 17, p. 175.
31 Instruction de notre Vénéré Fondateur relative aux missions étrangères, Mai-

son générale, Roma, via Vittorino da Feltre, 5, 1936, pp. 14-15.



C
ha

pi
tr

e 
II

I 
  l

  
21

1 
 l

   
M

ar
ie

 d
an

s 
la

 p
en

sé
e 

et
 le

s 
au

tr
es

 é
cr

its

confié à nos soins par la divine providence  ; Nous avons appelé, 
établi et constitué canoniquement dans la maison de Notre-Dame 
de Lumières […], une communauté des missionnaires, les chargeant 
spécialement : 1- d’être les gardiens du sanctuaire de Notre-Dame 
de Lumières pour y perpétuer et y propager toujours davantage la 
dévotion à la très sainte Mère de Dieu, et y donner une bonne direc-
tion à la piété des fidèles qui accourent dans ce saint lieu de toutes 
les parties de notre diocèse et de plus loin encore ; 2- d’évangéliser 
toutes les paroisses de notre diocèse soit par des missions, soit par 
des retraites spirituelles, sur la demande qui leur en sera faite par 
messieurs les curés, ou sur les indications que nous leur donnerons 
directement nous-mêmes ; 3- de donner des retraites spirituelles aux 
prêtres qui seront bien aise d’aller se recueillir quelques jours dans la 
sollicitude à l’ombre du sanctuaire de la sainte Vierge32.

Du vivant du Fondateur, on compte déjà bon nombre des sanctuai-
res confiés à la sollicitude des Oblats33. Dans ses écrits, les sanctuaires 
se présentent essentiellement comme des lieux de prière, de ressource-
ment et de discernement spirituel, cadre favorable pour le recrutement 
des vocations, endroits par excellence de la promotion d’une dévotion 
mariale authentique et carrefour propice pour la conversion et la récon-
ciliation des âmes.

Sanctuaires, lieux de prière, de ressourcement et de discernement 
spirituel

Il va sans dire que les sanctuaires offrent un cadre propice pour 
prier. On y prie pour tous les besoins et pour tout le monde sans oublier 
le Fondateur lui-même34. A notre Dame de Laus, le Fondateur offre le 
sacrifice de la messe à l’intention de son père malade afin d’obtenir 

32 EO I, 18, pp. 187-188.
33 On peut citer Notre-Dame de Laus (1818), Notre-Dame de la Garde (1830/1831), 

Notre-Dame de l’Osier (1834), Notre-Dame des Lumières (1837), Notre-Dame de la 
Croix de Parménie (1842), Notre-Dame du Bon Secours (1846), Notre-Dame de Sion 
(1850), Notre-Dame de Talence (1853) et Notre-Dame de Cléry (1854).

34 Dans leurs prières aux pieds de Marie, les Oblats n’oublieront pas d’avoir une 
pensée pieuse pour l’ensemble de la Congrégation et spécialement de son Supérieur 
général (EO I, 8, p. 122 ; I, 9, p. 123 ; 21, p. 41 et 10, p. 268).



St
ud

ia
 4

   
l 

 2
12

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

de Dieu par l’intercession de la Sainte Vierge, son rétablissement35. Il 
n’est pas rare que le père de Mazenod rappelle à ses confrères que la 
pastorale dans les sanctuaires répondent au devoir de propager le culte 
marial leur ‘imposé’ par l’Église36. Les sanctuaires ne sont pas pour les 
‘rendez-vous de dissipation per se divertir’ mais des lieux de ressour-
cement, de conversion et de renouvellement de la vie chrétienne37. On 
sait aussi que le Fondateur, toujours désireux d’une meilleure formation 
des prêtres, trouvera dans les sanctuaires un cadre paisible, un asile pré-
cieux pour leurs retraites et leur ressourcement spirituel.

La présence et la prière de Marie aident en ces saints lieux où rè-
gnent généralement le recueillement et le silence. Il conviendrait, pense 
le Fondateur, d’y envoyer aussi sans hésiter ceux qui éprouvent le be-
soin d’un discernement spirituel personnel. C’est ce qu’il conseille tour 
à tour au père Mille, au Frère Saluzzo et au père Verdet38.

35 « J’ai offert ce matin, écrit le Fondateur à son père, le saint sacrifice pour obtenir 
de Dieu par la protection de la Sainte Vierge, votre prompt rétablissement. Nous conti-
nuerons pendant neuf jours à faire des prières dans cette intention » (EO I, 15, p. 196).

36 C’était encore par une disposition admirable de la bonté de Dieu sur nous le 
troisième célèbre sanctuaire de la sainte Vierge que nous étions chargés de relever, de 
servir, d’entretenir en employant toutes nos ressources temporelles et morales pour re-
mettre en honneur le culte de notre sainte Mère et propager sa dévotion conformément 
aux fins de notre institut. Il me semblait m’entendre répéter les paroles des lettres apos-
toliques par lesquelles le souverain pontife approuvait notre institut et notre congréga-
tion » (Journal, 02.06.1820, in EO I, 18, p. 179).

37 E. MAZENOD, Acte de visite de la maison de Notre-Dame de l’Osier, 16 juillet 
1835 (cf. Arch. Gén. OMI, DM IX 4). 

38 Pour le Frère Saluzzo, mal en point dans sa vie religieuse, le Fondateur écrit au 
père Mille : « Vous ne me dites rien de Saluzzo, qu’en avez-vous fait ? Ma lettre, me 
disiez-vous la dernière fois que vous m’avez parlé de lui, ne lui avait fait pas grande 
impression. J’en conclus qu’il est bien malade. Je le plains de toute mon âme. Mon 
dernier remède était de le placer sous la protection de la sainte Vierge en le faisant 
passer quelques temps à Notre-Dame [de Laus]. Qu’en est-il de lui ? A-t-il ouvert les 
yeux ? S’est-il endurci ? Lors même qu’il aurait enfin aperçu le précipice, je pense qu’il 
lui serait utile de venir à Notre-Dame, à moins que vous ne le jugez tellement raffermi 
qu’il n’ait plus à vous donner des inquiétudes » (Au père Mille, 19.12.1831, in EO I, 
8, p. 45). Et au Frère Saluzzo lui-même, le père de Mazenod écrit le 8 décembre 1831 : 
« Vous viendrez d’abord à Notre-Dame du Laus pour vous placer jusqu’à nouvel ordre 
sous le manteau de Notre Bonne Mère. C’est la dernière ressource que j’emplie pour 
vous sauver ». Le Fondateur écrit le 23 septembre 1851 au père Verdet : « nous pèserons 
tout au poids du sanctuaire. Venez avec tout ce qui est à votre usage comme ne devant 
plus retourner à la Blachère, mais avant de quitter le Sanctuaire, invoquer avec ferveur 



C
ha

pi
tr

e 
II

I 
  l

  
21

3 
 l

   
M

ar
ie

 d
an

s 
la

 p
en

sé
e 

et
 le

s 
au

tr
es

 é
cr

its

Sanctuaires, lieux de recrutement des vocations

Les sanctuaires apparaissent aussi comme des lieux stratégiques 
d’où partent les missionnaires. Après s’être ressourcés eux-mêmes, ils 
se dispersent dans les campagnes pour évangéliser. Pénétrés de la piété 
envers Marie, ils peuvent alors la répandre chez les fidèles. L’expé-
rience du Fondateur le contraint à insister sur la dimension mariale de 
la vie chrétienne chez les jeunes. Il faut aussi dire que la petite Société 
des Missionnaires Oblats éprouve un besoin cuisant en personnel. Le 
Fondateur croit cependant que ce souci d’attirer les vocations doit être 
confié à la Bonne Mère. C’est pour cette raison que les sanctuaires ma-
rials confiés aux Oblats deviendront très vite des lieux privilégiés pour 
la prière et le recrutement des jeunes désireux de partager la vie reli-
gieuse oblate. Ainsi, écrit le Fondateur : 

Je viens enfin, d’accepter ce service autant pour relever la dévotion 
à la sainte Vierge que pour recruter s’il est possible quelques bons 
sujets. Mais il me faut un personnel pour cet établissement, j’espère 
placer à intérêt sur ce fond de confiance en Marie39.

Sanctuaires, lieux de conversion et de réconciliation

Déjà dans la Bulle de l’approbation de la congrégation, le Pape 
Léon XII indiquait clairement la tâche conférée aux Oblats de Marie 
Immaculée ; celle de « ramener dans le sein de la miséricorde de Marie, 
les âmes des pécheurs ». C’est en réponse à cette mission que les Oblats 
desservent les sanctuaires consacrés à la Vierge Marie. Ils mettent à pro-
fit ce cadre marial pour manifester la compassion maternelle de Marie 
pour l’humanité40, inviter à la conversion, à la pratique des sacrements, 
notamment la communion fréquente, la pénitence et la réconciliation. 
Les éloges des fidèles et des Curés ne manquent pas vis-à-vis des mis-

la Très sainte Vierge pour qu’elle nous obtienne les lumières qui nous sont nécessaires 
pour prendre une détermination conforme au bon plaisir de Dieu, à l’édification de 
l’Église, utile au salut des âmes et à votre propre sanctification. C’est vous dire beau-
coup en peu de mots » (Au père Verdet, 23.09.1851, in EO I, 2, p. 26). 

39 A Monsieur l’Évêque de Montréal, 06.02.1845, in EO I, 1, p. 121.
40 E. DE MAZENOD, Lettre Circulaire aux Curés du diocèse de Marseille, 21 

septembre 1843.



St
ud

ia
 4

   
l 

 2
14

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

sionnaires Oblats qui travaillent pour la conversion des cœurs dans les 
sanctuaires :

Au besoin on pourrait consigner ici le témoignage de M. le Curé de 
Chorges qui a constamment habité le Laus dès une époque antérieure 
à notre prise de possession et de tant d’autres personnes qui en font 
chaque jour l’observation. Ils l’attribuent tous avec raison au soin 
que la Congrégation a toujours pris de remplir sa mission dans ce 
lieu de bénédiction. De là un concours toujours croissant de fidèles 
qui accourent aux pieds de notre bonne Mère, assurés qu’ils sont de 
rencontrer sur les marches du trône terrestre de la Reine du Ciel des 
ministres zélés de son divin Fils, spécialement chargés de réconcilier 
les pécheurs sur lesquels cette Mère de miséricorde appelle par sa 
puissante protection le pardon et la paix. De là tant de conversions. 
De là un renouvellement de ferveur pour tant d’âmes pieuses que la 
bonne odeur des parfums de Marie, l’éclat des merveilles qu’elle ne 
discontinue pas d’opérer, et il faut dire, l’édification qu’elles se pro-
mettent à la vue d’une communauté régulière, attirent journellement 
dans le sanctuaire41.

Cet aspect de la conversion des pécheurs est extrêmement impor-
tant  ; même si les sanctuaires marials promeuvent la dévotion à Ma-
rie, ils se préoccupent avant tout de l’évangélisation des fidèles et la 
conversion des âmes. Pour le Fondateur, la spiritualité des sanctuaires 
reste fortement christologique ; c’est pourquoi, on y développera aussi 
la dévotion au Sacré-Cœur de Jésus et incitera les fidèles à communier 
fréquemment. C’est avant tout le souci d’annoncer le Christ et l’Evan-
gile qui justifie la présence ses Missionnaires Oblats dans les sanctuai-
res marials :

C’était le Sauveur notre chef qui nous remettait ces sanctuaires et 
qui nous y plaçait comme dans une citadelle d’où nos missionnaires 
devaient se répandre dans les divers diocèses pour y prêcher la pé-
nitence et y recueillir ces admirables fruits de conversion qui font le 
sujet de notre incessante admiration et de l’édification de tous ceux à 
qui la connaissance en parvient42.

41 E. MAZENOD, Acte de visite de la maison Notre-Dame de Laus, 18 octobre 
1835.

42 Journal, 02.06.1837, in EO I, 18, p. 180.



C
ha

pi
tr

e 
II

I 
  l

  
21

5 
 l

   
M

ar
ie

 d
an

s 
la

 p
en

sé
e 

et
 le

s 
au

tr
es

 é
cr

its

Sanctuaires, lieux par excellence du culte marial et école de la vraie 
dévotion

Les missionnaires Oblats de Marie Immaculée ont su développer 
dès le début de la congrégation une dévotion mariale comme leur de-
mandait la première Règle, de « regarder Marie toujours comme leur 
Mère ». Dans les premières prédications de mission, ils n’aménagent 
aucun effort pour partager cette dévotion avec leurs fidèles. La Bulle du 
Pape Léon XII, en approuvant la congrégation, leur donnait une nouvel-
le impulsion sur la dimension mariale de leur vie et de leur apostolat car 
désormais comme première famille religieuse dédiée à Marie Immacu-
lée, ils doivent conduire à Marie les âmes des pécheurs (ad eius Matris 
misericordiae sinum perducere conentur hominis). A la vérité, c’est le 
Seigneur Jésus Christ lui-même qui confie aux Oblats, par le truche-
ment de son Vicaire sur terre, cette deuxième mission de promouvoir le 
culte marial après celle d’évangéliser les pauvres des campagnes. Dans 
cette perspective, les sanctuaires marials deviennent des lieux de prédi-
lection pour promouvoir la dévotion à Marie Immaculée :

Nous étant rendus à Notre-Dame de l’Osier pour y visiter le nouvel 
établissement que la providence a ménagé à notre Congrégation, no-
tre premier soin a été de remercier le Seigneur de la faveur insigne 
qu’il a daigné nous accorder en nous appelant dans ce sanctuaire 
pour y relever le culte de la Très sainte Vierge, et puiser dans le sein 
de cette bonne Mère les grâces qui sont nécessaires aux sujets de 
notre Institut pour s’acquitter dignement du grand ministère apos-
tolique qu’ils doivent exercer dans ces contrées […]. Mgr l’Évêque 
de Grenoble […] s’est enfin déterminé à appeler notre Congrégation 
spécialement chargée par l’Église de propager le culte de Marie, et 
consacrée par une vocation expresse à la conversion des âmes, afin 
qu’elle travaillât efficacement à ramener la dévotion de Notre-Dame 
de l’Osier à sa primitive institution en même temps qu’elle emploie-
ra un certain nombre de ses membres au saint ministère des missions 
dans le diocèse. Ainsi, la Congrégation est placée à l’Osier précisé-
ment selon l’esprit de son Institut pour évangéliser les âmes les plus 
abandonnées de ce vaste diocèse, et pour contribuer de tout son pou-
voir à relever la gloire de la Sainte Vierge en donnant une meilleure 



St
ud

ia
 4

   
l 

 2
16

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

direction à la dévotion des fidèles envers cette bonne Mère de tous 
les chrétiens, notre bien-aimée patronne43.

Pas plus tard que six mois, le père de Mazenod rappelle, sans jam-
bages, l’agréable devoir imposé par l’Église à sa congrégation : 

Puisque la divine providence nous a appelés pour remettre en hon-
neur la dévotion à Notre-Dame de Lumières, il faut accomplir notre 
mission en entier, et rétablir en même temps ce que le Seigneur ne 
voulu pas séparer dans la manifestation de sa puissance et de sa vo-
lonté. On fera pour cela un appel aux fidèles44.

Au début du mois de juin 1837, le Fondateur insistera avec force 
et par plusieurs fois sur l’obligation de propager la dévotion mariale. 
Certainement, les circonstances s’y prêtaient, car le 2 juin de la même 
année, en la fête du Sacré-Cœur de Jésus, les Oblats s’établissaient au 
sanctuaire Notre-Dame des Lumières, sixième maison de la congréga-
tion et troisième prise de possession d’un sanctuaire marial. Après une 
longue prière d’adoration au Saint-Sacrement, le Fondateur mis la nou-
velle communauté sous la protection de Jésus, Maître et Sauveur. Il voit 
le fait d’être placés au sanctuaire comme une occasion précieuse, mieux 
providentielle de redresser la piété mariale des fidèles : 

C’était encore par une disposition admirable de la bonté de Dieu 
sur nous le troisième célèbre sanctuaire de la sainte Vierge que nous 
étions chargés de relever, de servir, d’entretenir en employant toutes 
nos ressources temporelles et morales pour y remettre en honneur 
le culte de notre sainte Mère et propager sa dévotion conformément 
aux fins de notre institut. Il me semblait m’entendre répéter les pa-
roles des lettres apostoliques par lesquelles le souverain Pontife ap-
prouvait notre institut et notre Congrégation45.

43 Acte de visite de la maison de Notre-Dame de l’Osier, 16 juillet 1835 (Voir Arch. 
Gén. OMI, DM IX 4). Le Fondateur écrira plus tard dans le même sens pour confirmer 
la nécessité de l’apostolat marial de la Congrégation : « […], nos missionnaires sont 
spécialement appelés à travailler dans les diocèses méridionaux, dont ils connaissent 
l’idiome, et qu’étant placés par le Saint-Siège sous la protection de la Sainte Vierge, ils 
ont une prédilection particulière pour se fixer dans les sanctuaires qui sont consacrés en 
son honneur » (A Mgr Dupont, 07.12.1836, in EO I, 13, p. 130).

44 Journal, 02.06.1837, in EO I, 18, p. 178.
45 Ibidem., p. 179.



C
ha

pi
tr

e 
II

I 
  l

  
21

7 
 l

   
M

ar
ie

 d
an

s 
la

 p
en

sé
e 

et
 le

s 
au

tr
es

 é
cr

its

Le lendemain, 3 juin de la même année, le Fondateur adresse une 
lettre au père Casimir Aubert, alors maître des novices à Marseille en 
insistant une fois de plus sur le même sujet : 

C’est une chose admirable que de nous voir chargés ainsi des sanc-
tuaires les plus célèbres de la sainte Vierge. Il semble que le bon 
Dieu nous ménage le moyen d’accomplir les desseins de sa Provi-
dence et de nous acquitter du devoir qui nous a été imposé par le 
Chef de l’Église lorsqu’il institua notre Congrégation46.

Le 9 juin 1937, le Fondateur revient à la charge et avec beaucoup 
plus de clarté sur la promotion du culte marial. A ses yeux, ses mission-
naires Oblats sont 

les gardiens du sanctuaire de Notre-Dame de Lumières pour y per-
pétuer et y propager toujours davantage la dévotion à la très sainte 
Mère de Dieu et y donner une bonne direction à la piété des fidè-
les47. 

Les sanctuaires marials sont, à n’en point douter, une école de la 
« vraie dévotion », d’une piété mariale juste et authentique. Par école, 
nous entendons un espace approprié pour instruire et éduquer. Cela sup-
pose une bonne et précise information sur la doctrine qui attribue à 
Marie sa juste place dans le plan du salut sans obstruer en rien celle de 
Jésus Christ, l’Unique Sauveur et Médiateur entre Dieu et les hommes. 

Le Fondateur ne cessera de tirer l’attention des Oblats et spéciale-
ment ceux qui sont affectés dans la pastorale des sanctuaires de donner 
une bonne direction à la dévotion mariale des fidèles. On doit recon-
naître que le culte à Marie, si on y prend garde, ainsi que certaines de 
ses expressions peuvent prêter le flanc à la confusion, voire même à 
l’hérésie. Pasteur averti, Monseigneur de Mazenod connaît ce terrain 
glissant qu’est la piété mariale. Son amour pour Marie Immaculée vou-
drait être profond mais aussi orthodoxe, c’est-à-dire, en syntonie avec 
la doctrine de l’Église. Dans son entreprise de « donner une meilleure 
direction à la piété populaire  », il insistera pour que les missionnai-
res Oblats s’adonnent à une sérieuse pastorale promouvant une juste et 
authentique dévotion envers la Mère de Dieu. Cette pastorale doit viser, 

46 Au père Casimir Aubert, 03.06.1837, in EO I, 9, p. 33.
47 Journal, 09.06.1837, in EO I, 18, p. 187.



St
ud

ia
 4

   
l 

 2
18

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

selon le Fondateur, quatre objectifs principaux, à savoir : combattre les 
abus (en corrigeant surtout les erreurs et en évitant les exagérations), 
indiquer la bonne direction (en instruisant les fidèles sur la vraie dévo-
tion), conduire les âmes à Marie (conformément à la seconde fin de la 
congrégation reçue de l’Église) et privilégier la conversion des cœurs. 
C’est pourquoi, il écrit :

souvenez-vous que la Providence vous a placés au service de ce 
sanctuaire pour donner une meilleure direction à la dévotion des peu-
ples. Que leur vœu à la sainte Vierge les conduise à la conversion par 
votre ministère48.

Mais choqué par certaines extrapolations, le Fondateur sera encore 
plus explicite en appelant à corriger vertement les erreurs pour que la 
gloire de Marie ne dame pas le pion à celle de Jésus ni ne lui fasse mau-
vais écran. Les hommages à Jésus Sauveur doivent toujours dépassés 
ceux que l’on rende à sa Mère : 

Je suis allé visiter l’église des Aygalades. Proal était ravi de pouvoir 
me montrer la magnificence de son trône de la sainte Vierge pour le 
mois de mai. C’est encore la statue de la sainte Vierge, placée sur 
l’autel où repose la divine eucharistie; jamais autel n’a été paré de la 
sorte pour l’exposition solennelle du très saint sacrement. Les chan-
deliers et les fleurs partent du bas du sanctuaire et s’élèvent jusqu’à 
la hauteur démesurée où est placée la statue. Ce genre de décoration 
prend dans tout le diocèse. Je ne crois pas qu’on puisse le tolérer. 
Ce sera une des premières choses que je réformerai. Je m’aperçois 
qu’insensiblement le culte extérieur que l’on rend aux statues de la 
sainte Vierge dépasse de beaucoup en pompe et en hommages sen-
sibles celui que l’on accorde à notre Seigneur dans la divine eucha-
ristie. Cela s’applique aux processions comme aux fêtes. Il y a long-
temps que je suis choqué de cette inconvenance qui est poussée à 
l’excès par la manie que l’on a dans ce pays-ci de vouloir toujours 
faire quelque chose de plus que son voisin. Ils aiment essentielle-
ment à faire la chapelle. Passe pour cela, mais que l’on ne s’écarte 
pas de l’esprit fondamental de notre sainte religion49.

48 Au père Guigues, 03.09.1835, in EO I, 8, p. 172.
49 Journal, 18.05.1837, in EO I, 18, pp. 159-160.



C
ha

pi
tr

e 
II

I 
  l

  
21

9 
 l

   
M

ar
ie

 d
an

s 
la

 p
en

sé
e 

et
 le

s 
au

tr
es

 é
cr

its

A peine nommé Évêque titulaire de Marseille, Mgr de Mazenod 
considère très grave l’abus de glorifier la Vierge Marie plus que le 
Christ  ; il se résout non seulement de corriger ces erreurs ponctuels, 
mais aussi de faire du redressement de la piété mariale un des program-
mes-clés de sa pastorale épiscopale :

J’ai encore remarqué aux Caillols qu’à l’occasion de la fête de la Na-
tivité, le curé avait placé la statue de la Vierge sur l’autel précisément 
au-dessus de l’exposition en marbre où doit être placé le saint sacre-
ment lorsqu’on l’expose. L’autel était garni en forme de reposoir, en-
touré de chandeliers et de vases jusqu’à terre. Aux pieds de la statue, 
étaient placés un grand nombre de cierges très rapprochés donnant 
une clarté de lampions, c’est-à-dire très vive. Certainement on n’en a 
jamais fait la moitié pour le saint sacrement dans cette église depuis 
qu’elle est bâtie. Je me confirme toujours plus dans la résolution de 
corriger cet abus très grave à mes yeux50.

Il faudrait une étude complète pour comprendre davantage les rai-
sons et surtout recueillir le fruit que procurait l’apostolat des Oblats 
dans les sanctuaires marials à leur charge. On trouverait sans doute que 
les bienfaits de cet apostolat profitaient tant aux fidèles et aux Oblats 
eux-mêmes. Quoi qu’il en soit, les sanctuaires marials confiés aux mis-
sionnaires Oblats devenaient très vite de véritables terrains de mission 
où la jeune congrégation combine assez bien la fin première de son 
charisme d’évangéliser les pauvres et la seconde lui confiée par l’Église 
de promouvoir le culte à la Vierge Marie. Dès l’origine de la congréga-
tion, le père de Mazenod comprit les enjeux pastoraux des sanctuaires 
comme lieux stratégiques et plaques tournantes de la pastorale des dio-
cèses. Eu égard à tous les avantages, surtout spirituels, que les Oblats 
tiraient de l’apostolat dans les sanctuaires, le Fondateur ressentait le 
fait de quitter un sanctuaire marial comme une vraie perte et une grande 
épreuve. La nouvelle de déguerpir un sanctuaire marial, surtout lorsque 
les Oblats y sont contraints, déchirait le cœur du Fondateur et devenait, 
pour reprendre ses propres mots, « un sujet de trouble et d’inquiétude », 
voire même une « atroce persécution »51. 

50 Idem., pp. 271-272.
51 Le cas par exemple du sanctuaire Notre-Dame de Laus, dans le diocèse du Gap, 

que les Oblats desservent depuis 1818. Mgr Augustin de La Croix d’Azolette, Évêque 



St
ud

ia
 4

   
l 

 2
20

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

En effet, les missionnaires Oblats de Marie Immaculée desservent 
par exemple le sanctuaire Notre-Dame de Laus dans le diocèse du Gap 
depuis 1818. Un nouvel Évêque décida brusquement de les faire rem-
placer. La déception du Fondateur fut partagée par tous les Oblats ainsi 
que bon nombre des fidèles. Ils ressentirent tous, comme un seul hom-
me, la douleur de devoir quitter un sanctuaire marial et de renoncer à un 
apostolat si fructueux ; l’émotion, les regrets et les larmes scellèrent ce 
moment d’épreuve : 

Leur départ fut accompagné d’inexprimables émotions, écrit Mgr 
Jeancard. Le moment douloureux étant d’arrivé, on vit ces pauvres 
religieux se prosterner une dernière fois au pied de l’autel de Marie, 
où tout leur rappelait tant de faveurs obtenues  ; puis, leur longue 
prière terminée, baiser en les mouillants de leurs larmes les dalles du 
lieu saint et, le bâton du missionnaire des Alpes à la main, s’éloigner 
tristement, non sans jeter encore de temps en temps un regard de 
regret et d’amour sur ces murs sacrés si longtemps témoins de leur 
zèle pour les âmes et de leur filiale dévotion pour la Mère de Dieu 
[…]. Ils partirent, suivis des vœux et des bénédictions des fidèles et 
d’un bon nombre de prêtres touchés de leur humble et généreux ré-
signation52.

Il en fut de même partout où les Oblats quittaient, de gré ou de 
force, l’un ou l’autre sanctuaire marial. Au-delà des émotions suscitées 
par ces départs, le moins qu’on puisse dire est que les Oblats trouvaient 
dans ces lieux de pèlerinages que sont les sanctuaires marials un terrain 
propice pour leurs activités apostoliques et missionnaires. Les sanctuai-
res marials, qualifiés de « mission sur place » permettaient d’évangéliser 
et de convertir les fidèles attirés par la dévotion à Marie et par les fêtes 

de Gap (de 1837 à 1840) demande unilatéralement aux Oblats de céder le sanctuaire à 
une société des missionnaires diocésains. Mgr Louis Rossart qui prend le rêne du dio-
cèse du Gap en 1840 exécute cruellement le plan de son prédécesseur en 1841. Le Fon-
dateur digère mal cette décision qui le trouble par ailleurs ; voilà pourquoi, il emploie 
des mots très forts pour exprimer son regret et sa déception : « Lettre de Mgr l’évêque 
de Gap. Je ne l’ai pas ouverte, tant d’inquiétude. Quelle monstruosité ! Un évêque sus-
cite une si atroce persécution contre une congrégation qui fait tant de bien depuis vingt 
ans dans le diocèse qu’il est venu gouverner. Je n’ai pas le courage d’entamer le récit 
de ce tas d’infamies » (Journal, 19.11.1839, in EO I, 20, p. 159. Voir aussi J. LEFLON, 
Eugène de Mazenod…, t. III, p. 730).

52 J. JEANCARD cité par Y. BEAUDOUIN, EO I, 9, p. XIV.



C
ha

pi
tr

e 
II

I 
  l

  
22

1 
 l

   
M

ar
ie

 d
an

s 
la

 p
en

sé
e 

et
 le

s 
au

tr
es

 é
cr

its

solennelles organisées en son honneur53. Les sanctuaires connaissaient 
un tel succès parce que les missionnaires pouvaient, croyons-nous, y 
atteindre plus facilement leur double mission : évangéliser les pauvres 
et en même temps cultiver la dévotion mariale.

Marie et la formation des Oblats

Il est intéressant de constater qu’aux yeux du père de Mazenod, 
la Vierge Marie prend soin des vocations oblates dès le début de leur 
formation. Aussi, est-t-il normal que ceux qui deviennent Oblats res-
sentent leur vocation comme une nouvelle vie engendrée par l’Esprit 
du Père grâce à l’intercession de la Bonne Mère. D’où le sens de cette 
exhortation en vue d’obtenir les vocations : 

Il faudrait pour cela que nos maisons fussent plus fournies de su-
jets, mon Dieu  ! Prions efficacement pour que le Père de famille 
nous envoie des ouvriers pour cultiver la vigne qu’il nous a confiée. 
Cette grâce, il appartient à notre bonne Mère de nous l’obtenir pour 
la gloire de son divin Fils ; demandons-la-lui avec ferveur et persé-
vérance54.

Quelques fois, le Fondateur pense aussi que pour attirer les voca-
tions, la prière des Oblats décédés (qu’il appelle nos saints) soit utile ; 
cependant, il insiste fortement sur le secours de la Sainte Vierge et de 
Saint Joseph pour aider la congrégation dans le recrutement des ouvriers 
apostoliques. 

il n’y a pas une mission qui ne réclame des secours, c’est que partout 
le champ est vaste et le zèle infatigable. J’espérais que nos saints en 
arrivant au ciel obtiendraient du Père de Famille d’autres ouvriers 
pour cultiver sa vigne. Dieu veut apparemment exciter notre ferveur 
par le sentiment du besoin et notre confiance en sa bonté ; ne nous 
décourageons donc pas et continuons à prier pour obtenir ce que 
nous désirons à si juste titre ; invoquons la sainte Vierge et saint Jo-
seph pour nous aider dans notre grand besoin55.

53 J. LEFLON, Eugène de Mazenod…, t. III, p. 731.
54 Au père tempier, 13.04.1826, in EO I, 7, p. 88.
55 Au père Vandenberghe, 21.04.1855, in EO I, 11, p. 265.



St
ud

ia
 4

   
l 

 2
22

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

Encore aujourd’hui, faut-il le reconnaître, le nom de Marie attire un 
peu partout bon nombre des vocations en même temps qu’il contribue 
à l’expansion de la congrégation56. Le contenu du texte du directoire 
mis à la disposition des novices traduise l’esprit et le genre de dévotion 
exigés aux Oblats : « la dévotion que nous devons avoir pour la divine 
Marie est toute singulière, et ne doit se rencontrer nulle autre part dans 
un si haut degré que chez nous »57. Morabito a raison lorsqu’il écrit que 
ce texte comprend « le résumé de tout ce que Mgr de Mazenod pensait 
sur la dévotion à Marie Immaculée, sur son objet, sur ses motifs, sur 
ses qualités »58. Le Fondateur adopte ce directoire, même s’il n’est pas 
de sa propre main, pour donner des normes fondamentales aux novices 
qui en sont à leur début dans la Société. Il cherche à nourrir leur amour 
envers Marie, Patronne et Mère de la congrégation. Bref ; le Fondateur 
voudrait inculquer à ses recrus une mentalité, un esprit marial. En par-
courant justement ce directoire, le lecteur est frappé tant par l’élégance 
du style que par la profondeur du contenu ; les interrogations, les ex-
pressions et les images sont de toute beauté :

Est-il possible d’aimer véritablement Jésus sans aimer sa divine 
Mère ? Et surtout maintenant que la dévotion à cette Vierge incom-
parable se diffuse d’une manière impressionnante, produit des fruits 
admirables de conversion et de grâce […], quelle honte pour nous, 
ses fils, ses Oblats, si nous ne l’aimions d’un amour ardent, si nous 
n’avions pour elle un dévouement sans bornes ! Elle est notre Mère. 
Elle a droit de notre part à un échange de tendresse filiale. Tous, 
nous lui devons la vocation à la Congrégation, nous attendons tous 
d’autres abondantes grâces pour le futur ; nous devons donc avoir 
une reconnaissance sans limites pour ses bienfaits et une confiance 
correspondante à sa bonté. Elle sera notre refuge […], notre force 
dans la faiblesse, notre avocate auprès de Dieu […], notre consola-
tion dans l’angoisse de l’épreuve […], chemin plus court et plus sûr 

56 Particulièrement dans les pays comme l’Italie, le Sri Lanka, l’Inde, Philippi-
nes, le Lesotho et bien d’autres, le nom de la Sainte Vierge Marie demeure le motif 
secret qui attirent bien des jeunes vocations dans la Congrégation : « […] sono state 
dagli Oblati intitolate o dedicate alla Madonna, un po’ dovunque, a testimonianza di 
un amore a Maria che è anche il segreto di una straordinaria diffusione dell’Istituto nel 
mondo » (DI BENEDETTO A.-PELIS F., Il cuore immacolato di Maria, p. 215).

57 Directoire du noviciat de Notre-Dame de l’Osier, 1853.
58 J. MORABITO, « L’Immaculée dans la spiritualité du Fondateur », p. 53.



C
ha

pi
tr

e 
II

I 
  l

  
22

3 
 l

   
M

ar
ie

 d
an

s 
la

 p
en

sé
e 

et
 le

s 
au

tr
es

 é
cr

its

vers l’amour de Jésus, la dévotion à Marie et surtout à Marie Imma-
culée est aussi le moyen le plus puissant pour obtenir la conversion 
des pécheurs […]. Bien des motifs pour nous consacrer sans réser-
ve au culte de notre Bonne Mère ! Nous ferons tout pour lui don-
ner les signes de notre amour, ou avec exercices de piété ou avec le 
zèle dans l’imitation de ses vertus. Nous chercherons de lui plaire en 
tout. Quand on aime, on trouve mille moyens de témoigner sa ten-
dresse59.

Ce directoire composé pour le noviciat de Notre-Dame de l’Osier60 
en 1853 mentionne bien d’autres prières et pratiques en relation avec la 
Sainte Vierge comme le traditionnel Angelus Domini, la prière Ô Jesu 
vivens in Maria de Condren retouchée par Olier, les Samedis en l’hon-
neur de Marie et le mois de mai qui lui est entièrement consacré.

Pour le Fondateur, il s’agit moins de multiplier les exercices exté-
rieurs que de conformer toute sa vie à celle de Marie, de vivre continuel-
lement en sa compagnie et sous son regard. Les prières et les pratiques 
à l’honneur de Marie ne sont que des expressions, d’ailleurs limitées, 
d’un amour plus grand et plus profond envers cette Bonne Mère. C’est 

59 Directoire du noviciat de Notre-Dame de l’Osier, 1853, pp. 168-171.
60 Il faut dire que ce n’est pas par hasard que le noviciat des Oblats de Marie 

Immaculée est placé à Notre-Dame de l’Osier depuis 1841 ; cette terre de l’Osier mira-
culeux a une belle histoire : « Le sanctuaire de Notre-Dame de l’Osier est situé dans le 
diocèse de Grenoble et date du XVIIè siècle. Le 25 mars 1649, en la fête de l’Annoncia-
tion, alors chômée, un calviniste nommé Pierre Port-Combet alla dans son champ tailler 
ses osiers. Au premier coup de serpette, le sang jaillit en abondance de la tige jusque sur 
ses vêtements. Epouvanté, il s’enfuit et rentra chez lui. Bien que le bruit du prodige se 
répandît promptement, il fallut une autre intervention de la Vierge pour le convertir. Ce 
fut sept ans après, en 1656; un jour qu’il conduisait sa charrue à trois cents mètres de là, 
il fut arrêté soudain par une apparition de la Vierge, qui lui reprocha son incrédulité. Sur 
cette terre de l’osier miraculeux, un oratoire fut construit et bientôt transformé en église 
plus vaste. Une chapelle s’éleva aussi à l’endroit où la Sainte Vierge s’était manifestée; 
on la nomma la chapelle de Bon-Rencontre. En 1830, M. Dupuy, ancien Oblat, s’établit 
à l’Osier dans l’intention de remettre en honneur l’ancien sanctuaire. Ne pouvant suf-
fire à la besogne, il obtint de Mgr de Mazenod le P. Dassy. Un mois plus tard, en avril 
1834, avec l’agrément de l’évêque de Grenoble, la communauté oblate y fut installée 
[…]. Pour commémorer la définition du dogme de l’Immaculée Conception, on éleva à 
la chapelle de Bon-Rencontre une haute tour qui devait servir de piédestal à une statue 
monumentale de la Vierge. En 1841, le noviciat fut établi dans la maison de l’Osier » 
(Voir J. PIELORZ, Les Chapitres généraux au temps du Fondateur, Coll. Archives 
d’histoire oblate, Ottawa, Ed. des Études Oblates, 1968, p. 114). 



St
ud

ia
 4

   
l 

 2
24

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

pourquoi, l’Oblat vivra toujours dans une attitude de reconnaissance 
permanente envers celle qui ne cesse d’intercéder en sa faveur en lui 
obtenant des grâces au-delà de ce qu’il demande. Eugène de Mazenod 
vivait lui-même dans cet esprit de gratitude perpétuelle :

il me semble qu’il ne me serait pas possible de ne pas conserver dans 
mon âme un sentiment habituel de reconnaissance qui me porte à 
louer, à bénir, à remercier Dieu, Notre Seigneur Jésus-Christ, et dans 
les proportions convenables la sainte Vierge, les saints Anges et les 
saints auxquels je me crois redevable de la protection et des conso-
lations que j’éprouve61. 

Il reste cependant vrai que la meilleure façon de remercier la Vierge 
Marie est de se rendre soi-même digne d’elle, digne de porter son nom ; 
c’est donc toute la vie de l’Oblat qui devient un magnificat, c’est-à-dire, 
une action de grâce lorsqu’elle est pénétrée des sentiments ainsi que des 
vertus de Marie : 

Remerciez-en le bon Dieu et la Sainte Vierge et continuez de vous 
rendre dignes de cette puissante protection, par une vie exemplaire 
qui répande au loin la bonne odeur de Jésus Christ et qui prouve hau-
tement qu’il est encore des hommes qui, au milieu de la démoralisa-
tion qui a atteint même le clergé, ont su comprendre les voies de ce 
divin maître et suivre fidèlement ses conseils62.

Marie Immaculée sera, après Jésus, la personne que les novices 
doivent mieux connaître et aimer. Parce qu’ils veulent se consacrer à 
Dieu suivant le modèle de Marie, il sied qu’ils apprennent d’elle ce 
qu’est l’entière oblation. Fils de prédilection de la Sainte Vierge en rai-
son de leur vocation d’Oblat de Marie, les novices apprécient à sa juste 
valeur le nom que la congrégation porte comme un titre de famille. En 
réalité, cette faveur providentielle de partager avec bonheur le nom de 
Marie est une interpellation à laquelle ils tenteront de répondre durant 
toute leur vie consacrée. En ce qui concerne la piété mariale des Oblats, 
le texte du directoire des novices place la barre très haut, car il exige, 
rappelons-le, une dévotion toute singulière qu’on ne rencontre nulle 
part dans un si haut degré :

61 Au père Tempier, 10.01.1826, in EO I, 7, p. 11.
62 Au père Guigues, 10.10.1834, in EO I, 8, p. 118.



C
ha

pi
tr

e 
II

I 
  l

  
22

5 
 l

   
M

ar
ie

 d
an

s 
la

 p
en

sé
e 

et
 le

s 
au

tr
es

 é
cr

its

Après la dévotion envers la personne sacrée du Sauveur, les novices 
de la société, doivent consacrer tout ce qu’ils ont d’amour envers 
sa très Sainte Mère, la glorieuse et Immaculée Vierge Marie. Il ne 
s’agit point ici d’une dévotion ordinaire, telle que la professe tous les 
chrétiens, il ne s’agit pas seulement de cette dévotion plus spéciale, 
dont l’honorent ceux qui parmi les ecclésiastiques sont plus fidèles à 
la sainteté ; la dévotion que nous devons avoir pour la divine Marie 
est toute singulière, et ne doit se rencontrer nulle autre part dans un 
si haut degré que chez nous. Ce que nous ne sommes pas seulement 
les enfants de Marie comme le sont les chrétiens et en particulier les 
Ministres de l’Église : mais nous sommes ses enfants d’une manière 
plus spéciale, c’est Jésus Christ qui nous a donné sa Mère par l’or-
gane de son Vicaire sur la terre, nous portons son nom et nous avons 
tout quitté pour lui appartenir, pour avoir le bonheur de nous dire 
ses enfants. Quelle grâce, quelle faveur ! Comme nous devons l’es-
timer, et que sont tous les sacrifices en comparaison de ce que nous 
avons obtenu en échange : être les enfants de Marie, appartenir à sa 
famille chérie, marcher sous son étendard et sous quel titre ! Le plus 
glorieux, celui de son Immaculée Conception. Comprendrons-nous 
jamais assez la grâce que Dieu nous a fait de nous appeler à une telle 
vocation ?63.

Le directoire enchaîne avec des acclamations émouvantes, trou-
vant difficilement les mots :

O novices de la Très Sainte et Immaculée Vierge Marie. Ah ! si vous 
vous saviez quelle faveur Dieu vous a faites en vous plaçant dans 
la famille chérie de sa Divine Mère. Quelle que soit votre tendres-
se, votre reconnaissance et votre dévotion envers Marie, jamais elle 
n’égalera la grandeur de son amour pour vous. Jamais vous ne com-
prendrez tout ce qu’elle fait pour vous et tout ce que vous lui devez 
dans la suite64.

La Bonne Mère ne se contente pas seulement de susciter les voca-
tions oblates, mais aussi de les accompagner et de les aider à perdurer 
dans cet état de consécration religieuse. C’est en ce sens que le père de 
Mazenod recommande au père Richard de remercier la Vierge Marie en 

63 Directoire du noviciat de Notre-Dame de l’Osier Novices, 1853.
64 Ibidem.



St
ud

ia
 4

   
l 

 2
26

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

continuant d’implorer son intercession maternelle pour la persévérance 
des novices :

Je prends bien part à votre joie pour les nombreuses recrues que la 
bonne Mère vous a envoyées à la fin de vos supplications vers elle. 
Insistez pour qu’elle brise encore les obstacles qui s’opposent à la 
venue des deux que vous regrettez. Il paraît que vous avez trouvé 
la fibre qui résonne dans son cœur maternel. Ne vous lassez pas de 
l’invoquer cette bonne Mère et pour la vocation et pour la persévé-
rance de tous ceux qu’elle nous accorde ou nous obtient de son divin 
Fils65.

Le Fondateur tient à une bonne formation des candidats Oblats. 
Dans la lettre qu’il adresse au père Semeria de Jaffna en 1848, il ex-
prime le souci qui l’habite toujours, celui d’une formation théologi-
que solide qui prépare efficacement les jeunes Oblats à la mission. Ni 
les besoins de la mission ni le manque du personnel ne peuvent servir 
de prétexte pour compromettre la formation des Oblats. Ceux-ci ont 
besoin de bien apprendre leur métier66. Au Frère Alexis Bremond qui 
s’absente durant une semaine du noviciat pour assister sa mère malade, 
le Fondateur fait comprendre à la malade qu’il serait bon que l’absence 
ne dépasse pas un mois  ; ce qui pourrait être préjudiciable pour les 
études de son fils : « Huit jours me semblent un temps suffisant pour 
consoler les parents »67. 

Le père de Mazenod est convaincu de la nécessité d’une bonne for-
mation, c’est pourquoi, il interpelle aussi les formateurs de prendre soin 
des candidats comme on l’a fait pour eux, car dit-il, « tout le bien futur 
est là ». Dans une lettre au père Mille en 1831, il rappelle à ce vaillant 
formateur les exigences de sa tâche auprès des étudiants : 

Restez le plus possible avec votre communauté […]. Je ne dois pas 
vous dissimuler que nos nouveaux élèves s’attendent à trouver auprès 

65 Au père Richard, 04.09.1852, in EO I, 11, p. 98.
66 Le Fondateur écrit à ce propos : « Je tiens à ce qu’ils aient fini leurs études théo-

logiques pour être plus utiles à la mission et ne jamais se compromettre ; en les pressant 
trop, on les exposerait à ne jamais apprendre ce qu’il faut savoir » (Au père Semeria, 
22.11.1848, in EO I, 4, p. 24).

67 Au père Courtès, 13.08.1824, in EO I, 6, p. 159.



C
ha

pi
tr

e 
II

I 
  l

  
22

7 
 l

   
M

ar
ie

 d
an

s 
la

 p
en

sé
e 

et
 le

s 
au

tr
es

 é
cr

its

de vous une solide instruction, bonne direction et grands exemples. 
J’espère qu’ils ne seront pas trompés dans leur attente68.

Mais pour que l’œuvre de la formation produise les fruits escomp-
tés, il est nécessaire que les formateurs et les formés, tous ensemble se 
confient à la sollicitude maternelle de la Vierge Marie. Eugène de Ma-
zenod la désigne comme Patronne de nos séminaires69 dans la Règle de 
1853 comme ce fut le cas au grand séminaire de Saint-Sulpice à Paris. 
Formé justement à l’école des sulpiciens, le Fondateur est convaincu 
que c’est en Marie et par elle que l’Esprit forme les futurs prêtres selon 
le cœur de Jésus. On connaît la célèbre expression : Formare Christum 
in clericis favente Immaculata (former le Christ dans les clercs sous 
les auspices de son Immaculée Mère). Aux formateurs et aux formés, 
le Fondateur adresse la même recommandation d’invoquer sans cesse 
la Sainte Vierge afin qu’elle attire sur ceux qui ont quitté le monde les 
grâces nécessaires pour leur vocation :

N’oublions pas la sainte Vierge votre patronne ; je la crois destinée à 
apaiser le courroux du ciel par sa puissante médiation auprès de son 
divin Fils dont les hommes ont méprisé la rédemption. Il faut obtenir 
par elle que Jésus-Christ prie pour ceux même devenus si nombreux 
pour lesquels il a dit qu’il ne priait pas. Non pro mundo rogo. Cette 
pensée m’est familière, je vous la communique en vous bénissant et 
vous embrassant70.

Le Fondateur intervient aussi dans plusieurs cas en recommandant 
le recours à la Vierge Marie soit pour discerner la vocation soit pour 
persévérer au sein de la Société ou tout simplement pour obtenir l’aide 
de la Bonne Mère dans certaines circonstances particulières de la vie. 
Le cas, par exemple, du dit Frère Bremond qu’il autorise d’aller sou-
lager sa mère malade, le Fondateur le met «  sous la protection de la 
Sainte Vierge et de son saint patron ». Le cas d’un autre Frère, Saluzzo, 
inconstant dans sa consécration, de Mazenod évoque la Vierge Marie 

68 Au père Mille, 24.07.1831, in EO I, 8, p. 29.
69 Voir Constitutiones, Regulae et Instituta congregationis Missionariom Obato-

rum Sanctissimae et Immaculatae Virginis Mariae…, Massiliae 1853, c.3, §1, a.I.
70 Au père Mille, 24.07.1831, in EO I, 8, p. 29.



St
ud

ia
 4

   
l 

 2
28

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

comme « dernier remède » pour sauver sa vocation71 ou encore le Frère 
scolastique Morandini que le Fondateur abandonne dans les mains ma-
ternelles de Marie en demandant un miracle pour sa guérison72.

Marie et les Oblats éprouvés

Marie et les oblats en difficultés

Le rapport qu’entretenait le Fondateur avec chaque Oblat dans la 
congrégation était semblable à celui d’un père de famille avec chacun 
de ses fils. Derrière les apparences rigides et sévères d’un Fondateur 
exigeant se cachaient un chaleureux amour et une vive tendresse d’un 
cœur paternel si sensible. Plus il vieillissait, plus son amour grandissait 
et devenait prévenant pour ses fils spirituels : « tendre comme une mère 
[…], je ne vis que par le cœur » 73 ; c’est ainsi qu’il décrit sa personna-
lité. Au-delà de ses préoccupations administratives, Mgr de Mazenod 
se montrera toujours plus humain envers tous : il console, encourage et 
vole au secours des missionnaires dans le besoin. Mais surtout, il prie 
pour eux. Ici encore, le Fondateur ne trahit pas ses coutumes, il recourt 
presque spontanément à l’intercession de la Vierge Marie. On connaît 
les expressions qu’il avait souvent sur les lèvres en pareils cas : déposer 
tout sous le manteau de notre Bonne Mère74 ou sous la protection de la 
Sainte Vierge75 ou encore je vous recommande à notre bonne Mère76.

Face aux différents problèmes rencontrés dans les missions, les 
Oblats devaient trouver, selon le Fondateur, auprès de Marie une confi-

71 « Vous me dites rien de Saluzzo […]. Mon dernier remède était de le placer 
sous la protection de la sainte Vierge en le faisant passer quelques temps à Notre-Dame 
» (EO I, 8, p. 45).

72 « S’il faut que notre bon frère Morandini, que la providence a conduit dans le 
sanctuaire de la sainte Vierge, l’invoque avec un abandon filial, qu’il lui demande le 
miracle de sa guérison et qu’il lui promette ce que son cœur lui suggérera après qu’il 
a aura soumis à l’obéissance et à l’approbation de son supérieur local […]. Mon Dieu, 
quelle douloureuse épreuve ! Pressez tous la sainte Vierge de faire un miracle pour nous 
qui sommes ses enfants et qui tenons tant à la faire aimer et glorifier » (EO I, 9, p. 83). 

73 J.-R. PALANQUE, Le diocèse de Marseille, p. 237.
74 Au père Tempier, 14.07.1837, in EO I, 9, p. 40.
75 Au père Courtès, 13.08.1824, in EO I, 6, p. 159.
76 Idem, p. 116.



C
ha

pi
tr

e 
II

I 
  l

  
22

9 
 l

   
M

ar
ie

 d
an

s 
la

 p
en

sé
e 

et
 le

s 
au

tr
es

 é
cr

its

dente de première classe après notre Seigneur Jésus. C’est ce que le 
père de Mazenod conseille au père Etienne Semeria, encore seul à Jaf-
fna, en attendant un autre confrère avec lequel ils pourront partager les 
difficultés de la vie missionnaire : 

Je comprends que vous auriez besoin de quelqu’un avec qui vous 
puissiez vous consulter, je vous l’enverrai bien volontiers, mais vous 
savez ce qui empêche. En attendant, confiez-vous au Seigneur et à 
notre bonne Mère, invoquez avec confiance les lumières du St-Es-
prit, et réfléchissez beaucoup avant de vous décider […]77.

Marie et les Oblats malades

La compassion du Fondateur se manifeste davantage pour les 
Oblats malades. Il veut bien recourir à tous les moyens possibles pour 
les aider à recouvrer la santé. Il insiste auprès de leurs supérieurs de ne 
rien négliger pour leurs soins ; et en même temps, il faut les porter dans 
la prière en implorant l’intercession du ciel, surtout celle de la Bonne 
Mère. Le cas du père Marie-Jacques-Antoine Suzane est bien connu, 
fort aimé par le Fondateur qui voyait en lui son possible successeur à la 
tête de la congrégation. Miné précocement par la tuberculose, il meurt 
le 30 janvier 1829. L’attachement du père Suzane pour la Vierge Marie 
était exemplaire ; il mourut avec cette expression répétée plusieurs fois 
: Maria Mater Gratiae… (Ma Mère, Mère de la grâce divine, Mère de 
la grâce divine, Mère de la grâce divine, Mère de la miséricorde, Mère 
de la miséricorde, protège-moi)78. Aussitôt après le décès de ce digne 
fils de Marie, le Fondateur rappelle et résume en quelques lignes tout 
l’amour que le père Suzane avait pour la Vierge Immaculée :

Le sourire céleste qui se peignit sur son visage, lorsqu’immédiate-
ment après il me regarda comme pour me remercier, exprimait d’une 
manière énergique tout ce que ce bienheureux voulut exprimer 

77 Au père Semeria, 22.11.1848, in EO I, 4, p. 24.
78 Peu après la mort du père Suzane, le cantique Maria Mater Gratiae fut intro-

duit dans les coutumes de la Congrégation ; il est récité après le souper pour implorer 
la grâce d’une bonne mort.



St
ud

ia
 4

   
l 

 2
30

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

d’amour et de confiance en sa bonne Mère, notre grande patronne, 
Marie79.

La maladie du Frère Morandini est bien grave en juin 1838; il vomit 
du sang. Le Fondateur s’adresse au père Mille, supérieur à Notre-Dame 
de Laus, pour obtenir la guérison miraculeuse du malade : « Il faut que 
notre frère Morandini, que la providence a conduit sans le sanctuaire de 
la sainte Vierge, l’invoque avec un abandon filial, qu’il lui demande le 
miracle de sa guérison »80. Dans son Journal du 17 novembre 1838, le 
père de Mazenod fait grand cas de la lettre du Père Guibert datée du 13 
du même mois qu’il qualifie de ‘coup de foudre’ à propos de la dégra-
dation de l’état de santé de l’illustre père Albini, l’apôtre de la Corse. 
A la même date du 13 novembre 1838, le p. Albini reçut le sacrement 
de l’extrême onction comme on l’appelait. Le Fondateur souhaiterait 
voir encore le père Albini travailler pour le salut du peuple de la Corse 
et répondre à ses nombreux besoins apostoliques ; mais le spectre de la 
mort se profile sans laisser beaucoup d’espoir. Alors, le Fondateur, dans 
une invocation qui frise la révolte, supplie avec force la miséricorde de 
Dieu, en appelle le secours des anges, la prière de bonnes Sœurs et des 
Oblats afin que l’apôtre envoyé pour sauver les ‘pauvres corses’ ne leur 
soit pas enlevé :

On dira pendant neuf jours à la messe la collecte, secrète et postcom-
munion pro infirmo; la communauté priera spécialement pour lui à 
la prière du soir, et dans nos sanctuaires on invoquera la sainte Vier-
ge, notre mère, pour et qu’elle nous aide dans la nécessité présente. 
Je n’ai rien oublié comme on voit pour sauver à la Corse, à notre 
congrégation et à l’Église la perte irrémédiable que je redoute. C’est 
que si mon âme sent vivement les coups qui lui sont portés, elle ne 
se laisse point abattre et elle conserve toute son énergie pour lutter 
contre l’adversité et employer tous les moyens que la sagesse peut 
inspirer pour neutraliser les malheurs dont la famille est menacée. Je 
ne dis pas cela pour me vanter. Je ne suis pas si insensé que de pré-
tendre me glorifier de ce que j’ai reçu. J’explique seulement com-
ment je me conduis quand il plaît à Dieu de nous éprouver, et je le 

79 A l’occasion de la mort du père Suzane, 09.03.1829, in EO I, 15, pp. 209-210. 
Le Fondateur écrivit ces lignes au verso d’une image de Marie Immaculée que le père 
Suzane avait baisée deux fois avant de mourir.

80 Au père Mille, 05.06.1838, in EO I, 9, p. 83.



C
ha

pi
tr

e 
II

I 
  l

  
23

1 
 l

   
M

ar
ie

 d
an

s 
la

 p
en

sé
e 

et
 le

s 
au

tr
es

 é
cr

its

dis pour la consolation de ceux qui doivent attendre de moi conseil et 
assistance dans nos calamités communes. Au reste ce qui prédomine, 
ce qui me soutient et me donne de la force c’est ma grande confiance 
dans la bonté et la miséricorde de notre Dieu81.

Quant au bon père Leyder qui, au terme de sa vie, ne manqua 
guerre les bons réflexes d’un vrai fils de Marie; il demanda lui-même 
le dernier sacrement en s’abandonnant entièrement dans les mains de 
la Vierge Marie. Le Fondateur et le père Semeria furent frappés par la 
sérénité du moribond et surtout de sa joie de mourir en digne fils de 
l’Immaculée dans la congrégation. Le père de Mazenod témoigne de 
cette belle mort dans le but d’édifier ses confrères, car il considère que 
« très certainement ce saint prêtre prédestiné n’avait pas besoin de nos 
suffrages » ; cependant, on priera pour lui comme nous le recommande 
la Règle, « ne fut-ce que pour l’élever plus haut dans le ciel » :

Dans sa courte maladie, il ne faisait presque que serrer sur son cœur 
et coller sur ses lèvres mourantes la croix de son oblation, en pro-
nonçant souvent des aspirations amoureuses envers Jésus crucifié. 
Ensuite, les sentiments qui s’échappaient de temps en temps de sa 
bouche envers Marie Immaculée étaient ceux d’un enfant entière-
ment à l’auguste Mère de Dieu, notre glorieuse Patronne et tendre 
Mère, comme il l’appelait ; enfin il dit lui-même qu’il était heureux 
de mourir dans le sein de la Congrégation qui l’avait adopté pour 
enfant82.

Marie et les Oblats décédés

C’est surtout à l’occasion des décès que le Fondateur manifeste son 
plus grand amour et sa compassion aux membres de la congrégation. En 
réponse à la lettre du père Ciamin, missionnaire à Jaffna dont l’état de 
santé présage le pire, Eugène de Mazenod répond directement pour le 
consoler. Il en profite aussi pour le préparer à accepter le dessein de la 
divine Providence au cas où la mort serait inévitable. La vie humaine 
pour le père de Mazenod est comme un « exil sur terre83 » que Dieu 
peut allonger ou abréger. En raison de leur attachement filial à Marie 

81 Journal du 17 novembre 1938.
82 Au père Ricard, 13.08.1851, in EO I, 2, p. 24.
83 Au père Joseph-Alexandre, 09.04.1853, in EO I, 4, p. 112.



St
ud

ia
 4

   
l 

 2
32

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

Immaculée dont ils portent fièrement le nom, les missionnaires Oblats 
jouissent d’un privilège, mieux d’une grâce, celle d’être en quelque 
sorte prédestinés au bonheur éternel. Le Fondateur encourage donc le 
père Ciamin d’accepter cette ultime volonté de Dieu. Par la mort, le 
Seigneur reconnaît les mérites et les vertus de ses serviteurs et voudrait 
bien les en gratifier, même prématurément. Au fond, c’est un bonheur 
de mourir en digne fils de Marie, fidèle au sein de la congrégation. 
Ciamin ne sera pas le premier car d’autres Oblats avant lui, rappelle le 
Fondateur, sont morts avec la même disposition intérieure :

mais s’il entrait dans les décrets de la divine Providence d’abréger 
le temps de votre exil sur la terre pour vous faire jouir plus tôt de 
la bienheureuse possession de Dieu, récompense prématurée de vos 
travaux apostoliques, mais la fin dernière de toutes nos espérances 
et le fidèle accomplissement de la promesse que le Seigneur a faite 
aux serviteurs fidèles qui […]. Si le bon Dieu voulait vous appeler à 
lui ne serait-ce pas une marque de prédestination que de mourir dans 
le sein de la Congrégation? Jamais nous ne saurons assez remercier 
le Seigneur de nous avoir préférablement à tant d’autres accordé une 
telle grâce […]. Tous ceux qui sont morts dans son sein sont morts en 
prédestinés, et Dieu très bon semble avoir voulu leur en faire sentir le 
privilège par le sentiment qu’il leur en mettait dans l’âme. Tous sans 
exception avouaient n’avoir pas des termes pour exprimer le bon-
heur qu’ils éprouvaient de mourir enfants de Marie dans la Congré-
gation, à laquelle la miséricorde de Dieu les avait appelés […]. Ain-
si, mon bien cher père Ciamin, quoiqu’il arrive vous vivrez et vous 
mourrez enfant de Marie dans la Congrégation où vous vous êtes 
voué in aeternum84.

Mais comment et où trouver la force d’âme pour vivre la mort 
comme un si grand bonheur ? C’est en contemplant la passion de Jésus 
et le sacrifice de Marie. Le Fondateur a dû exprimer cette conviction à 
l’occasion de la grave maladie de son neveu Louis de Boisgelin85 à qui 
il adressera, au plus fort de l’épreuve, ces paroles surprenantes : « c’est 
bon, dès que le bon Dieu le veut ; j’en mérite davantage »86. La sérénité, 

84 Ibidem.
85 Louis de Boisgelin (1815-1842), fils de sa sœur Eugénie alors scolastique chez 

les Jésuites ; atteint de tuberculose, il meurt le 24 mars 1842 (EO I, 21, p. 28).
86 Journal, 08.02.1842, in EO I, 21, p. 28.



C
ha

pi
tr

e 
II

I 
  l

  
23

3 
 l

   
M

ar
ie

 d
an

s 
la

 p
en

sé
e 

et
 le

s 
au

tr
es

 é
cr

its

la bravoure et la sagesse de cet enfant ne pouvait être qu’une inspira-
tion surgissant de foi. Avec la grâce de l’Esprit et la force de l’âme, son 
oncle de Mazenod ainsi que la mère de l’enfant malade s’élevèrent eux 
aussi aux diapasons de la foi, malgré les sentiments trop humains qui 
les envahissaient :

Ma sœur en fit autant et avec la même force de l’âme, concentrant 
dans son cœur toute sa désolation pour ménager la sensibilité de son 
fils qui, de son coté, maîtrisait ses affections, offrait intérieurement 
à Dieu son sacrifice, comme nous le faisions nous-mêmes, et ne ma-
nifestait rien extérieurement de ce qui se passait dans son âme. Oh ! 
calvaire de mon Dieu ! Oh ! Vierge Marie ! Et dans trois jours Jé-
sus-Christ devait ressusciter… Notre douleur devra durer autant que 
notre misérable vie ! Fiat volontas tua !87.

Même si ces paroles que le Fondateur écrit dans son Journal du 
8 février 1842 ne s’adressent pas directement aux Oblats, on peut y 
déceler une recette propice à gérer la dure épreuve de la maladie et de 
la mort. A l’instar de Marie qui accepta de tout offrir à Dieu à l’heure 
du sacrifice suprême de Jésus, l’Oblat s’abandonne aussi complètement 
à la volonté du Père ; il vit intérieurement la mort comme un dernier 
sacrifice avec l’aide maternelle de Marie qui l’offre à Dieu. L’accepta-
tion de la maladie et de la mort n’est nullement une résignation, encore 
moins une défaite irréparable ; au contraire, les derniers instants de la 
vie sur terre doivent être célébrés comme un passage vers la vraie Vie, 
la béatitude éternelle du ciel. C’est la foi en la Pâques de Jésus et l’es-
pérance en la Résurrection qui fondent cette joie et donnent la force 
de vaincre la douleur. Tout cela permet d’accueillir la volonté de Dieu 
avec la plus grande sérénité dans l’espérance d’accéder, après la mort, 
au plus grand bonheur : Fiat volontas tua !

Lorsque le père de Mazenod parle des Oblats décédés, il mentionne 
très souvent les liens infrangibles qu’ils maintiennent avec les membres 
de la congrégation vivant encore sur la terre. Il considère les premiers 
Oblats défunts comme les colonnes de fondation, un peu comme les 
Apôtres le sont pour l’Église, pierres de base de l’édifice de la Société 
dans la Jérusalem céleste. Les liens fraternels de charité qu’ils ont tis-
sés sur terre avec leurs confrères ne s’estompent pas après la mort ; au 

87 Ibidem.



St
ud

ia
 4

   
l 

 2
34

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

contraire, ils se renforcent. Les Oblats vivants offrent les suffrages à 
l’intention de leurs confrères défunts tout comme ceux-ci intercèdent 
continuellement pour la vie et la mission de tous les membres de la 
Société. Leurs relations fraternelles persistent au-delà de la mort. Et là-
haut, le Fondateur voit les Oblats décédés jouir de la félicité éternelle 
du ciel en compagnie de Marie et autour du Seigneur Jésus qu’ils ont 
servi durant toute leur vie :

Je présume que notre communauté d’en-haut doit être placée bien 
près de notre Patronne ; je les vois à côté de Marie Immaculée, par 
conséquent à portée de Notre Seigneur Jésus-Christ, qu’ils ont suivi 
sur la terre et qu’ils contemplent délicieusement  ; nous recevrons 
notre part de cette plénitude, si nous nous rendons dignes d’eux par 
notre fidélité à pratiquer constamment cette Règle qui les a aidés à 
parvenir où ils sont. Leur sainte mort est, à mon avis, une grande 
sanction de ces règles  ; elles ont reçu par là un sceau nouveau de 
l’approbation divine. La porte du ciel est au bout du sentier par le-
quel nous marchons. Il y a de quoi s’extasier en réfléchissant sur tout 
cela. Parles-en avec ta communauté ; fais-en le sujet de tes conversa-
tions […], qu’il en résulte des résolutions efficaces et durables88.

On perçoit le double sentiment qui habitaient le cœur du Fonda-
teur, à chaque décès d’un Oblat : « tour à tour affligé et consolé, triste 
et content »89. La tristesse de perdre un être cher car la mort soustrait 
à la famille oblate un confrère. A l’époque du Fondateur, chaque décès 
fut ressenti comme une vraie perte d’autant plus qu’elle arrachait à la 
congrégation un ouvrier apostolique dont le remplacement n’était pas 
toujours assuré à cause du petit nombre des missionnaires. Mais la tris-
tesse était aussitôt relayée par une profonde joie de savoir que l’Oblat 
défunt accédait au couronnement final de sa vie chrétienne, religieuse 
et missionnaire. La mort lui ouvrait la porte du ciel pour communier au 
bonheur éternel à côté de Jésus, de Marie, des anges, de tous les saints 
et des tous les Oblats, déjà présents dans la maison du Père. C’est donc 
au plus fort de la peine causée par la mort que surgissent la foi et l’es-
pérance en la vie éternelle.

88 Au père Courtès, 22.07.1828, in EO I, 7, p. 167.
89 Lettre au P. Guibert, 29.07.1828, in EO I, 7, p. 168.



C
ha

pi
tr

e 
II

I 
  l

  
23

5 
 l

   
M

ar
ie

 d
an

s 
la

 p
en

sé
e 

et
 le

s 
au

tr
es

 é
cr

its

Même s’il semble important que certains Oblats prolongent leur 
vie sur terre pour parachever l’œuvre apostolique déjà amorcée, il reste 
aussi vrai que les missionnaires décédés deviennent plus utiles étant 
passés là-haut. Leur perte apparente est en réalité un gain ; car ils inter-
cèdent plus efficacement, dans la communion des saints, pour la mis-
sion évangélisatrice de la congrégation90.

Marie dans la Règle

Il n’y a pas de meilleur moyen de connaître la nature, l’esprit, le 
charisme, la spécificité, l’organisation, le fonctionnement et l’idéal 
d’une congrégation que d’étudier ses Constitutions et Règles. Sans en-
trer dans les détails, nous reprenons les textes des Règles de la Société 
missionnaire fondée par l’abbé de Mazenod pour y examiner la place 
accordée à la Bienheureuse Vierge Marie. Tout comme tant d’autres 
sujets, Marie Immaculée qui deviendra Patronne et Mère de la congré-
gation, n’a trouvé que progressivement sa pleine signification, sa place 
et son rôle dans la vie et la mission des Oblats. Puisque notre étude ne 
considère que les Constitutions et Règles rédigées du vivant du Fon-
dateur, nous aborderons seulement ce qu’on peut appeler la première 
esquisse de la Règle (ou Règlement de vie) de 1816, la première Rédac-
tion complète de 1818, la première Règle approuvée par le Saint-Siège 
en 1826 et la première révision de la Règle faite entre 1850 et 1853.

Règlementation de la vie (1816)

L’abbé Eugène de Mazenod et ses premiers compagnons (Tempier, 
Icard, Mie, Maunier et Dublier) réunis en communauté le 25 janvier 
1816 ne se contentent que d’une simple Règlementation pour gérer leur 
vie et organiser leur apostolat. En quête de légitimité, le jeune Fonda-
teur adressa une lettre aux Vicaires généraux du diocèse d’Aix pour de-

90 Le Fondateur écrit à l’occasion de la mort du père Marcou : « Si notre bon p. 
Marcou eût recouvré la santé, quel bonheur n’eût pas été le sien de vous aider dans ce 
travail. Sans doute, il est encore plus utile à notre œuvre étant, comme nous l’espérons, 
dans le ciel, sur les marches du trône de l’eternel, bien près de la très sainte Vierge pour 
laquelle il a eu tant de confiance jusqu’au dernier soupir » (Au père Mye, 07.09.1826, 
in EO I, 7, p. 121).



St
ud

ia
 4

   
l 

 2
36

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

mander l’autorisation de fonctionner en tant qu’Association des prêtres 
vouée à la prédication des missions en faveur des pauvres : 

Il faudrait commencer ensemble l’année 1816. Nous commencerions 
par travailler sur nous-mêmes, après nous réglerons le genre de vie 
que nous adopterons […], enfin, nous deviendrons des saints91.

Cette lettre aux Vicaires, considérée comme embryon des futures 
règles, décrit la situation déplorable de l’Église de France, la diminu-
tion de la foi, l’indifférence religieuse et propose la prédication des mis-
sions populaires comme meilleur moyen de remédier à tous ces maux. 
Cependant, cette dite lettre ne mentionne ni ne fait allusion à la Sainte 
Vierge Marie. Cette absence du nom de Marie peut se comprendre, car 
en fait, il ne s’agit que d’une lettre et non pas d’une Règle comme tel-
le. Pour autant que le Fondateur lui-même était présent parmi ses pre-
miers compagnons, le charisme qu’il manifestait pouvait être considéré 
en quelque sorte comme une ‘Règle vivante’ susceptible d’inspirer et 
d’animer la vie et la mission des membres : 

on peut dire coepit facere et docere, qu’avant de tracer le manuscrit 
de nos lois, ils (nos premiers pères, le Fondateur particulièrement) 
les avaient pratiquées, s’en étaient imprégnées par leur ferveur et le 
sacrifice de leur vie92. 

Mais le nombre grandissant des membres de la Société, les nou-
veaux appels de la mission au-delà des limites du diocèse d’Aix ne 
tardèrent d’accentuer la nécessité de rédiger les Constitutions et Règles 
pour notre jeune Association des prêtres.

La première Règle complète (1818)

Il a fallu attendre jusqu’en 1818 pour que surgisse une première 
rédaction complète de la Règle, évidemment plus appropriée et plus 
détaillée par rapport au Règlement de vie du 25 janvier 1816. L’oppor-
tunité est offerte par l’Évêque de Digne qui, par le truchement de son 

91 Au père Tempier, 09.10.1815, in EO I, 6, p. 6-7.
92 G. CONSENTINO, Histoire de nos Règles, Vol. I ; Rédaction et sources de nos 

Règles (1816-1818), Col. Archives d’histoire Oblate (sous la dir. de M. Gilbert et G. 
Carrière), Ottawa 1955, p. 23.



C
ha

pi
tr

e 
II

I 
  l

  
23

7 
 l

   
M

ar
ie

 d
an

s 
la

 p
en

sé
e 

et
 le

s 
au

tr
es

 é
cr

its

Vicaire général l’abbé Arbaud, demanda le 16 août 1816 à l’abbé de 
Mazenod que ses missionnaires aillent dans son diocèse pour desservir 
le sanctuaire marial de Notre-Dame de Laus. Le Fondateur se retira, 
selon une tradition oblate, au château de la famille à Saint-Laurent-du-
Verdon en 1818 pour travailler au texte de la Règle93. 

Il était nécessaire […], écrit le Fondateur, de s’occuper à faire des 
constitutions plus étendues, de former des liens plus étroits, d’établir 
une hiérarchie, de coordonner […] toutes choses de façon qu’il n’y 
eût qu’une volonté et un même esprit de conduite94.

Quant aux éléments qui lui servirent de source d’inspiration, le 
Fondateur n’en fait aucun mystère, il les cite nommément : 

Car nous vivrons ensemble dans une même maison que j’ai acheté, 
sous une règle que nous adopterons d’un commun accord et dont 
nous puiserons les éléments dans les statuts de saint Ignace, de saint 
Charles pour les Oblats, de saint Philippe Néri, de saint Vincent de 
Paul et du bienheureux Liguori95.

De tous ces documents précités, l’influence du dernier (saint Al-
phonse de Liguori) est la plus forte, car le Fondateur le cite fréquemment 
sans craindre de le reprendre mot à mot96. Cependant, note Consentino, 

93 Pour Pielorz, le séjour du Fondateur à Saint-Laurent-du-Verdon servit surtout 
pour se reposer et non pas pour la rédaction de la Règle qui était déjà écrite (Voir J. 
PIELORZ, «  Le séjour du Fondateur à Saint-Laurent et la rédaction de nos Règles 
(août-octobre 1818) », in MIS. 84 (1954), pp. 297-322.

94 E. DE MAZENOD, « Mémoires », citées in T. RAMBERT, Vie de Monsei-
gneur Charles-Joseph-Eugène de Mazenod, Tours, Mame et Fils, 1883, t. 1, p. 282.

95 Au père Tempier, 09.10.1815, in EO I, 6, p. 6.
96 De l’influence de saint Alphonse de Liguori sur la Règle d’Eugène de Maze-

nod, les preuves ne manquent pas : « Une autre preuve provient de la lettre du Fonda-
teur adressée le Ier mai 1816 à son père alors domicilié à Palerme, dans laquelle il écrit : 
Je vous prie de voir les missionnaires du Saint Rédempteur et de leur demander de me 
faire passer leurs constitutions et leurs règles […]. J’ai beaucoup étudié ses ouvrages 
[de saint Alphonse], et nous l’avons pris pour un de nos patrons: nous voudrions mar-
cher sur ses traces et imiter ses vertus. Demandez et envoyez-moi beaucoup de détails 
sur ces bons Pères qui sont ses disciples » (Voir G. CONSENTINO, L’histoire de nos 
Règles, p. 72). Une autre preuve se trouve « dans la supplique que Mgr Fortuné de Ma-
zenod, évêque de Marseille, envoya au Pape Léon XII le 25 janvier 1825 pour deman-
der l’indult pour les Missionnaires de Provence de célébrer la fête du Bx Alphonse de 



St
ud

ia
 4

   
l 

 2
38

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

il faut ajouter les Règles et les Usages de Saint-Sulpice, bien qu’ils ne 
soient explicitement nommés parmi les sources d’inspiration.

Dans la rédaction complète de la Règle de 1818, la Vierge Marie 
est mentionnée discrètement, mais fortement comme nous le verrons 
ci-dessous. Disons pour faire bref que cette Règle de 1818 contient en 
substance l’essentiel de ce qui sera développé dans les rédactions posté-
rieures. Comme première ébauche complète, ce texte traduit avec force 
toute la richesse du charisme et de l’idéal missionnaire de l’abbé Eugène 
de Mazenod ; charisme qu’il cherchera à transmettre à ses héritiers spi-
rituels. Il y synthétise ses intuitions, sa pensée et son expérience ; il veut 
des saints religieux et des missionnaires animés d’un zèle ardent pour la 
gloire de Dieu, le service de l’Église et le salut du genre humain.

La première Règle approuvée par le Saint-Siège (1826-1827)

Rappelons qu’en 1825, appelés à œuvrer au-delà des limites géo-
graphiques de la Provence, les Missionnaires de Provence changent de 
nom pour devenir les Oblats de Saint Charles. C’est cette dénomina-
tion que l’on trouve dans les Règles soumises à l’approbation pontifi-
cale. Mais, on sait que la congrégation sera approuvée sous le titre des 
Missionnaires Oblats de la très Sainte et Immaculée Vierge Marie (ou 
Oblats de Marie Immaculée, en abrégé) ; nom proposé le 20 décembre 
1825 par le Fondateur lors de son audience avec le Pape Léon XII. En 
fait, on peut considérer le texte de 1825 comme l’aboutissement de 5 
rédactions97 successives de la Règle oblate.

Nous nous proposons d’examiner de plus près le manuscrit le plus 
important de la Règle des Missionnaires dits de Provence, rédigé en 
1824/1825, techniquement désigné comme Manuscrit IV. Ce manuscrit 
est pratiquement la dernière version française de la Règle à partir de 
laquelle on prépara la traduction latine en vue de l’approbation papale. 

Liguori avec messe et office propres. La principale raison qu’il apporte en leur faveur 
c’est qu’ils l’ont choisi comme patron et suivent sa Règle » (Ibidem.).

97 Ces 5 rédactions des Constitutions et Règles de la Société des Missionnaires de 
Provence (ou Missionnaires dits de Provence) sont communément identifiées comme 
Manuscrit I (1818), Manuscrit Honorat (1819-1820), Manuscrit II (1821-1825), Ma-
nuscrit III, écrite d’une main inconnue (1824), Manuscrit IV, avec l’écriture de diffé-
rentes personnes (1824-1825).



C
ha

pi
tr

e 
II

I 
  l

  
23

9 
 l

   
M

ar
ie

 d
an

s 
la

 p
en

sé
e 

et
 le

s 
au

tr
es

 é
cr

its

Le père Woestman écrit à propos de l’importance capitale de ce Ma-
nuscrit IV :

Bien que ce manuscrit ne soit pas de la main du Fondateur, il est 
indiscutablement le fruit de son travail. Il n’est que le produit fi-
nal de son texte de 1818 qui a été révisé et perfectionné de 1818 à 
1825. C’est sans aucun doute le principal document de l’héritage des 
Oblats. Tous les changements à la Règle ont été apportés personnel-
lement par le Fondateur ou avec son approbation, selon les recom-
mandations des autres membres de la jeune société. L’importance de 
ce manuscrit IV est évidente. C’est le texte français définitif qu’ont 
utilisé les pères Charles Dominique Albini et Hippolyte Courtès pour 
préparer le texte latin que le Fondateur devait présenter à une com-
mission de cardinaux chargés de l’examiner en vue de l’approba-
tion pontificale. Léon XII l’a donné, après quelques changements 
mineurs, le 17 février 182698.

Dans ce Manuscrit IV de la Règle, 11 articles seulement sur 752, 
font allusion à la Vierge Marie, soit une mince portion de 1,46 % dans 
l’ensemble ; une considération bien modeste, mais non négligeable. Les 
allusions à la prière et à l’invocation de la Sainte Vierge sont les plus 
nombreuses : Sub tuum (Partie I, Chap. 2, §2, Art. 4 et Partie III, Chap. 
1, §1, Art. 66) ; Angélus (Partie I, Chap. 2, §2, Art. 47) ; la prière conte-
nant 42 Ave Maria pour les Frères convers en compensation de l’office 
divin récité en latin (Partie III, Chap. 2, §4, Art. 20) ; le chapelet (Partie 
I, Chap. 2, §2, Art. 23 et Partie II, Chap. 2, §3, Art. 5) ; le jeûne (Partie 
II, Chap. 2, §3, Art. 2). On trouve aussi une invitation à se mettre sous 
la protection de la Vierge Marie en terre de mission (Partie I, Chap. 2, 
§2, Art. 16) ; une invocation à Marie dans la formule d’oblation ou la 
profession des vœux (Partie III, Chap. 2, §3, Art. 10) et une exhortation 
à la promotion de la dévotion mariale des fidèles (Partie I, Chap. 3, §1, 
Art. 19, Partie I, Chap. 3, §7, Art. 2 et Partie II, Chap. 2, §2, Art. 5).

Parmi les Constitutions les plus significatives de la Règle du point 
de vue mariale, on note les articles 4 et 5 du paragraphe 2, du deuxième 
chapitre de la deuxième partie :

98 M. LESAGE et W.H. WOESTMAN, La Règle de saint Eugène de Mazenod, 
Ottawa, Université Saint Paul, 1977, pp. 6-7.



St
ud

ia
 4

   
l 

 2
40

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

Art. 4. On fera aussi au moins une visite au saint Sacrement et à la 
sainte Vierge, à laquelle les missionnaires auront tous une dévotion 
particulière et qu’ils regarderont toujours comme leur Mère. Art. 5. 
Ils diront tous les jours le chapelet et ils ne négligeront rien pour 
porter les fidèles à avoir la plus grande dévotion et la plus entière 
confiance à cette Vierge immaculée et très sainte mère de Dieu99.

Ces Articles 4 et 5 forment un couple dont chaque élément, indis-
pensable l’un pour l’autre, se complète logiquement. L’Article 4 insiste 
sur l’amour et la dévotion mariale de chaque Oblat et l’Article 5 met 
l’accent sur la promotion de cette dévotion dans l’apostolat auprès des 
fidèles. D’ailleurs, le Pape Léon XII dans sa Bulle de l’approbation de 
la Congrégation avait insisté sur le caractère marial100 de l’apostolat des 
Oblats, devenu dès lors un devoir intrinsèque pour leur congrégation.

On ne peut que constater, par ailleurs, la portée théologique et pé-
dagogique de ce couple d’articles 4 et 5. Du point de vue théologique, 
l’article 4 place la visite au Saint Sacrement (de Jésus) avant la visite de 
la Sainte Marie pour montrer la priorité et la centralité du Christ, critère 

99 Ibidem, p. 57.
100 La Règle de 1818 contient 3 articles qui incitent les Oblats à promouvoir la 

piété mariale chez les fidèles. En effet, la Bulle du Pape n’en fait que renforcer le carac-
tère obligatoire. La Vierge Marie n’est pas mentionnée dans la Préface de la Règle com-
plète de 1826 ; le p. Jetté en explique les motifs : « Le texte fut composé avant que les 
Oblats ne deviennent Oblats de Marie Immaculée et de plus, parce que la Préface était 
à l’origine un long nota bene (de la première partie, chap. I, §3) intégrée à l’intérieur 
des Constitutions avant de devenir préface » (F. JETTÉ, Homme apostolique, p. 33). On 
peut ajouter deux autres raisons : d’abord, le manque du temps, car lorsque le Fondateur 
décida de prendre le nom d’Oblats de la Très Sainte et Immaculée Vierge Marie, le texte 
de la Règle était déjà complet, difficile donc d’introduire d’autres modifications si mi-
nimes soient-elles. Ensuite, le caractère non nécessaire de la modification, car la Règle 
complète ainsi présentée au Saint-Siège contenait, hormis le titre de l’Institut, les élé-
ments essentiels d’une spiritualité mariale profonde : Le Fondateur, écrit Morabito, « ne 
sentait pas le besoin d’ajouter ce qu’il voyait déjà clairement dans cette formule Oblat 
de Marie Immaculée puisque par cette oblation, tout en lui, sainteté personnelle et apos-
tolat devenait marial et centré sur le mystère de l’Immaculée » (MORABITO, « L’Im-
maculée dans la spiritualité du fondateur », in Ét.Obl. 14 (1955), pp. 25-72). Même si 
la Sainte Vierge n’est pas mentionnée dans le texte de la Préface de nos Constitutions 
et Règles, il reste toujours possible d’y déceler les valeurs mariales comme l’a démon-
tré G. Mammana (Voir G. MAMMANA, « Valeurs mariales dans les Constitutions et 
surtout dans la Préface », in VOL 57 (1998), pp. 295-315). Bien qu’absente, l’ombre 
de Marie plane sur cette Préface ; car c’est en elle et par elle que se réalise pleinement 
l’idéal de la Sequela Christi et de la donation totale à l’œuvre du salut.



C
ha

pi
tr

e 
II

I 
  l

  
24

1 
 l

   
M

ar
ie

 d
an

s 
la

 p
en

sé
e 

et
 le

s 
au

tr
es

 é
cr

its

infaillible d’une mariologie authentique. Et l’article 5, pour sa part, en 
appelle au ‘privilège’ de l’Immaculée Conception et à celui de la ma-
ternité divine pour nommer la Sainte Vierge. Sur le plan pédagogique, 
ces deux Articles indiquent trois moyens de développer et d’entretenir 
la dévotion mariale de l’Oblat, notamment la visite à Marie, le chapelet 
et l’apostolat marial auprès des fidèles. Ce dernier point est une consé-
quence logique du nom de Marie Immaculée que porte la congrégation. 
Dans cet apostolat marial, l’Article 5 insiste fortement sur le fait de 
susciter chez les fidèles une confiance plus grande en Marie et en son 
intercession maternelle auprès de Dieu.

Toujours en vue de promouvoir la piété mariale, un autre article 
recommande de célébrer avec fidélité et ardeur les octaves qui suivent 
les solennités de Marie pendant les exercices publics qui ont lieu dans 
les églises et au moment des retraites. On remarquera la touche théolo-
gique de cet Article qui suggère pour la plus exacte piété des âmes, une 
échelle de valeur ou l’amour de Dieu et du Christ passe en tête suivi de 
la pratique de la vie chrétienne et des sacrements et enfin, la dévotion 
mariale :

La prière sera suivie, le soir, d’une instruction ou méditation dans la-
quelle on insinuera insensiblement les principes de la vie chrétienne 
et de la plus exacte piété pour porter les âmes à l’amour de Dieu et 
de son Fils Jésus Christ, à la pratique de la mortification et des autres 
vertus, à la fréquentation des sacrements, à la dévotion envers le très 
sainte Vierge dont on célébrera fidèlement toutes les octaves101.

Aussitôt après l’approbation pontificale de la Règle, le père de Ma-
zenod écrit : « La conclusion que nous devons en tirer, c’est de nous 
attacher de cœur et d’âme à nos Règles et de pratiquer avec plus d’exac-
titude ce qu’elles nous prescrivent »102. Aussi, convient-il de signaler 
qu’au terme du premier chapitre général tenu après cette approbation 

101 W.H. WOESTMAN, La Règle de Saint Eugène de Mazenod, p. 57.
102 Lettre 18 février 1826, in EO I, 7, p. 41. Et plus tard en 1831, il écrira : « Es-

timons-la donc cette Règle précieuse, ayons-la sans cesse sous les yeux et plus encore 
dans le cœur  ; nourrissons habituellement nos âmes des principes qu’elle renferme ; 
n’agissons, ne parlons, ne pensons que conformément à son esprit. Ce n’est qu’ainsi 
que nos serons ce que Dieu veut que nous soyons et que nous nous rendrons dignes 
de notre sublime vocation (E. DE MAZENOD, « Nos saintes Règles », in Circulaires 
administratives, t. I, 1850-1855, p. 122).



St
ud

ia
 4

   
l 

 2
42

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

pontificale du 10 au 13 juillet 1826, la congrégation étant placée désor-
mais sous le patronage de Marie Immaculée, les capitulants signèrent la 
Règle en adjoignant à leurs noms les mots Oblats de Marie en guise de 
leur nouvelle identité religieuse et missionnaire.

La première révision de la Règle (1850-1853)

En 1826, la congrégation et ses Règles sont approuvées officiel-
lement par le Saint-Siège. Une première modification de celles-ci in-
tervient en 1843, le seul changement ne concerne que la fréquence des 
Chapitres généraux fixés à tous les six ans au lieu de trois ans, à cause 
de la grande expansion de la congrégation. Il a fallu attendre le Chapitre 
de 1850 qui amorça une première véritable révision de la Règle, exigée 
par divers motifs : forte expansion des Oblats, nouveaux besoins mis-
sionnaires, division de la congrégation en provinces, évolution du droit 
ecclésiastique, etc. En 1851, les nouvelles Constitutions et Règles ob-
tiennent l’approbation de Rome et seront promulguées en 1853. Cette 
deuxième édition de la Règle scella la dernière révision des Constitu-
tions faite sous la houlette du Fondateur.

Pour ce qui nous intéresse, les articles relatifs à la Sainte Vierge 
restèrent généralement tels quels, hormis quelques ajouts, surtout là 
où il fallait mettre le nouveau nom de la congrégation. Signalons par 
exemple cet ajout dans la Règle de 1853 signé par le Fondateur lui-
même où l’on voit apparaître le rôle irremplaçable de Marie dans la 
formation des séminaristes :

Praestantior sane finis Congregationis nostrae post sacras mission-
nes est directio Seminariorum in quibus clerici […], in abscondito 
domus Dei et sub tutela Sanctissimae et Immaculatae V. Mariae in-
formantur […]. Incessanter satagant in clericis Christum formare, 
favente Immaculata Eius Matre Virgine Maria, ad cuius praesidium 
eos edoceant in omnibus fiducialiter confugere103.

Aussi, pour insister sur le culte marial à promouvoir dans l’aposto-
lat, le Fondateur ajoutera dans l’Appendix de Exteris Missionibus :

Studebunt insuper Sodales nostri neophytos ad B. Mariae Virginis 
cultum amantissimum inclinare, eosque edocere pias erga SS. et Im-

103 CCRR, Ed. de 1853, pars I, c. 3, art. 1 et 15. 



C
ha

pi
tr

e 
II

I 
  l

  
24

3 
 l

   
M

ar
ie

 d
an

s 
la

 p
en

sé
e 

et
 le

s 
au

tr
es

 é
cr

its

maculatam Matrem exercitationes, quae sint eorum conditioni magis 
accomodatae104.

Comme on peut le constater, le texte des Constitutions et Règles 
subit successivement plusieurs modifications au temps du Fondateur. 
Cependant, la Règle resta foncièrement et «  indiscutablement le fruit 
de son travail »105. Qu’il s’agisse du Petit Règlement de vie mis à la dis-
position du petit Eugène par Don Bartolo Zinelli à Venise ou de celui 
suivi au grand séminaire Saint-Sulpice à Paris ou de la Règle donnée 
aux membres de l’Association de la Jeunesse chrétienne ou bien du Rè-
glement du Grand Séminaire de Marseille106 ou encore de la Règle qu’il 
écrira pour les Oblats, la Vierge Marie tient toujours une place de choix. 
L’espace lui accordé peut sembler modeste, mais pas insignifiant. 

Dans la Règle que le Fondateur écrit pour les Oblats, la Sainte 
Vierge se présente comme une Mère à connaître et à aimer ; elle accom-
pagne, soutient et intercède en faveur des Oblats, ses fils de prédilec-
tion. Par-dessus tout, les Oblats la considèrent comme un modèle de foi 
et d’oblation ; c’est par ses mains qu’ils se consacrent à Dieu et par elle 
qu’ils vont à Dieu. C’est peut-être pour cela que le Fondateur ne voulait 
pas trop discourir sur Marie, du moins dans la Règle ; car à ses yeux, le 
titre de la congrégation (à savoir Oblats de Marie Immaculée) à lui seul, 
indiquait concrètement, comme une ‘Règle vivante’, la personne qu’il 
fallait prendre pour exemple de la consécration au Christ et du zèle au 
service de son Église. Aussi, les Oblats devaient-ils se sentir doucement 
obligés de promouvoir la dévotion à Marie en incitant les fidèles à pla-
cer toute leur confiance en elle. Ainsi donc, la Mère de Dieu, devenue 
la Mère particulière des Oblats, vit au cœur de leur vocation, de leur 
consécration, de leur mission et de leur prière.

104 Ibidem.
105 W.H. WOESTMAN, La Règle de Saint Eugène de Mazenod, p. 7.
106 En fait, l’Article 45 du Règlement du Grand séminaire de Marseille stipule que 

« tous auront une très grande dévotion à la Très Sainte Vierge, la regardant comme leur 
patronne et leur mère ; ils se feront un devoir de lui donner des marques non équivo-
ques de leur piété filiale, non seulement en imitant ses vertus mais encore en exaltant 
ses privilèges et cherchant à propager son culte […] » (Règlement général du Grand 
séminaire de Marseille, vers 1825, Art. 45).



St
ud

ia
 4

   
l 

 2
44

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

Marie dans les Chapitres généraux

Les Chapitres généraux ont toujours eu pour tâche de conserver et 
de promouvoir l’esprit et le charisme de la congrégation, renouveler sa 
vocation et sa mission spécifique au sein de l’Église. Pour ce faire, les 
Chapitres généraux élaborent le projet, indiquent les priorités, corrigent 
les déviations, modifient -s’il le faut- la Règle suivant le charisme de la 
fondation et les appels de la mission. En ce sens, l’étude des comptes-
rendus des Chapitres généraux est une tâche indispensable qui permet 
de suivre non seulement l’évolution de la congrégation, mais aussi de 
connaître les sujets dominants qui ont jalonné son histoire, les questions 
auxquelles elle était affrontée, les thèmes qui ont fait l’objet de débats, 
les expressions qui les traduisent, etc. Même si les rapports des Cha-
pitres généraux n’ont pas été écrits directement par le Fondateur, nous 
avons cru utile de les examiner afin de nous rendre compte de ce qui fut 
dit et fait du point de vue marial aux origines de la Congrégation. Pour 
les avoir lui-même convoqué et présidé, le Fondateur a dû sans doute 
mettre du sien, poussant ses fils spirituels à renouveler constamment 
leur attachement à Marie jusqu’à les inciter à légiférer de manière à 
mettre en exergue la dimension mariale du charisme oblat. Les grandes 
orientations que donnent les Chapitres ne sont ni contraires ni détachées 
de la pensée du Fondateur.

Un total des neuf Chapitres généraux se tinrent du vivant de Mgr 
de Mazenod ; le premier en octobre 1818 et le dernier en août 1856. 
Malgré l’allusion au tout premier Chapitre général de 1818, notre étude 
ne s’étend à proprement parler que sur les Chapitres tenus après 1826 
lorsque la congrégation fut approuvée sous le titre des ‘Missionnaires 
Oblats de Marie Immaculée’. Avant cette date, la Société des Oblats 
était sous le patronage de Saint Charles Borromée et ainsi, l’intérêt pour 
la Vierge Marie n’était pas aussi manifeste. Nous nous arrêtons donc sur 
sept Chapitres, y compris celui de 1861. Nous retenons ce dernier parce 
qu’il est convoqué quatre jour seulement après la mort du Fondateur 
et surtout parce qu’il reflète encore sa pensée et prolonge en quelque 
sorte son action tout en assurant la transition. De ces Chapitres, nous 
dégageons ce qui touche au caractère marial de la vie et de la mission 
des Oblats. 



C
ha

pi
tr

e 
II

I 
  l

  
24

5 
 l

   
M

ar
ie

 d
an

s 
la

 p
en

sé
e 

et
 le

s 
au

tr
es

 é
cr

its

Nous nous attelons sur les interventions et les discours les plus 
significatifs laissant de côté ce qui semble normal ou ordinaire, par 
exemple, l’habitude d’ouvrir et de conclure les séances avec certaines 
invocations à Marie (Ave Maria, Sub tuum, etc.) ou bien le fait de prier 
le rosaire durant les travaux du Chapitre ou encore le fait d’accepter 
l’apostolat dans les sanctuaires marials, de pratiquer les jeûnes à la 
veille des solennités dédiées à Marie ou de baptiser du nom de Marie 
certaines maisons et œuvres de la congrégation. Quelques citations déjà 
rencontrées réapparaîtront, mais seulement, ici, elles ont l’avantage de 
se replacer dans leur contexte.

Le premier chapitre général (24 octobre 1818)

Ce qui est considéré comme le premier Chapitre général107de la 
congrégation eut lieu à Aix, le 24 octobre 1818. La Règle rédigée par 
l’Abbé Eugène de Mazenod, Fondateur des Missionnaires de Provence, 
fut principalement à l’ordre du jour. Mais le jeune Fondateur doit inces-
samment donner suite une demande de l’Évêque de Digne, transmise 
par son Vicaire général M. Arbaud. La requête de l’Évêque consiste 
à ouvrir une maison au sanctuaire de Notre-Dame de Laus, avec les 
avantages que le rédacteur de la lettre souligne : prédication des mis-
sions populaires, moyen propice d’autosubsistance, recrutement facile 
des vocations, expansion missionnaire de la Société et protection d’un 
deuxième Évêque en plus de Mgr Fortuné de Marseille. Le texte du 
procès-verbal de ce premier Chapitre général dit justement :

Alors notre très Révérend Père Charles-Joseph-Eugène de Mazenod, 
reconnu unanimement par tous pour supérieur général, fit part au 
nouveau chapitre du projet d’établissement à N.-D. du Laus, alors 
du diocèse de Digne. Ce projet devait se réaliser incessamment, tous 

107 J. Pielorz écrit : « Le 16 septembre [1818], il [le Fondateur] quitta sa villégia-
ture pour accompagner M. Moreau à Digne. Rentré à Aix le 30 septembre, après avoir 
conclu heureusement avec les autorités de digne les détails de la fondation de Notre-
Dame de Laus, il acheva la rédaction de la Règle et la présenta à ses confrères réunis 
à Aix, le 24 octobre 1818. Cette réunion, pendant laquelle la nouvelle Règle fut lue, 
discutée et acceptée, prit plus tard le nom de premier Chapitre général » (J. PIELORZ, 
Les chapitres généraux au temps du fondateur, Ottawa, Ed. des Études Oblates, 1968, 
Vol. II, p.2).



St
ud

ia
 4

   
l 

 2
46

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

y applaudirent et en conçurent de flatteuses espérances pour l’exten-
sion et l’agrandissement de la société108.

Ce qui est intéressant ici est le fait que, dès le premier chapitre 
général, la congrégation, malgré le petit nombre des membres, perçoit 
clairement à travers l’offre d’un sanctuaire marial, tout le bien que la 
Sainte Vierge peut faire à la Société et à sa mission. Tous les membres 
jugèrent l’occasion providentielle et opportune. Ce que le Fondateur 
écrira plus tard à l’occasion de l’acceptation du sanctuaire de Notre-
Dame de Lumières en 1837 peut aussi bien s’appliquer ici :

Mais comment se résoudre à laisser échapper une si belle occasion 
qui vraisemblablement ne se rencontrerait plus, comment ne pas 
craindre les regrets tardifs et peut-être des reproches secrets de la 
part de tant de nos pères remplis de l’esprit de zèle, de l’amour pour 
leur état qui les porte à vouloir propager en tous lieux les bienfaits 
de leur saint ministère, et pénétrés de cette dévotion filiale à la Très 
Sainte Vierge notre Mère qui leur fait ambitionner de devenir des 
propagateurs de son culte dans tous les sanctuaires consacrés à son 
nom109.

Le quatrième chapitre général (10 – 13 juillet 1826)

Rappelons que le 8 décembre 1825, le jour de la solennité de l’Im-
maculée Conception, le père de Mazenod finit la rédaction de la sup-
plique dans laquelle il demande au Pape d’approuver sa Société sous le 
titre de « Missionnaires Oblats de la Très Sainte et Immaculée Vierge 
Marie ». Le 22 décembre de la même année, il reprend le même titre 
dans une longue lettre adressée au père Tempier où il décrit entre autre 
l’audience qu’il a eu avec le Pape et exhorte tous les Oblats à se renou-
veler dans la dévotion à Marie Immaculée. Le 17 février 1826, il est 
tenu au courant de l’approbation orale du Pape qui sera suivi de l’ap-
probation écrite le 21 mars 1826. Et ce n’est que le 7 juillet 1826 que le 
Fondateur refoule le sol marseillais. Il convoque en ce mois juillet 1826 
le quatrième Chapitre général de la congrégation. Initialement prévu 
en octobre 1827, ce Chapitre fut anticipé pour traiter des conséquences 

108 Idem., p. 17.
109 Journal, 26.01.1837, in EO I, 18, p. 45.



C
ha

pi
tr

e 
II

I 
  l

  
24

7 
 l

   
M

ar
ie

 d
an

s 
la

 p
en

sé
e 

et
 le

s 
au

tr
es

 é
cr

its

relatives à l’approbation pontificale de la congrégation et de ses Règles. 
Le Chapitre eut lieu cette fois-ci non pas à Aix comme d’habitude, mais 
à Marseille entre le 10 et 13 juillet 1826 ; considéré comme le Chapitre 
de fondation, son importance n’est pas à démontrer :

Avec ce Chapitre se termine officiellement la période de fondation 
ou de formation de l’Institut des Missionnaires Oblats de Marie Im-
maculée. A l’extérieur, la Société est protégée contre les ingérences 
des évêques; à l’intérieur, contre la fluctuation des sujets. La sève 
même de l’Église universelle va circuler en elle, et le monde tout 
entier est ouvert au zèle et à l’apostolat de ses membres. En outre, 
avec le nouveau titre d’Oblats de Marie Immaculée, la Société va 
prendre de plus en plus conscience de son appartenance spéciale à 
l’Immaculée, de sa dévotion tout à fait particulière à la douce Vierge 
Marie110.

Les Actes de ce Chapitre nous aident à connaître les matières trai-
tées et, pour ce qui nous intéresse, le texte du procès-verbal nous donne 
une idée exacte de ce qui fut dit au sujet de la nouvelle Patronne et Mère 
de la congrégation, la Sainte Vierge Marie. On n’y insista sur le caractè-
re marial de la vie et de l’apostolat des Oblats comme le confirme le tex-
te de l’allocution finale du Fondateur et Supérieur général qui consacre 
en quelque sorte la congrégation à Marie Immaculée. Cette allocution 
reste dans le droit fil des sentiments de gratitude envers la Bonne Mère 
et de la pleine satisfaction pour le nouveau nom de la congrégation. 
Cependant, la consolation et la joie ne sont pas de nature à atténuer les 
exigences qu’impliquent le changement de titre, car les Oblats, désor-
mais protégés et placés sous les auspices de Marie, doivent se montrer 
dignes de porter son saint nom. Il y a de quoi à augurer un avenir pros-
père pour la congrégation : 

C’est l’heureux commencement d’une ère nouvelle pour la Socié-
té. Dieu a ratifié les projets que nous avions formés pour sa gloire; 
il a béni les liens qui nous unissent; désormais nous combattrons 
les ennemis du Ciel sous un étendard qui nous sera propre, et que 
l’Église nous a donné. Sur cet étendard brille le nom glorieux de la 
Très Sainte Vierge Marie Immaculée; le nom même est devenu le 
nôtre, car c’est à la Sainte Vierge que nous sommes consacrés; nous 

110 J. PIELORZ, Les chapitres généraux au temps du fondateur, Vol. II, p. 56.



St
ud

ia
 4

   
l 

 2
48

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

sommes plus spécialement ses enfants; et sa protection sur nous, 
jusqu’aujourd’hui si sensible, le sera encore plus à l’avenir, si nous 
nous montrons dignes d’une telle mère111.

Le cinquième chapitre général (28 - 30 septembre 1831)

La maladie assez grave du Fondateur d’une part et l’avènement 
de la Révolution de juillet 1830 d’autre part, retardèrent le cinquiè-
me Chapitre général prévu en 1829. Il se tiendra finalement du 28 au 
30 septembre 1831 au grand séminaire de Marseille. L’importance de 
ce Chapitre repose en grande partie sur l’acceptation des missions à 
l’étranger, en dehors de la France, et cela dans le dessein, comme le dit 
si bien le Chapitre, « d’aller porter au loin la connaissance et l’amour 
de Notre Seigneur Jésus Christ […] pour la gloire de Dieu et le bien de 
la Société ». Quant à l’aspect marial, la quatrième séance du 29 sep-
tembre au soir, réaffirmera la nécessité d’observer le jeûne les veilles 
des fêtes liturgiques en rapport avec la Vierge Marie, notamment en la 
solennité de l’Immaculée Conception, de la Nativité, de l’Annonciation 
et de l’Assomption.

Le sixième chapitre général (4-8 aout 1837)

Encore une fois, pour des motifs divers (le mécontentement du 
gouvernement français autour de la nomination de Mgr de Mazenod 
comme titulaire à l’évêché d’Icosie, l’épidémie de choléra, la maladie 
du Fondateur, etc.), on reporta le sixième Chapitre général qui eut lieu 
à Marseille du 4 au 8 août 1837. Ce Chapitre traitera en gros de la 
discipline à l’intérieur de la congrégation. Eu égard aux prescriptions 
majeures, on retiendra entre autres l’ouverture du juniorat, l’institution 
d’une retraite sur la spiritualité du Fondateur, le port du scapulaire de 
l’Immaculée Conception. En ce qui concerne précisément ce dernier 
point, la neuvième séance du 8 août au matin propose que tous les mem-
bres de la congrégation porteront sous les habits un scapulaire en l’hon-
neur de la Bienheureuse Vierge Marie et spécialement de son privilège 
de l’Immaculée Conception. Ce signe propre aux Oblats sera reçu dès 
le jour de leur oblation (ou profession) définitive comme expression de 

111 Idem., p. 76.



C
ha

pi
tr

e 
II

I 
  l

  
24

9 
 l

   
M

ar
ie

 d
an

s 
la

 p
en

sé
e 

et
 le

s 
au

tr
es

 é
cr

its

leur affection filiale et signe de protection maternelle de la part de leur 
Patronne, la Vierge Immaculée : 

Par respect pour notre Bonne Mère, pour manifester notre filiation 
à la Très Sainte Vierge, conçue sans la tache du péché originel, on 
a proposé ensuite de chercher un objet particulier que nous ne mon-
trerions pas sur nos habits, mais que nous suspendrions à notre cou, 
sous nos vêtements, tous les Ordres religieux, toutes les Congréga-
tions ont quelque chose de particulier qui les distingue. Pour nous, 
famille chérie de la Très Sainte Vierge, nous désirons porter un signe 
qui nous soit propre, qui nous rappelle l’auguste Patronne de l’insti-
tut, Parmi plusieurs objets proposés, on a préféré un scapulaire que 
chacun de nous porterait continuellement sur soi, Le Révérendissime 
Supérieur général voudra bien demander pour ce scapulaire des in-
dulgences précieuses au Souverain Pontife; et, le plus tôt possible, 
chaque Supérieur donnera ce scapulaire à tous les membres de sa 
communauté. Un décret a été porté à ce sujet; mis aux voix, il a été 
adopté unanimement, comme il suit : Le jour de l’oblation, on rece-
vra avec la croix, signe authentique de notre mission, le scapulaire de 
l’Immaculée Conception qu’on devra porter sous ses habits112.

Le huitième chapitre général (26-31 août 1850)

Le Chapitre général prévu en 1849 se tiendra une année après, à 
Marseille, du 26 au 31 août 1850. D’aucuns considèrent ce huitième 
Chapitre général comme le plus important de tous ceux qui eurent lieu 
du vivant du Fondateur, un ‘chapitre général fondateur’ selon l’expres-
sion du père Achille Rey113. La congrégation est en pleine expansion, 
les Oblats sont déjà éparpillés dans le Sud de la France, Angleterre, 
Canada, Etats-Unis, Ceylan (Sri Lanka) et en Afrique du Sud. On as-
siste à ce que l’on peut appeler l’âge d’or des Oblats. Ce chapitre aura 
pour tâche de structurer l’administration de la congrégation, la division 
en provinces, la direction des séminaires, les établissements dans les 
missions étrangères, etc. 

Du point de vue marial, ce huitième Chapitre général ne traitera 
pas directement de la vie interne de la congrégation, mais plutôt de 

112 Idem, p. 153.
113 Voir A. TACHE, « Constitutions et Règles », in DVO, p. 163.



St
ud

ia
 4

   
l 

 2
50

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

la possibilité d’établir des associations des fidèles affiliées aux Oblats 
et qui partageraient la dimension mariale de leur spiritualité. En effet, 
une proposition faite le 28 août à la séance du matin demandait que 
l’on permette à certaines associations ou affiliation des fidèles de porter, 
comme les Oblats, le scapulaire de l’Immaculée Conception. Disons-le 
tout de suite que cette proposition fut, après votes, rejetée par les capi-
tulants, mais le Chapitre suivant de 1856 l’adoptera :

On avait à examiner la proposition d’un membre du Chapitre, qui de-
mandait que l’on établît dans les maisons de la Société des associa-
tions ou affiliations des fidèles, qui pourraient de cette manière par-
ticiper aux biens spirituels de la Congrégation. Ces associations, une 
fois reconnues en principe et autorisées ensuite par le Saint-Siège, 
pourraient recevoir les fidèles qui en auraient le désir, en leur don-
nant pour signe distinctif le scapulaire de l’Immaculée Conception, 
dont la matière et la forme seraient semblables à celui des profès de 
la Congrégation. L’auteur de cette proposition se fondait sur ce que 
la plupart des Ordres religieux reçoivent ainsi les fidèles en partici-
pation de leurs mérites et de leurs bonnes œuvres, et que ce serait un 
moyen très efficace dans les temps actuels où l’Église s’occupe de la 
question de l’Immaculée Conception, de propager de toutes parts le 
culte de l’Immaculée Vierge Marie. Cette proposition ayant été suffi-
samment discutée, le Révérendissime Père Général, président, ayant 
invité le Chapitre à exprimer son vote par assis et levé, a répondu né-
gativement. En conséquence, la proposition a été rejetée114.

Le neuvième chapitre général (4-12 août 1856)

Le neuvième chapitre général fut le dernier à être convoqué et pré-
sidé par Mgr Eugène de Mazenod ; il se tint à Montolivet, non loin de 
la ville de Marseille, du 4 au 12 août 1856. Entretemps, la congrégation 
s’étend considérablement et ses structures se développent davantage. 
Le Fondateur se montre encore actif, malgré son âge avancé. Il vient 
d’être nommé Chevalier de l’ordre impérial de la Légion d’honneur en 
1852 ; il pose la même année la première pierre de l’actuelle cathédrale 
de Marseille et en 1853, celle de la basilique du sanctuaire de Notre-

114 Idem, p. 280



C
ha

pi
tr

e 
II

I 
  l

  
25

1 
 l

   
M

ar
ie

 d
an

s 
la

 p
en

sé
e 

et
 le

s 
au

tr
es

 é
cr

its

Dame de la Garde115, toujours à Marseille. Soit dit au passage que la 
construction de cette basilique au sanctuaire Notre-Dame de la Garde 
tenait à cœur le dévoué Serviteur de l’Immaculée, Mgr de Mazenod, 
qui voulut d’ailleurs qu’après sa mort, son cœur y reposât aux pieds de 
la Bonne Mère116. Parmi les événements malheureux qui entourent ce 
neuvième Chapitre général, on peut signaler le décès en 1855 de Ma-
dame Marie-Rose Joannis, la mère du Fondateur, l’épidémie de choléra 
qui sévit au sud de la France entre juillet et septembre 1854. Entre août 
et octobre 1855, notre Évêque de Marseille entraîne tout son diocèse à 
invoquer l’intercession de la Sainte Vierge comme il l’avait fait en mars 
1835 afin d’écarter cette maladie meurtrière. Il espérait encore, selon 
ses propres termes, un miracle évident.

En ce qui concerne la Vierge Marie, on peut constater sans peine 
que le Fondateur, avant même la tenue du Chapitre, précisément dans 
sa lettre de convocation, demande expressément des prières à toute la 
congrégation pour la réussite du Chapitre. Il souhaite surtout que les 
Oblats obtiennent toutes les grâces nécessaires pour promouvoir leur 
charisme, étendre le règne du Christ et œuvrer pour le salut du genre 
humain. La lettre de convocation de ce neuvième Chapitre général est 
rédigée en latin, mais le Chapitre local de Fréjus, tenu en vue de l’élec-
tion d’un délégué au Chapitre provincial peu avant le Chapitre général, 
nous en donne un extrait en français. Ce que notre Fondateur et premier 
Supérieur général a exprimé dans cette dernière lettre de convocation 
vaut bien aussi pour tous les Chapitres généraux de la congrégation qui 
suivront après sa mort :

notre Révérendissime Père Supérieur général, fondateur, dans sa let-
tre de convocation adressée aux RR.PP. Provinciaux et Vicaires de 
la Congrégation, a exhorté avec instance les membres de sa com-
munauté de faire chaque jour, d’ici à l’époque de la tenue des Cha-
pitres tant provincial que général, des prières ferventes pour attirer 
sur la Congrégation des grâces abondantes de lumière et de sagesse 

115 Pielorz note : « le 11septembre 1853, inspiré par sa piété filiale envers la Bonne 
Mère, Mgr de Mazenod posait solennellement la première pierre d’autre église qui per-
pétuera sa mémoire : celle de Notre-Dame de la Garde. Cette basilique ne sera achevée 
que trois ans après sa mort, en 1864 » (J. PIELORZ, Les Chapitres généraux, Vol. II, 
p. 25). 

116 Extrait du testament, 01.08.1854, in EO I, 15, p. 291.



St
ud

ia
 4

   
l 

 2
52

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

pour qu’elle ne cesse de poursuivre sa glorieuse fin qui est d’étendre 
le royaume de Notre Seigneur Jésus Christ et de procurer avec zèle 
et persévérance le salut des âmes, principalement de celles qui sont 
le plus abandonnées. On s’adressera spécialement à notre glorieu-
se et Immaculée Mère, dont l’admirable privilège de l’Immaculée 
Conception vient d’être glorieusement proclamé comme article de 
foi, ainsi qu’à Saint Joseph, son très saint époux, patron principal de 
notre Congrégation117.

Au cours des travaux du Chapitre comme tel, à la quatrième séance 
du 6 août, le Fondateur en personne, proposa la récitation de la prière 
mariale Tu es toute belle, ô Marie ! (Tota pulchra es, Maria)118 afin de 
commémorer le dernier dogme marial de l’Immaculée Conception de 
la Vierge Marie, récemment proclamé par le Pape Pie IX. A la séance 
du 12 août, au soir, on reprit une proposition rejetée au chapitre géné-
ral de 1850, mais qui trouva ici gain de cause. Il s’agissait d’établir, à 
l’instar de certains autres Ordres comme celui des Théatins, des Confré-
ries, Associations ou Affiliations des fidèles qui appartiendraient à la 
congrégation et qui, après l’autorisation du Saint-Siège, partageraient 
avec les Oblats le privilège spécial de porter le scapulaire de l’Imma-
culée Conception. Reconnaissant la pertinence de la proposition, Mgr 
de Mazenod coupa court aux discussions et déclara de s’occuper par-
ticulièrement de contacter le Saint-Siège à ce propos. Et plus tard, le 
Vatican accordait gracieusement la faveur demandée :

vu le titre que la Congrégation porte dans l’Église de Dieu, il lui fût 
donné quelque moyen spécial de propager parmi les fidèles la dévo-
tion envers l’Immaculée Conception de la très Sainte Vierge. Ce dé-
sir avait été plus formellement exprimé dans le chapitre général tenu 
au mois d’août dernier, avec des instances si fortes que nous avons 
cru qu’il était de notre devoir de faire des démarches à Rome, afin 
de les réaliser […], et peu de temps après nous avons reçu du cardi-
nal préfet [de la Propagande, Mgr Barnabò] une lettre qui contenait 

117 J. PIELORZ, Les Chapitres généraux, Vol. II, p. 37.
118 Dans le Canon 1 du Chapitre général de 1856, on peut lire cette résolution : 

« A l’avenir, il sera d’usage dans toute la Congrégation de réciter en chœur, après Com-
plies, l’antienne Tota pulchra es, en mémoire de la définition du dogme de l’Immaculée 
Conception de la très sainte Vierge » (Voir J. PIELORZ, Les Chapitres généraux, Vol. 
II, p. 86).



C
ha

pi
tr

e 
II

I 
  l

  
25

3 
 l

   
M

ar
ie

 d
an

s 
la

 p
en

sé
e 

et
 le

s 
au

tr
es

 é
cr

its

la réponse affirmative de Pie IX à notre supplique. En vertu de cet-
te communication avec les Théatins, désormais notre Congrégation 
jouira de tous les privilèges, grâces et indulgences qui leur ont été ac-
cordés pour le scapulaire de l’Immaculée Conception, à l’égard des 
fidèles de l’un et de l’autre sexe; c’est-à-dire que les nôtres auront la 
faculté de recevoir de ce scapulaire, des associations avec toutes les 
prérogatives qui s’y attachent, et d’après les mêmes conditions. Afin 
d’obtenir plus sûrement le but que nous avons dû nous proposer, 
nous ferons bientôt publier une petite notice, sur la nature du scapu-
laire de l’Immaculée Conception, les indulgences dont il est enrichi, 
ainsi que les autres faveurs qui sont propres à la dévotion envers ce 
glorieux privilège de notre divine Mère et Patronne119. 

Toujours le 12 août, dernier jour du Chapitre, une autre proposition 
demandait qu’on adopte dans la Congrégation l’office liturgique dédié 
à l’honneur du Saint-Cœur de la Vierge Marie qui venait récemment 
d’être approuvé par le Saint-Siège : « Un pareil vœu ne pouvait qu’être 
accueilli favorablement, et notre Révérendissime Supérieur général a 
promis de le réaliser »120. 

Le dixième chapitre général (5-8 décembre 1861)

Quatre jours après la mort du Fondateur, le père Henri Tempier, 
Vicaire général, convoque un Chapitre général qui aura pour motif prin-
cipal l’élection d’un nouveau Supérieur général. Ce Chapitre se tiendra 
quatre mois après la mort de Mgr de Mazenod, du 5 au 8 décembre 
1861. Malgré l’absence physique, l’ombre du Fondateur plane sur ce 
dixième Chapitre. L’émotion suscitée par sa disparition est encore bien 
visible, mais aussi le sentiment d’une grande fraternité donnant lieu à 
une espérance pour l’avenir de la congrégation. En effet, à la mort de 
Mgr de Mazenod, on compte dans le rang des Oblats 6 Évêques (dont 
1 Archévêque), 267 prêtres, 88 frères convers et 53 frères scolastiques, 
soit un bon nombre des 414 membres au total  ; l’avenir des Oblats 
semble assuré !

Parmi les événements importants qui entourent ce dixième Chapi-
tre, signalons l’inauguration du monument de l’Immaculée Conception 

119 E. DE MAZENOD cité par J. PIELORZ, Les Chapitres généraux, Vol. II, pp. 
99-100.

120 Idem., p. 84.



St
ud

ia
 4

   
l 

 2
54

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

en décembre 1857 à Marseille et l’affiliation des Sœurs de la Sainte Fa-
mille de Bordeaux121 en janvier 1858, pour ne citer que cela. Le Vicaire 
général, le père Tempier, qui convoque le Chapitre durant les trois der-
niers jours de la neuvaine de la solennité de l’Immaculée Conception, 
lui confère explicitement une intention mariale ; il croit que les jours 
choisis du 5 au 8 décembre sont bien indiqués pour espérer le soutien et 
l’intercession de la Sainte Vierge sur la congrégation et sur le nouveau 
Supérieur général à élire. Ainsi, écrit le père Tempier : 

que ce laps de temps nous rapproche de la grande solennité de l’Im-
maculée Conception de la très Sainte Vierge Marie, notre Mère et 
Patronne ; désirant attirer sur cette réunion et sur des assistants géné-
raux, nous fixons l’ouverture dudit Chapitre au jeudi, cinq décembre 
prochain122.

Marie dans les mandements de Mgr E. de Mazenod

Notre recherche se meut à l’intérieur de la mariologie des Mis-
sionnaires Oblats de Marie Immaculée. Mais si nous évoquons ce que 
Monseigneur de Mazenod a écrit sur la Vierge Marie en sa qualité de 
Pasteur du diocèse de Marseille, c’est pour avoir une idée complète de 
sa pensée sur Marie. Il est vrai qu’en tant qu’Évêque, il s’adressait en 

121 « Enfin, le 15 mars 1861, il fit publier la lettre circulaire sur l’affiliation des 
Sœurs de la Sainte-Famille de Bordeaux. L’acte en avait été stipulé en 1858 déjà, mais 
il ne devait entrer en vigueur qu’après la mort de l’abbé Noailles, fondateur de la Sain-
te-Famille, survenue le 8 février 1861. En vertu de cet accord, le Supérieur général des 
Oblats devient directeur de la Sainte-Famille; le Chapitre de 1861 sanctionnera formel-
lement cette affiliation » (J. PIELORZ, Les Chapitres généraux, Vol. II, p. 143).

122 Idem, p. 149. Une fois terminées les élections et le père Joseph Fabre élu Su-
périeur général, dit le Procès verbal du Chapitre : « Dix-neuf voix ont été pour le R.P. 
Fabre et une pour le R.P. Tempier. Il ne nous appartient pas d’expliquer comment s’est 
produite cette unanimité si parfaite. Qui pourrait ne pas y voir l’assistance de l’Esprit-
Saint; la protection visible de notre bonne Mère, la Vierge Immaculée; l’appui de saint 
Joseph, notre principal patron, et l’influence paternelle de notre saint Fondateur? Nous 
devons relater ici cette acclamation universelle, afin qu’elle demeure dans l’histoire de 
la Congrégation comme une preuve admirable de l’union parfaite de vues et de volon-
tés qui régnait dans le Chapitre. Qu’on nous permette aussi de constater, en passant, la 
douce joie, la délicieuse émotion et la sainte fierté que faisait naître dans tous les cœurs 
un accord si parfait. Nous éprouvions tous comme un immense soulagement » (J. PIE-
LORZ, Les Chapitres généraux, Vol. II, p. 163).



C
ha

pi
tr

e 
II

I 
  l

  
25

5 
 l

   
M

ar
ie

 d
an

s 
la

 p
en

sé
e 

et
 le

s 
au

tr
es

 é
cr

its

premier lieu aux fidèles de son Église locale et à son clergé, même si 
quelques uns de ses confrères Oblats en faisaient partie. Dans l’ensem-
ble, l’enseignement de Mgr de Mazenod intéresse aussi les Oblats car 
l’Évêque est aussi leur Fondateur. D’ailleurs, il y a très peu de choses 
qu’il recommande aux chrétiens de son diocèse qu’il n’ait demandé 
déjà à ses fils Oblats, surtout dans le domaine de la dévotion mariale. 

Si Mgr Eugène de Mazenod, pour son ordination comme Évêque 
de Marseille choisit la date du 14 octobre 1832, jour où l’on célébrait 
à Rome la fête de la maternité divine de Marie ; c’est dire que son mi-
nistère épiscopal allait certainement être marqué d’une façon ou d’une 
autre de l’empreinte mariale. En effet, aux fidèles de son diocèse tout 
comme aux Oblats, Mgr de Mazenod insistera sur le fait que Marie est 
l’Immaculée, le Femme choisie par Dieu pour être le Mère du Sauveur 
et la nôtre aussi. Par sa foi et son engagement à l’œuvre du salut, elle 
devient notre modèle et mérite notre affection filiale. Son aide mater-
nelle ne fait jamais défaut, notre confiance en son intercession ne doit 
pas faillir. Pour toutes ces raisons, notre dévotion à Marie doit être pro-
fonde et forte. Dans les mandements adressés aux chrétiens de son dio-
cèse, Mgr de Mazenod mettra un accent particulier sur les aspects plutôt 
pratiques et ponctuels, tels que la promotion d’une pitié sans abus, la 
contribution matérielle ou financière en vue de la construction, de la ré-
novation et de l’entretien des lieux de cultes et des œuvres en l’honneur 
de la Vierge Marie.

Monseigneur de Mazenod concentre l’essentiel de ses instructions 
aux fidèles dans les Mandements123 (de Carême et de diverses circons-
tances) et dans certaines lettres circulaires adressées aux curés de pa-
roisses. Nous reprenons, selon l’ordre chronologique, quelques extraits 
de ces instructions relatives à sa pastorale mariale.

123 A côté des Lettres, Journal et Ecrits spirituels déjà publiés en 22 volumes, il 
existe des Mandements du Fondateur, édités en partie. Un bel article du p. Bernard 
Dullier tente justement de les faire connaître. Au début de cet article, l’auteur signale 
qu’il s’agit des 23 Mandements de Carême, une cinquantaine d’autres Mandements (de 
circonstances) auxquels il faut ajouter les Lettres circulaires. L’article présente un bref 
résumé sur le thème de La Vierge au cœur de nombreux mandements (B. DULLIER, 
Les Mandements de saint Eugène de Mazenod, Évêque de Marseille, Documentation 
OMI, n. 249, Rome, 2002, pp. 43-46).



St
ud

ia
 4

   
l 

 2
56

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

Le mandement du 18 juin 1837

Le mandement du 18 juin 1837 est signé officiellement de la main 
de Mgr Fortuné de Mazenod, oncle et prédécesseur de Mgr Eugène de 
Mazenod. On sait que le 9 avril de la même année, ce dernier est nommé 
Évêque de Marseille. Le dit mandement se rapporte à la bénédiction de 
la nouvelle statue du sanctuaire Notre-Dame de la Garde pour laquelle 
le nouvel Évêque s’était investi personnellement. La forme et le fond 
du Mandement font croire, selon le p. Dullier, que le texte signé par 
Fortuné de Mazenod serait en fait l’œuvre du nouvel Évêque Eugène de 
Mazenod. De quoi parle ce fameux mandement ? Reprenons les conclu-
sions du père Dullier :

- D’abord, une alerte pour dire que la piété mariale n’occulte ni ne 
surclasse le culte d’adoration qui doit être rendu à Dieu seul : 

Que votre culte envers elle [la Vierge Marie] soit animé des vrais 
sentiments de la foi catholique. Que Dieu, adoré par vous en esprit et 
en vérité, soit toujours le premier dans toutes vos pensées et placé au 
commencement de tous vos cantiques de louange»124.

- Ensuite, une mise en garde qui voudrait que les lieux de dévotion 
et des pèlerinages ne soient pas des endroits exclusifs du culte marial 
car la Bonne Mère peut être invoquée n’importe où ; qu’on la prie dans 
un sanctuaire ou bien ailleurs, la Vierge Marie reste la même partout :

L’Église autorise sans doute des lieux particuliers de dévotion envers 
la sainte Vierge, elle approuve formellement les pèlerinages faits en 
ces lieux dans des vues de piété et y attache souvent des grâces spé-
ciales […]. Mais l’Église ne veut pas que les fidèles oublient jamais 
que la Mère de Dieu peut être invoquée dans tous les lieux de l’uni-
vers et que, malgré la diversité des titres qu’on lui donne dans les di-
vers sanctuaires qui lui sont consacrés, elle est toujours une, toujours 
la même125.

- Et enfin, une correction qui voudrait que la Vierge Marie ne soit 
nullement considérée comme une déesse ; même si on doit la vénérer et 
compter sur sa puissante intercession. Et que l’on ne s’arrête à la ma-

124 Mandement du 18 juillet 1837.
125 Ibidem.



C
ha

pi
tr

e 
II

I 
  l

  
25

7 
 l

   
M

ar
ie

 d
an

s 
la

 p
en

sé
e 

et
 le

s 
au

tr
es

 é
cr

its

térialité des moyens pédagogiques offerts par la dévotion, mais qu’on 
remonte toujours, comme dirait saint Basile, de l’image à son ‘modèle 
original’ :

Aimez donc à vénérer le sanctuaire de Notre Dame de la Garde, à 
le visiter pieusement et à y adresser vos prières au Seigneur en les 
recommandant à la puissante intercession de Marie. Mais que votre 
confiance monte jusqu’au Ciel et ne s’arrête point, selon les erreurs 
des païens qui se glorifient dans leurs idoles, à une image matériel-
le qui ne saurait avoir par elle-même aucune vertu quelconque. Ce 
n’est pas l’image, la statue de la sainte Vierge dans la chapelle de 
Notre Dame de la Garde qui peut vous exaucer, c’est la sainte Vierge 
elle-même qui entendra vos vœux et vous obtiendra le secours dont 
Dieu est le principe et la fin.126.

Le mandement du 8 juillet 1849

En préparation de la proclamation du dogme de l’Immaculée 
Conception, le Pape Pie IX publia l’encyclique Ubi Primum. En réponse 
au Pape, Mgr de Mazenod envoya une première lettre le 28 avril 1849 ; 
puis deux mois après, le 8 juillet de la même année, il adresse une lettre 
pastorale à ses diocésains. Dans celle-ci, écrit le père Boudens, 

Mgr de Mazenod y chantait les gloires de Marie et demandait aux 
fidèles des prières ardentes pour que l’Esprit-Saint inspirât le Souve-
rain pontife à prendre, dans une affaire si importante la résolution qui 
devait contribuer à la gloire de la Vierge Marie127. 

Ce mandement nous donne une idée assez précise de la façon 
dont Mgr de Mazenod comprenait lui-même le dogme de l’Immaculée 
Conception ainsi que la grandeur de la Vierge Marie comme une créa-
ture exceptionnelle. Le mandement traduit en quelque sorte sa théolo-
gie mariale :

Après ce qui se rapporte directement à Dieu, rien n’est plus précieux 
pour la piété éclairée de vraies lumières que ce qui touche à l’hon-
neur de la Sainte Vierge Marie. Il y a là tout l’intérêt d’un fils envers 

126 Ibidem.
127 R. BOUDENS, « Mgr de Mazenod et la définition du dogme de l’Immaculée 

Conception », p. 14



St
ud

ia
 4

   
l 

 2
58

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

sa mère, et quelle Mère ! Celle qui nous a donné celui qui est la vie 
et le salut du monde, celle qui nous a tous enfantés spirituellement 
au pied de la Croix dans les douleurs de la passion et de la mort de 
l’Homme-Dieu, fruit béni de ses entrailles ; celle qui est justement 
appelée la nouvelle Eve et la corédemptrice du genre humain. Sa 
tendresse veille sur nous; elle nourrit nos âmes des grâces divines 
dont elle est, selon les saints pères, la distributrice ; du haut du ciel 
elle les répand à pleines mains sur ses enfants après les avoir pui-
sées pour eux dans le cœur de son Fils notre Seigneur. Notre exis-
tence même temporelle est sous la garde de son amour maternel, et 
les Anges dont elle est la Reine à jamais exaltée et toujours obéie, 
sont envoyés du pied de son trône pour nous diriger dans nos voies 
(Ps. 91, 11) […]. C’est la gloire de Dieu même qui est intéressée à 
la gloire de Marie. Tout ce qui, de notre part tend à glorifier la sainte 
Vierge, remonte d’elle à Dieu, en prenant pour ainsi dire, dans les 
mains de la plus parfaite des créatures, le caractère de l’hommage le 
plus parfait envers le Créateur. Oui, alors nous glorifions Dieu dans 
le chef-d’œuvre de sa puissance et de son amour ; nous le louons de 
ce qu’entre toutes les merveilles de sa droite, qui attestent sa gran-
deur infinie, il en a produit une qui retrace à elle seule, mieux que les 
autres ensembles, ses perfections adorables. D’ailleurs, la grandeur 
de la sainte Vierge consiste surtout dans sa dignité de Mère de Dieu ; 
c’est là le motif de toutes les prérogatives dont elle est ornée et du 
culte supérieur que nous lui rendons. Ainsi, c’est le Fils que nous ho-
norons dans la personne de la Mère, et voilà pourquoi il nous est im-
possible d’excéder dans nos hommages envers Marie, tant que nous 
la considérons comme créature, Dieu étant toujours alors le terme 
suprême de ces hommages128.

Le mandement du 1er novembre 1852

Le mandement du 1er novembre 1852 se distingue des autres par le 
fait que Mgr de Mazenod s’adresse directement aux membres de sa fa-
mille religieuse, les Oblats. Il les invite à consacrer d’une façon particu-
lière leurs personnes à la Vierge Immaculée. En réalité, il rappelle à ses 
fils ce qu’il avait déjà écrit au p. Tempier le 22 décembre 1825, d’« être 

128 Mandement du 8 juillet 1848.



C
ha

pi
tr

e 
II

I 
  l

  
25

9 
 l

   
M

ar
ie

 d
an

s 
la

 p
en

sé
e 

et
 le

s 
au

tr
es

 é
cr

its

des Oblats de Marie Immaculée […], de lui être consacrés d’une ma-
nière spéciale et de porter son nom »129.

Le mandement du 28 août 1853

Le mandement de carême du 28 août 1853 fut rédigé à l’occasion 
de la rénovation du sanctuaire de Notre-Dame de la Garde et de la pose 
de la première pierre de sa nouvelle basilique. L’Évêque enseigne que 
la dévotion implique non seulement l’affection vis-à-vis de la personne 
de la Vierge Marie, mais aussi le souci de trouver les moyens matériels 
et économiques pour entretenir et promouvoir cette dévotion. Le sanc-
tuaire marial qu’il qualifie de temple de Marie mérite tous les soins 
d’autant plus qu’elle est notre Mère bien-aimée. Sans craindre de bles-
ser les sensibilités par son langage trop direct, l’Évêque de Marseille 
pousse ses fidèles à sacrifier leurs aises pour bâtir, entretenir et orner les 
lieux de culte dédiés à la Mère de Dieu. 

Le carême, temps par excellence de partage et de solidarité, offre 
l’opportunité à notre Évêque d’interpeller surtout les riches à voler au 
secours des plus pauvres et d’être sensibles aux besoins temporels de 
l’Église. S’adressant aux fidèles, Mgr de Mazenod, leur rappelait sou-
vent ce devoir de donner généreusement l’aumône : « Vous [chrétiens] 
devez reconnaître, à proportion de votre fortune, tributaires de ses be-
soins [de l’Église]  »130. L’aumône, renchérit-il, est une œuvre essen-
tielle du carême parce que « personne sur la terre n’a le droit de vous 
dispenser »131. Avant de terminer ce mandement du 28 août 1853, Mgr 
de Mazenod instruit sur le sens religieux de l’aumône et s’abandonne à 
ses ouailles en comptant sur leur charité pour la construction de Notre-
Dame de la Garde ainsi que l’aide aux plus démunis :

Pour que l’aumône attire des grâces, elle doit être non un acte de pure 
philanthropie mais une offrande à Dieu. Cette offrande s’adresse aux 

129 Au père Tempier, 22.12.1825, in EO I, 6, p. 234.
130 Mandement du 12 mars 1849.
131 Mgr consacre tout un mandement sur le thème  de l’aumône comme œuvre 

essentielle du carême où il conclut en ces termes : « Si pour compatir à notre faiblesse, 
l’Église nous accorde des adoucissements en ce qui concerne l’abstinence, si, à cause de 
votre santé, elle vous dispense du jeûne, elle ne vous dispense pas, elle ne peut pas vous 
dispenser de l’aumône qui témoigne de la pénitence du cœur dont personne sur la terre 
n’a le droit de vous dispenser » (Voir Mandement du 18 novembre 1857).



St
ud

ia
 4

   
l 

 2
60

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

pauvres, comme représentants de Jésus-Christ […]. Eh ! Quoi, vous 
êtes tentés de croire que vous avez trop à donner ? Mais enfin, com-
bien d’entre vous qui, dans la prospérité dont vous jouissez, ne re-
fusent rien à la vanité, au luxe, au plaisir ? Vous aimez que tout soit 
splendide pour vous, vous ornez vos demeures comme des temples 
alors que le temple de Marie votre Mère vous est indifférent, alors 
que les pauvres doivent se contenter pour leurs plus stricts besoins 
des restes qu’ils recueillent de la table des riches ? Souvenez-vous 
que les pauvres sont devenus les préférés dans la maison de Dieu132.

Le mandement du 22 octobre 1854

Le 1er août 1854, le Pape Pie IX promulgue une encyclique Apos-
toliae Nostrae Caritatis dans laquelle il demande de prier pour les ca-
tastrophes qui menacent la vie du monde. Cette encyclique dégage déjà 
la saveur du jubilé universel en préparation du dogme de l’Immaculée 
Conception. Le Pape invite à « n’oublier pas de prier humblement, ar-
demment et avec zèle, suivant les orientations de notre lettre encyclique 
(Ubi Primum) datée du 2 février 1949 ». Le pape précise l’objectif de 
cette prière commune : 

prier pour que le désir d’éclairer notre esprit avec la lumière de son 
Esprit Saint, par lesquelles nous pourrions publier un décret dans 
les meilleurs délais concernant la conception de la Très Sainte Mère 
de Dieu, l’Immaculée Vierge Marie. Cela aboutirait à la plus gran-
de gloire de Dieu et la louange de cette Vierge, la Mère aimante de 
tous133.

C’est à la suite de cette encyclique, voulant répondre promptement 
à l’invitation du Pape, que Mgr de Mazenod écrit le 22 octobre 1854 un 
mandement de grande valeur mariologique. Avec des mots bien choi-
sis qui indique la place et le rôle de la Sainte Vierge dans l’histoire du 
salut :

Mère des chrétiens […], fille d’Eve selon la nature […], fille de Dieu 
selon la grâce […], aurore de notre affranchissement […]134. 

132 Mandement du 28 août 1853.
133 PIE IX, Apostoliae Nostrae Caritatis, n.4.
134 Mandement du 22 octobre 1854, p. 6.



C
ha

pi
tr

e 
II

I 
  l

  
26

1 
 l

   
M

ar
ie

 d
an

s 
la

 p
en

sé
e 

et
 le

s 
au

tr
es

 é
cr

its

Au sujet de ce mandement, le père Boudens fait remarquer qu’« On 
est frappé par l’enthousiasme qui animait l’Évêque à l’approche du 
grand jour [de la proclamation du dogme de l’Immaculée Conception]. 
La fin du mandement est un vrai cantique de joie »135.

Le mandement du 8 février 1855

Le Pape Pie IX proclame le dogme de l’Immaculée Conception le 8 
décembre 1954 avec la Bulle Ineffabilis Deus que Mgr de Mazenod re-
çoit au début de 1855. Encore une fois, il s’emploie sans délai à rédiger 
un mandement en février 1855 pour expliquer à ses fidèles le nouveau 
dogme marial. Pour Boudens, ce texte fut « un de ses plus beaux man-
dements […], le couronnement de tout ce que Mgr de Mazenod écri-
vit autour de la définition du dogme de l’Immaculée Conception »136. 
Mgr de Mazenod recourt à son talent de pédagogue pour appliquer à la 
Vierge Marie des images symboliques quelque peu inhabituelles, mais 
chargées de signification : La Vierge est 

pleine de grâce […], le siège, le trésor, le domicile, le sanctuaire de 
toutes les faveurs divines […], échelle de miséricorde […] sur le 
sommet de laquelle Dieu s’appuyait lui-même. [Comme l’Arche de 
Noé] qui sauva le genre humain du naufrage. Pour cette vallée des 
larmes, écrit-il encore, la décision de l’Église a ouvert une source de 
bénédiction […]. La Sainte Vierge, pleine de grâces, bénie entre tou-
tes les femmes […]. Cette arche sainte sera notre salut137.

135 R. BOUDENS, « Mgr de Mazenod et la définition du dogme de l’Immaculée 
Conception », p. 14.

136 Idem ., p. 21. Ce jugement fort élogieux de Boudens contraste avec les propos 
du p. Dullier qui considère que ce mandement fut « un texte marial sans intérêt […]. Ce 
mandement de carême, renchérit-t-il, ne nous apporte rien aujourd’hui et il montre bien 
qu’Eugène de Mazenod pouvait lui aussi écrire pour ne rien dire » (B. DULLIER, Les 
Mandements de saint Eugène de Mazenod, Évêque de Marseille, p. 23). A notre avis, 
ce mandement n’est pas à négliger ; ses évocations bibliques, ses réminiscences patris-
tiques, ses ouvertures théologiques, ses accents pastoraux et spirituels ne manquent pas 
non seulement d’attirer l’intérêt, mais aussi de goûter un tant soit peu l’originalité de la 
pensée mariale de l’Évêque de Marseille en se rendant compte en même temps du vif 
amour de la bonne Mère qui brûlait son cœur. Commentant alors quelques extraits de ce 
dit mandement, le père Morabito conclut en ces termes : « Nous ne pouvons donc pas 
douter de notre conclusion : c’est bien la Vierge Immaculée qui est le centre de la vie 
spirituelle et apostolique de Mgr de Mazenod » (Idem., p. 66).

137 Mandement du 8 février 1855.



St
ud

ia
 4

   
l 

 2
62

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

Le thème de la Vierge Marie est très présent dans les mandements 
de l’Évêque de Marseille ; souvent il l’évoque au passage, mais quel-
ques fois, il en fait un sujet exclusif, comme nous venons de le démon-
ter. Il n’est pas nécessaire de reprendre tous les mandements traitant de 
la Vierge Marie ; cependant, il s’avère intéressant de signaler, en dehors 
de ceux que nous avons déjà mentionnés, le mandement du 12 avril 
1855 publié à l’occasion de la consécration de la chapelle provisoire du 
nouveau lieu de culte, à Notre-Dame de la Garde ; celui du 21 décembre 
1855 en rapport avec la construction de la colonne commémorative du 
dogme de l’Immaculée pour laquelle Mgr de Mazenod avait déjà placé 
la première pierre le 8 décembre précédent à Marseille138. 

Il y a aussi le mandement du 18 novembre 1857 rédigé à l’occasion 
de la bénédiction du monument de la Vierge dorée qui surplombe le 
tour du sanctuaire de Notre-Dame de la Garde. Dans celui du 15 mai 
1859, Mgr de Mazenod exalte la puissance de l’intercession de Ma-
rie Immaculée afin de susciter la confiance des fidèles envers elle. Un 
autre mandement intéressant est celui du 21 décembre 1859139, proposé à 

138 L’inauguration officielle de cet monument commémoratif de la promulgation 
du dogme de l’Immaculée Conception aura lieu le 8 décembre 1857 à Marseille. Dans 
son Journal, Mgr de Mazenod rappelle le souvenir de cette mémorable cérémonie  : 
« Dans quelle langue humaine pourrait-on rendre ce qui s’est passé aujourd’hui à Mar-
seille  ! Comment représenter une ville entière de trois cent mille âmes, ne formant 
qu’une famille chrétienne, se revêtant de ses habits de fête pour célébrer la gloire de sa 
Mère dans les transports de la plus touchante dévotion ! Qu’a-t-il fallu pour produire 
ce grand mouvement, cette grande manifestation religieuse ? O puissance de la religion 
dans cette France qu’on voudrait nous représenter comme étant tombée dans l’indiffé-
rence ! Une parole de l’évêque, annonçant dans un mandement qu’en ce jour tous les 
fidèles sont invités à s’unir à leur premier pasteur pour bénir la statue qu’il a élevée à 
Marie, au pied de laquelle il devait célébrer les saints mystères » (Journal, 08.12.1857, 
in EO I, 22, p. 123).

139 « La puissance d’intercession et l’amour maternel de Marie sont célébrés par-
tout, et de nos jours son culte s’est développé d’une manière admirable, il est porté […], 
comme aux temps de la plus grande foi, et nous en bénissons le Seigneur. Ces homma-
ges si multipliés en l’honneur de la Mère de Dieu marquent une époque de rénovation 
dans la foi elle-même, et de Marie, ils s’élèvent jusqu’à son divin Fils, tandis qu’elle 
n’est si magnifiquement honorée qu’à cause de sa qualité de Mère de Jésus-Christ. Le 
nom de Marie n’est invoqué avec tant de confiance qu’afin qu’elle supplie pour nous 
son divin Fils, reconnu par là même comme l’auteur de toutes les grâces. On ne saurait 
trop faire en l’honneur de la Sainte Vierge, tant que son culte est entendu et pratiqué 
dans ce sens limité à ce qui est dû à une Créature si grande et si élevée qu’elle soit. Il 
faudrait bien se garder toutefois d’attacher aux simples images de la Mère de Dieu une 



C
ha

pi
tr

e 
II

I 
  l

  
26

3 
 l

   
M

ar
ie

 d
an

s 
la

 p
en

sé
e 

et
 le

s 
au

tr
es

 é
cr

its

l’occasion de l’exposition solennelle et perpétuelle du Saint-Sacrement 
dans le diocèse de Marseille, Mgr de Mazenod en profite pour indiquer 
la juste place de la Vierge Marie dans le culte chrétien et la supériorité 
indéniable de l’adoration à rendre exclusivement à Dieu.

vénération dont les signes extérieurs parussent éclipser ceux que réclame la présence 
même de la personne de Jésus-Christ. Il faut au contraire que le culte dont notre foi 
et notre amour doivent environner l’adorable Eucharistie soit, dans la mesure de nos 
faibles moyens, à toute distance au-dessus de ce que nous avons coutume de sentir et de 
faire en l’honneur de Marie Immaculée (Mandement du 21 décembre 1859).





C
on

cl
us

io
n 

  l
  

26
5 

 l 
   

   

CONCLUSION

Quelle est la place et le rôle de la Bienheureuse Vierge Marie 
dans une congrégation née de la contemplation du Christ cruci-
fié et dont l’objectif principal est l’évangélisation des pauvres ? 

Que fait la Sainte Vierge au cœur du charisme de saint Eugène de Ma-
zenod qui aurait pu adopter un autre nom d’identité en rapport avec le 
mystère de la Croix ? Quelle signification donnée à la figure de Marie 
dans la spiritualité des Missionnaires Oblats ? Ce nom (de Marie) qu’ils 
portent comme un nom de famille, est-ce un vernis de surface ou bien 
une valeur intrinsèque, une identité constitutive de leur vocation ? Quel 
sens accorder au patronage de Marie Immaculée dans la congrégation et 
quelles en sont les conséquences spirituelles et pratiques ? Pour répon-
dre à toutes ces préoccupations, nous avons scruté l’expérience mariale 
du Fondateur, dans sa pensée et dans ses écrits. Nous nous sommes 
attardés sur la dimension mariale du charisme oblat aux origines de 
la congrégation, espérant que d’autres études montreront comment ce 
caractère marial s’est développé au cours de l’histoire.

Nous avons cherché dans un premier temps à nous rendre compte 
de la présence de Marie dans l’itinéraire spirituel de saint Eugène de 
Mazenod. Il hérite de la piété mariale populaire de la Provence et de 
sa famille. Cette piété infantile prend de l’essor pendant son exil en 
Italie, surtout à Venise sous la direction spirituelle du ‘saint prêtre’ Don 
Bartolomeo Zinelli. Celui-ci fut pour lui un véritable père qui l’enfanta 
à la vie spirituelle et sema en son cœur d’enfant le désir du sacerdoce. 
En plus de la dévotion mariale promue au Collège des Nobles à Tu-
rin, notre jeune provençal admire à Palerme l’enthousiasme des dévots 
du vœu de sang qui défendent la doctrine de l’Immaculée Conception. 
Grâce à la formation théologique, l’amour de la Sainte Vierge se dé-
veloppe et se fortifie au séminaire où les maîtres Sulpiciens, fidèles à 
l’inspiration mariale de leur Fondateur Olier, font de Marie, Mère du 
Christ Souverain-prêtre, un protagoniste irremplaçable dans la forma-
tion des séminaristes. Ordonné prêtre, la Sainte Vierge prendra de plus 



St
ud

ia
 4

   
l 

 2
66

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

en plus de place dans sa vie et dans son apostolat. Pour preuve, il parle 
souvent de ses ‘privilèges’ dans les conférences et dans la catéchèse. 
Il insiste particulièrement sur le mystère de son Immaculée Concep-
tion ; par exemple, en écrivant une fois en lettres majuscules ‘VIERGE 
TOUJOURS IMMACULEE’. Il fonde, en 1813 à Aix, l’Association de 
la Jeunesse Chrétienne qu’il place sous le patronage de Marie Imma-
culée. Et comme jeune prêtre, il clôture la prédication de ses missions 
populaires avec cette acclamation : Loué soit Jésus Christ et Marie Im-
maculée. 

Dans un deuxième temps, nous abordons les expériences mariales 
les plus importantes de la vie du Fondateur. Trois nous semblent plus 
saillantes dans la mesure où elles ont marqué profondément la vie spi-
rituelle et missionnaire du Fondateur lui-même et celle de sa congréga-
tion naissante.

Il s’agit premièrement de l’expérience vécu à Aix-en-Provence, le 
15 août 1822, à un moment de ‘fatigue morale’, de dures épreuves et 
de toutes sortes d’obstacles ‘rangés comme en bataille’ qui compro-
mettaient l’avenir de la jeune congrégation. Alors, surgit providentiel-
lement à l’occasion de l’érection d’une statue de l’Immaculée et grâce 
à elle, une nouvelle vision de la congrégation, plus belle, plus efficace 
et donc utile à l’Église. C’est ce sentiment de bonheur, de justesse et de 
consolation qui redonna courage, enthousiasme et espérance au Fonda-
teur pour persévérer dans l’œuvre de la fondation de la Société. De tou-
tes les expériences mariales du Fondateur, cette expérience du 15 août 
1822 reste, selon nous, la plus fondamentale du point de vue chronolo-
gique tout comme sur le plan existentiel. Marie Immaculée apparaît en 
quelque sorte comme la co-fondatrice de la congrégation des Oblats.

La deuxième expérience survint à l’occasion de l’approbation pon-
tificale de la congrégation entre novembre 1825 et avril 1826 : d’abord, 
le contact qu’Eugène de Mazenod eut avec le père Bruno Lanteri, Fon-
dateur des Oblats de la Vierge Marie ; ensuite, la lecture qu’il fît du livre 
Les gloires de Marie d’Alphonse de Liguori et enfin, les célébrations de 
la neuvaine, de la solennité et de l’octave de l’Immaculée Conception 
du 8 décembre 1825 à Rome… Autant d’éléments qui serviront des sti-
muli pour que le Fondateur repense jusqu’à rebaptiser la congrégation 
du nom de Missionnaires Oblats de la Très Sainte et Immaculée Vierge 
Marie au lieu des Oblats de Saint Charles comme il le pensait précé-



C
on

cl
us

io
n 

  l
  

26
7 

 l 
   

   

demment. Après un long discernement, mais surtout dans la prière, il 
suivit la voie de l’inspiration et adopta ce nouveau titre de Marie Imma-
culée comme ‘un nom de famille’ que les Oblats partagent désormais 
avec la Sainte Vierge devenue leur Patronne. Approuvé in extremis, le 
nouveau titre suscita le regret de ne pas avoir pensé plutôt, car Marie 
méritait plus que saint Charles ; au-delà des remords, ce fut surtout une 
grande satisfaction et une consolation ineffable  : ‘ce nom satisfait le 
cœur et l’oreille’, ‘c’est un brevet pour le ciel’, ‘il y a de quoi à faire des 
jaloux’1 , etc. On voit ici l’évolution et la maturation du projet global 
du Fondateur qui perçoit en la personne de la Vierge Marie Immaculée 
l’idéal du charisme oblat. Il voit en Marie l’exemple parfait de l’obla-
tion, de la vie consacrée, du zèle apostolique, du service de l’Église et 
de l’engament en faveur des plus pauvres.

La troisième expérience est celle qui advint à l’occasion de la pro-
clamation du dogme de l’Immaculée Conception le 8 décembre 1854. 
Eugène de Mazenod croit en la doctrine de l’Immaculée Conception 
depuis son bas-âge ; fort de l’enseignement de ses maîtres Sulpiciens, 
il prend le contre-pied des théologiens, mêmes érudits, qui récusent 
cette vérité. Dans son ministère sacerdotal et épiscopal, il prêche l’Im-
maculée Conception. Devenu Fondateur d’une congrégation religieuse 
approuvée pontificalement pour la toute première fois avec le titre de 
‘Marie Immaculée’, Mgr de Mazenod accroît le zèle à défendre et à pro-
mouvoir le dogme de l’Immaculée Conception. Le combat qu’il mena 
pour la proclamation de ce dogme marial durant le consistoire tenu en 
1854 sous la direction du Pape Pie IX le prouve à suffisance. Il ressentît 
alors, 28 ans après le baptême de sa congrégation, la proclamation du 
dogme de l’Immaculée Conception comme une confirmation de ce beau 
nom que les Oblats portaient déjà. Ce qui ne pouvait que le soulager en 
ouvrant une ère nouvelle pour la congrégation et pour l’Église.

Dans un troisième temps, finalement, nous avons cherché à péné-
trer sa pensée par le biais de ses écrits. Ce qui nous a permis de consta-
ter l’omniprésence de Marie dans les différents thèmes de ses écrits : 
consécration religieuse, vie communautaire, activités apostoliques et 
missionnaires, formation des Oblats, Règle de vie, chapitres généraux, 
mandements épiscopaux, etc. 

1 Au père Tempier, 20.03.1826, in EO I, 7, p. 65



St
ud

ia
 4

   
l 

 2
68

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

Le nom de Marie que porte chaque membre de l’Institut, loin d’être 
une simple figuration est plutôt une valeur constitutive de la vocation 
oblate ; une présence maternelle, un programme de vie et une exigence 
de sainteté. Comme Patronne et Mère, Marie protège, soutient, accom-
pagne et intercède pour chaque Oblat. Celui-ci, en revanche, lui témoi-
gne son affection filiale, imite son oblation et ses vertus, lui témoigne 
sa reconnaissance et invoque incessamment son intercession, surtout 
dans la prière du rosaire. Dans la vie communautaire des Oblats, Marie 
apparaît comme celle qui assure l’unité autour du Christ. Sa présence 
maternelle promeut une fraternité nouvelle fondée non pas sur les liens 
de la chair et du sang, mais sur la foi en Jésus ; ainsi assure-t-elle un 
climat d’accueil mutuel, de simplicité, de dialogue, de convivialité et de 
paix. En cette Bonne Mère dont ils portent tous le nom, les Oblats trou-
vent toujours un chemin d’unité au-delà des différences et une exigence 
d’harmonie malgré les conflits inhérents à tout regroupement humain. 

Dans l’œuvre du recrutement, de la culture des vocations et de 
la formation des Oblats, Marie se présente comme celle qui enfante 
les candidats à la vie oblate. Avec l’aide de l’Esprit Saint, elle forme 
le Christ dans leurs cœurs, les modèle pour qu’ils prennent la forme 
du Christ  ; elle assure leur croissance spirituelle et leur sert d’exem-
ple concret dans la poursuite de l’idéal oblat. Nous avons considéré la 
singularis devotio (dévotion singulière) que le Fondateur rappelle aux 
Oblats qui doivent pratiquer une piété mariale à un si haut degré qu’on 
ne rencontre nulle part ailleurs. Il nous a paru que l’exigence de cette 
‘dévotion singulière’ ne signifiait nullement que les Oblats doivent en-
trer en compétition avec les autres dévots de Marie ou encore être obsé-
dés de les surclasser à tout prix. Il n’y a aucune course en vue d’obtenir 
la première place dans la dévotion à Marie. Ce que le Fondateur veut et 
demande avec insistance à ses fils spirituels, c’est un grand amour filial 
plus conscient, un attachement indéfectible et une confiance absolue à 
l’égard de Marie Immaculée. Les Oblats doivent se consacrer à Dieu 
par ses mains maternelles  ; c’est pourquoi, ils la vénèrent volontiers, 
recourent sans trêve à son intercession, lui expriment une profonde gra-
titude, imitent ses vertus et son oblation à Dieu, etc. 

Il nous a semblé que la spécificité du caractère marial du charisme 
oblat voulut par le Fondateur ne réside pas avant tout dans la multi-
plication des exercices de dévotion ni dans le zèle à propager le culte 



C
on

cl
us

io
n 

  l
  

26
9 

 l 
   

   

marial (ce qui n’est pas mal), mais il s’agit surtout de s’identifier à la 
personne de Marie Immaculée, de vivre toujours avec elle et comme 
elle. L’Oblat ressentira le nom de Marie Immaculée qu’il porte non seu-
lement comme un titre d’honneur mais aussi comme une responsabilité, 
une exigence de sainteté pour s’en montrer constamment digne. ‘Mieux 
comprendre ce que nous sommes’ signifie qu’on devient conscient du 
fait que Marie n’est pas une personne extérieure à notre vocation mais 
une présence et une valeur intrinsèque de l’être-oblat. On est Oblat de 
Marie Immaculée ou on ne l’est pas ! Daniel Albers n’écrivait-il pas que 
« notre dévotion, notre façon d’être dévot à Marie Immaculée, ne peut 
être enlevée de notre vie spirituelle d’Oblat sans la gâcher »2.

Appelée chère Mère de la mission, Marie accompagne les Oblats 
dans leurs activités missionnaires. C’est d’elle que chaque missionnaire 
apprend à donner le Christ au monde. Au-delà du travail missionnaire, 
elle assiste, console et prie pour les Oblats en difficultés, éprouvés, 
malades ou décédés. Sa constante sollicitude maternelle ne faillit ja-
mais. La dévotion filiale des Oblats envers Marie n’est complète que 
lorsqu’ils s’engagent à promouvoir son culte chez les fidèles. Dans cet-
te perspective, les sanctuaires marials prennent un relief particulier sans 
perdre de vue que ces asiles de ressourcements spirituels, de prières et 
de réconciliation doivent viser avant tout la conversion à l’évangile.

Outre les écrits spirituels, le journal, les lettres, et les écrits de 
type administratif qu’il rédige ou fait rédiger, le Fondateur nous ré-
vèle le même amour filial vis-à-vis de la Sainte Vierge. Dans la Rè-
gle qui connaît plusieurs rédactions mais toujours sous son contrôle, 
Marie est en bonne place.  L’espace qu’il lui accorde est modeste et 
sobre mais pas insignifiant. Les deux principaux articles qui la men-
tionnent en appellent à une dévotion forte et affectueuse envers celle 
que les Oblats regarderont toujours comme leur Mère en suscitant à 
son endroit la confiance et la dévotion des fidèles. Dans les chapitres 
généraux tenus au temps du Fondateur, on peut remarquer : l’évolution 
d’une conscience plus accrue de la place et du rôle de la Sainte Vierge 
dans la congrégation ; l’usage de plus en plus fréquent du titre de Marie 
Immaculée et des ajustements qu’entraînent ce nom ; par exemple, le 
renouvellement de l’ardeur dans la dévotion mariale (1826), l’adoption 

2 D. ALBERS, « Marie Immaculée dans la vie personnelle de l’Oblat », p. 95.



St
ud

ia
 4

   
l 

 2
70

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

du scapulaire de l’Immaculée pour les Oblats (1837) et pour les fidèles 
laïcs (1856), l’introduction de Tota pulchra es et la demande de l’office 
en l’honneur du Sacré-Cœur de la Sainte Vierge Marie, etc. Il y a aussi 
les mandements épiscopaux ; quelques uns sont centrés sur le thème de 
la Vierge Marie. Ceux-ci présentent les mêmes idées caractéristiques : 
ne jamais séparer Marie de Jésus, la considérer comme l’Immaculée, 
Mère de l’Église, avoir confiance en son intercession puissante, l’ho-
norer par un culte particulier et sentir la nécessité d’entretenir les sanc-
tuaires marials, etc.

Puisque Mgr de Mazenod affirme avoir une doctrine sur laquelle 
il invite à méditer, nous avons pénétré l’ensemble de cette dite doctrine 
afin de l’élaborer, au moins pour ce qui concerne sa mariologie. Le Fon-
dateur, on le sait, n’a écrit aucun traité de théologie ni de mariologie, il 
ne s’est jamais préoccupé de synthétiser ou d’élaborer de façon organi-
que sa pensée. Homme plutôt actif que spéculatif, la théologie mariale 
de Mgr de Mazenod ne naît pas des idées préconçues ou d’un schéma 
déductif mais plutôt d’un puissant dynamisme intuitif à partir des ex-
périences vécues dans sa vie. La synthèse de sa théologie mariale, c’est 
nous qui la tentons à notre double titre de fils spirituel et de lecteur 
averti. Ainsi, le Fondateur développe, à nos yeux, une mariologie à la 
fois christocentrique, ecclésiologique, sotériologique et eschatologique. 
Il ne lui est jamais venu l’idée de considérer Marie en dehors du Christ 
et de l’Église. Sa mariologie est tout orientée vers la gloire de Dieu et la 
conversion des cœurs. Il avertit constamment contre les abus et corrige 
souvent les excès du sentimentalisme dans la piété. Promoteur d’une pi-
tié mariale équilibrée et éclairée ; il propose une mariologie suggestive, 
susceptible d’ouvrir de nouvelles pistes de réflexion et d’action. 

La dévotion mariale de l’oblat, on le dira jamais assez, est christo-
centrique ou ne l’est pas. Marie incite l’Oblat à faire l’expérience per-
sonnelle du Christ. A travers l’écoute de la Parole, la prière, la liturgie, 
les sacrements, l’apostolat et les événements de la vie ; l’exemple de 
Marie l’inspire et le soutient dans la Sequela Christi. L’amour de Marie 
et celui de l’Église font partie d’un seul mouvement. L’attachement à 
Marie pousse à aimer le Corps du Christ qu’est l’Église, ‘héritage du 
Sauveur conquis au prix de son sang’ et à s’engager en prenant part à sa 
mission évangélisatrice, particulièrement en annonçant, par la Parole et 
par le témoignage de vie. Pénétré de l’esprit du Magnificat, l’Oblat de-



C
on

cl
us

io
n 

  l
  

27
1 

 l 
   

   

vient sensible à toutes les formes de misère qui menacent ou avilissent 
la dignité humaine et, pour cela, il milite en faveur de la justice, la paix 
et la fraternité. L’humilité de Marie lui apprend la pauvreté foncière de 
l’être humain dont le Christ seul peut combler de sa richesse. Ainsi, il 
comprend que la plus grande pauvreté est le fait d’ignorer le Christ. 
C’est pourquoi, avec Marie, il reconnaît et exalte le Dieu qui élève les 
humbles et apprend de ceux-ci les vertus du partage, de la solidarité, de 
la patience et de l’espérance.

En Marie, l’Oblat retrouve surtout le modèle de sa consécration 
totale à Dieu, de sa vocation religieuse : Modèle de chasteté dans le dé-
ploiement maximal de ses potentialités d’amour et dans la force de vie 
qui devient don de soi-même au service de l’Église et du prochain. Mo-
dèle de pauvreté, antidote de l’égoïsme et espace du partage et de géné-
rosité envers tous, surtout les plus pauvres. Exemple parfait d’obéissan-
ce dans l’écoute de Dieu et des appels du monde ; Marie reste aussi le 
modèle dans l’orientation de toute la vie vers l’accomplissement de la 
volonté de Dieu dans un élan de liberté et de service. Elle aide surtout à 
persévérer dans l’oblation à Dieu, non seulement pour tenir bon devant 
les épreuves, mais aussi pour affronter avec courage les renoncements 
inhérents à la vocation religieuse. C’est donc dans la personne de Marie 
que les Oblats trouvent l’idéal concret de leur charisme et de leur Règle 
de vie. Le Fondateur a voulu la placer ainsi devant leur regard et sur-
tout dans leur cœur comme « un exemplaire consommé de la perfection 
religieuse »3.

En définitive, Missionnaire Oblat de Marie Immaculée veut dire : 
être, vivre et agir comme Marie, totalement consacrée à Dieu et tou-
jours disponible au service de l’Église et des pauvres ou, si l’on veut, 
c’est devenir (une autre) Marie dans l’aujourd’hui de notre monde, voi-
là le programme de vie selon le charisme de Saint Eugène de Mazenod. 
Devenir Oblat, c’est accepter pour la gloire de Dieu et le service des 
plus pauvres, de mener une vie « sous la dictée intérieure et présente 
de notre Mère Immaculée »4 et d’apprendre tous les jours à son école à 
être disciple et missionnaire du Christ. Et si Marie est présente dans la 

3 R. GAUTHIER, « Caractère marial de notre spiritualité », in Ét.Obl. 7 (1948), 
p. 188.

4 L. DESCHÂTELETS, « Notre vocation et notre vie d’union intime avec Marie 
Immaculée», pp. 355-356.



St
ud

ia
 4

   
l 

 2
72

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

vie du missionnaire Oblat, elle le sera aussi inéluctablement dans son 
apostolat. Ainsi, la promotion de la dévotion mariale pour lui ne sera 
pas ressentie comme un devoir juridique imposé de l’extérieur mais 
plutôt comme un élan charismatique inhérent à sa vocation d’Oblat de 
Marie, car de la bouche sortira ce qui déborde du cœur.



B
ib

li
og

ra
ph

ie
   

l 
 2

73
  l

  
   

  

BIBLIOGRAPHIE

Nous nous limitons aux Sources et ouvrages relatifs à la vie et à la 
spiritualité des Oblats 

Archives

Archives générales des OMl à Rome

Lettres de Mgr de Mazenod (LM)
Documents de Mgr de Mazenod (DM)
Mémoires et Journal de Mgr de Mazenod (JM)
Correspondance générale
Registre des délibérations des Chapitres généraux 
Registre des procès-verbaux des Conseils généraux
Journal de la correspondance générale
Dossiers personnels 

Archives de la Congrégation de la Propagande à Rome 

Série Acta, vol. 209, 212, 219.

Écrits d’Eugène de Mazenod déjà publiés

Lettres, 13 volumes, Coll. Écrits Oblats, Rome, Postulation géné-
rale O.M.I., 1977-1989.

Journal, 7 volumes, Coll. Écrits Oblats, Rome, Postulation géné-
rale O.M.I., 1999-2003.

Ecrits spirituels, 2 volumes, Coll. Écrits Oblats, Rome, Postulation 
générale O.M.I., 1991.

Choix de textes relatifs aux Constitutions et Règles O.M.I. (Intro-
duction de Paul SION), Rome, Maison générale, 1983.



St
ud

ia
 4

   
l 

 2
74

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

Constitutions et Règles de la Société des Missionnaires de Proven-
ce, premier manuscrit français (édité par Paul-Emile DUVAL), Rome, 
Maison générale, 1951.

LESAGE, M. - WOESTMAN, W.H., La Règle de saint Eugène de 
Mazenod The Rule of Saint Eugene de Mazenod, Faculty of Canon Law, 
Ottawa, Saint Paul University, 1997.

YENVEUX, A., Les saintes Règles de la Congrégation de Mis-
sionnaires Oblats de Marie Immaculée d’après les écrits, les leçons et 
l’esprit de Mgr C.-J-E. de Mazenod, 2 Vol., Paris, Procure Générale des 
Oblats, 1903.

Livres sur E. de Mazenod et sur la congrégation des Oblats de 
Marie Immauclée

Ouvrages d’ordre général

BEAUDOUIN Y. (éd.), Dictionnaire historique des Missionnaires 
Oblats de Marie Immaculée, Vol. 1, En France au temps du Fondateur, 
AERO, Rome, 2004 ; Vol. 2, Hors de France au temps du Fondateur, 
AERO, Rome, 2009.

CIARDI F. (éd.), Dictionnaire des valeurs oblates, Rome, AERO, 
1996.

Documentation O.M.I., Rome, Administration générale, 1995-
1996.

La prière oblate, Rome, Maison générale, 1986.
Etudes Oblates, Revue trimestrielle publiée par les Oblats de Marie 

Immaculée de la Province du Canada (1942-1973).
LEVASSEUR D., Histoire des Missionnaires Oblats de Marie Im-

maculée. Essai de synthèse, Missions de la Congrégation des Mission-
naires Oblats de Marie Immaculée, Montréal, Maison provinciale, Vol. 
1(1983) ; Vol. 2 (1986).

Vie Oblate Life, Revue trimestrielle publiée par les Oblats de Marie 
Immaculée de la Province du Canada (à partir de 1974).



B
ib

li
og

ra
ph

ie
   

l 
 2

75
  l

  
   

  

Biographies et études sur Eugène de Mazenod et la spiritualité oblate

AUDRUGER A., Directoire pour les missions à l’usage des Mis-
sionnaires Oblats de Marie Immaculée, Tours, 1881.

BAFFIE E., Esprit et vertus du missionnaire des pauvres, Char-
les-Joseph-Eugène de Mazenod, Évêque de Marseille, fondateur de la 
Congrégation des Missionnaires Oblats de Marie Immaculée, Delhom-
me et Briguet, Paris-Lyon, 1894.

BEAUDOUIN Y., Le grand séminaire de Marseille (et scolasticat 
oblat) sous la direction des Oblats de Marie Immaculée 1827-1862, 
Ottawa, Editions des Études Oblates, 1966. 

BOUTIN L., La spiritualité de Mgr Charles-Joseph-Eugène de 
Mazenod, Montréal, Séminaire de Chambly, 1970.

BREMOND H., Histoire littéraire du sentiment religieux en Fran-
ce depuis la fin des guerres de religion jusqu’à nos jours, t. IX, Paris, 
Blond et Gay, 1932, p. 275. 

CHARBONNEAU H., Mon nom est Eugène de Mazenod. Textes 
choisis de Mgr Charles-Joseph-Eugène de Mazenod, Montréal, Maison 
provinciale, 1975.

COSENTINO G., Histoire de nos Règles. I : Rédaction et sources 
de nos Règles (1816-1818), Ottawa, éd. des études oblates, 1955.

________, Exercices de piété de l’Oblat, Ottawa, 1969.
Deuxième Congrès Marial des Missionnaires Oblats de Marie Im-

maculée du Canada, Ottawa, éd. des Études Oblates, 1953.
DESCHÂTELETS L., « Notre vocation et notre vie d’union intime 

avec Marie Immaculée », in Circulaires administratives des Supérieurs 
généraux 191, (1951), pp. 298-385.

DI BENEDETTO A. – PELIS A., Il cuore immacolato di Maria, 
Pescara, Santuario Cuore Immacolato di Maria, 1994.

DULLIER B., Prier 15 jours avec Eugène de Mazenod, Fondateur 
des Oblats de Marie Immaculée, Évêque de Marseille, Bruyère-le-Cha-
tel, Nouvelle Cité, 2001

ESTEVE A. Articles produits par le postulateur en cause du ser-
viteur de Dieu, Charles-Joseph-Eugène de Mazenod, Marseille, (pas 
d’édition, pas d’année).

ETCHEGARAY R., Petite vie d’Eugène de Mazenod, Paris, Des-
clée De Brouwer, 1995.



St
ud

ia
 4

   
l 

 2
76

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

HOFFET E., Mgr C. J. Eugène de Mazenod, évêque de Marseille, 
fondateur de la Congrégation des Missionnaires Oblats de Marie Im-
maculée et la définition du dogme de l’Immaculée Conception, Liège, 
H. Dessain, OMI, 1904.

HUBENIG A., Living in the Spirit’s: Saint Eugene de Mazenod, 
Founder of the Missionary Oblates of Mary Immaculate, Ottawa, No-
valis, 1995.

JEANCARD J., Mélanges historiques sur la Congrégation des 
Oblats de Marie, Tours, SE, 1872.

JETTÉ F., Missionnaire oblat de Marie Immaculée. Textes et Allo-
cutions, 1975-1985, Rome, Maison générale, 1985. 

________, O.M.I. Homme apostolique. Commentaire des Consti-
tutions et Règles oblates de 1982, Rome, Maison générale, 1992.

LEFLON J., Eugène de Mazenod, Évêque de Marseille, Fondateur 
des Missionnaires Oblats de Marie Immaculée 1782-1861, 3 Vol., Pa-
ris, Plon, 1957-1965.

LEVASSEUR D., Dévotion mariale de Mgr de Mazenod et aposto-
lat des sanctuaires marials, Rapport du pèlerinage oblat interprovincial 
à Notre-Dame du Cap, Montréal, Cap-de-la-Madeleine, 1961.

LUBOWICKI K., Maria nella vita del Beato Eugenio de Mazenod 
e della sua congregazione, Frascati, Quaderni di Vermicino, 1987 

MASSON P., La Provence au XVIIIe siècle, t. 2, Paris, Hachette, 
1936.

MITRI A., Le Bienheureux Eugène de Mazenod. Sa vie, son œuvre, 
sa cause de béatification, Rome, Maison générale, 1975.

MOOSBRUGGER R., The Spirituality of Blessed Eugene de Ma-
zenod from 1818 until 1837, Rome, 1981, 154 p. 

MORABITO J., Je serai prêtre. Eugène de Mazenod. De Venise à 
Saint-Sulpice, 1794-1811, Ottawa, éd. des Études oblates, 1954. 

PIELORZ J., La vie spirituelle de Mgr de Mazenod, 1782-1821. 
Etude critique, Ottawa, éd. des Études Oblates, 1956.

RAMBERT T., Vie de Mgr Charles-Joseph-Eugène de Mazenod, 
évêque de Marseille, fondateur de la Congrégation des Oblats de Ma-
nie Immaculée, 2 Vol., Tours, Mame & Fils, 1883. 

REY A., Histoire de Mgr Charles-Joseph-Eugène de Mazenod, 
évêque de Marseille, fondateur de la Congrégation des Oblats de Ma-
rie Immaculée, 2 vol., Rome-Marseille, Maison générale, 1928.



B
ib

li
og

ra
ph

ie
   

l 
 2

77
  l

  
   

  

RICHARD A., Mgr de Mazenod, évêque de Marseille, fondateur 
de la Congrégation des OMI (1782-1861), Paris, Chalet, 1892.

ROCHE A., Le Bienheureux Eugène de Mazenod, évêque de Mar-
seille, fondateur des Missionnaires OMI, Lyon, Editions du Chalet, 
1975.

TACHÉ A., La vie spirituelle d’Eugène de Mazenod, 1812-1818. 
Etude Historico-doctrinale, Rome, P.U.G., 1963.

TAVERNIER. A., Quelques Souvenirs sur Mgr. Charles-Eugene 
de Mazenod, Évêque de Marseille, Aix-en-Provence, Imprimerie de 
Marius UIly, 1872.

WOESTMAN, W., The Missionary Oblates’ of Mary Immaculate. 
A Clerical Religious Congregation with Brothers, Ottawa, Saint-Paul 
University, 1995. 

ZAGO M., Sur les traces de st Eugène. Lettres et textes sur la for-
mation, Rome, Maison générale O.M.I., 1997.

Articles sur E. de Mazenod et la Congrégation des Oblats de Marie 
Immaculée

ALBERS D., «  Marie Immaculée dans la vie personnelle de 
l’Oblat », in Études Oblates 14 (1955), pp. 87-104.

BEAUDOUIN Y., « Le fondateur et l’observance des Constitutions 
et Règles d’après ses écrits », in Vie Oblate Life 43 (1984), pp. 81-112.

________, « Our Founder in Relation to Youth Apostolate », in Vie 
Oblate Life 36 (1977), pp. 127-141. 

________, « Les ‘jeunes pères’ au temps du fondateur : problèmes, 
mesures prises pour une meilleure formation », in Vie Oblate Life 59 
(2000), pp. 161-190. 

________, « Mgr de Mazenod et les Oblats : grandeur d’une voca-
tion missionnaire », in Vie Oblate Life 57 (1988), pp. 65-77. 

________, « Communauté et mission d’après Mgr de Mazenod et 
chez les premières générations d’Oblats en Europe », in Vie Oblate life 
49 (1990), pp.179-181.

________, « The Response of the Oblates in France to the Found-
er’s Vision and Practice of Evangelization », in Vie Oblate Life 42 
(1983), pp. 141-161. 



St
ud

ia
 4

   
l 

 2
78

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

________, « Les réponses des Oblats de France à la vision et à la 
pratique de l’évangélisation du Fondateur. (4) L’évangélisation dans les 
sanctuaires marials », in Vie Oblate Life 42 (1983), pp. 147-152.

BISSET T., « Mary in the Charism of Blessed Eugène de Mazen-
od », in Vie Oblate Life 40 (1981), pp. 121-127.

BOUDENS, R., « Bishop de Mazenod and Ceylon », in Études 
Oblates l1 (1952), pp. 168-178. 

________, « Mgr. de Mazenod et le provençal », in Études Oblates 
15 (1956), pp. 5-16. 

________, « Mgr de Mazenod et la définition du dogme de l’Im-
maculée Conception », in Études Oblates 14 (1955), pp. 10-24.

COSENTINO G., «  Nos prières à la Sainte Vierge », in Études 
Oblates 21 (1962), pp. 216-239.

COURVOISIER M., « Missionnaires Oblats de Marie Immaculée, 
le nom, le projet… », in Etudes mariales, t. II (2007), pp. 91-109.

CROTEAU J., « Essai sur le caractère marial de notre charisme 
- III. Interprétation théologique - », in Études Oblates, 7 (1948), pp. 
237-262 

________, « Le scapulaire oblat », in Études Oblates 2 (1943), pp. 
79-82.

DROUART J., « L’Immaculée Conception dans la vie du Bienheu-
reux Eugène de Mazenod », in Pôle et Tropiques 2 (1981), pp. 50-62.

DUCHARME S., « Le Mater Gratiae et le Salve Regina à la visite 
du soir », in Études Oblates 12 (1953), pp. 206-208.

GAUTHIER R., « Essai sur le caractère marial de notre spiritua-
lité  : II – Notre tradition mariale  », in Études Oblates 7 (1948), pp. 
169-195.

GERVAIS J., « Marie et l’Oblat d’aujourd’hui », in Études Oblates 
29 (1970), pp. 262-272.

GILBERT M., « Le caractère marial du charisme du Fondateur. De 
1784 à 1808 », in Vie Oblate Life 35 (1976), pp. 81-96.

________, « Les Oblats, missionnaires de l’Immaculée », in Étu-
des Oblates 16 (1957), pp. 74-78.

________, « Notre consécration d’Oblat de Marie Immaculée », 
in 

Études Oblates 14 (1955), pp. 73-86.



B
ib

li
og

ra
ph

ie
   

l 
 2

79
  l

  
   

  

GOUDREAULT H., « Marie dans notre vie et dans notre prédica-
tion », in 

Vie Oblate Life 49 (1984), pp. 67-76. 
GIROUX M., « Our Founder’s devotion to Mary Immaculate. 

Manifestations from his writings up to 1841», in Etudes Oblates, 3 
(1944), pp. 272-286.

GRATTON H., « Marie dans la Règle – Etude de texte », in Études 
Oblates 4 (1945), pp. 229-242.

GUINDON R., « Le caractère marial de la formation cléricale chez 
les Oblats de Marie Immaculée  », in Études Oblates 14 (1955), pp. 
133-147.

JETTÉ F., « Essai sur le caractère marial de notre spiritualité : I – 
Chez le Fondateur », in Études Oblates 7 (1948), pp. 13-45.

_______, « L’Oblat et la Vierge Marie », in Le Missionnaire Oblat 
de Marie Immaculée, textes et Allocutions, 1975-1985, Rome, Maison 
Générale, 1985, pp. 99-120.

KEDL A., « St Eugene de Mazenod, Pope Blessed Pius IX and the 
Dogmatic Definition of Mary’s Immaculate Conception », in VOL 64/1 
(2005), pp. 5-44; 64/2 (2005), pp. 2-22.

LAMBLIN E., « L’Immaculée Conception et la Congrégation de 
la Jeunesse Chrétienne fondée à Aix par Mgr l’Abbé de Mazenod », in 
Missions OMI 165 (1904), pp. 465-477.

LAMIRANDE E., « Les règlements de la Congrégation de la Jeu-
nesse d’Aix et nos saintes Règles », in Études Oblates 15 (1956), pp. 
17-33.

________, « Note sur l’orientation profonde de la dévotion mariale 
de notre Vénéré Fondateur », in Études Oblates 16 (1957), p. 66-70.

________, « Un brevet pour le ciel et un signe de prédestination », 
in Études Oblates 15 (1956), pp. 139-147. 

Le charisme du Fondateur aujourd’hui, Actes du Congrès des Mis-
sionnaires Oblats de Marie Immaculée, 26 avril-14 mai 1976, Rome, in 
Vie Oblate Life 36 (1977), pp. 2-300. 

LEFLON J., « Les missionnaires Oblats de Marie Immaculée et 
leur apostolat marial », in Missions OMI 144 (1950), pp. 339-342.

_________, « Vers la béatification : un serviteur de l’Immaculée. 
Mgr Eugène de Mazenod », in Revue du Rosaire 51 (1971) 5, pp. 139-
150.



St
ud

ia
 4

   
l 

 2
80

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

LESAGE G., « Thèmes fondamentaux de notre spiritualité », in 
Études Oblates 4 (1945), pp. 7-28.

_________, « Un Fondateur et une congrégation au service de No-
tre-Dame », in Sanctuaires et pèlerinages 10 (1964) 34, pp. 1-16.

LUBOWICHI K., « Marie », in CIARDI F (éd.), Dictionnaire des 
Valeurs oblates, Rome, AERO, 1996, pp. 

MORABITO J., « L’Immaculée dans la spiritualité du Fondateur », 
in Études Oblates 14 (1955), pp. 25-72.

MOTTE R., « Spiritualité oblate selon les nouvelles Constitutions 
et 

Règles. III – Marie Immaculée », in Vie Oblate Life 1984, pp. 57-
60.

SALGADO J.-M., « Aux origines de la dévotion mariale du Fon-
dateur des Oblats de Marie Immaculée, le Bienheureux Eugène de Ma-
zenod », in Miles Immaculatae XXV (1989), pp. 99-123.

SERVEL E., « Notre vie d’oblats à la lumière de Marie », in Études 
Oblates 11 (1952), pp. 154-157.

TOURIGNY I., «  Marie Immaculée dans la vie apostolique de 
l’Oblat », in 

Études Oblates 14 (1955), pp. 105-132.
________, « Notre dévotion mariale oblate », in Études Oblates 11 

(1952), pp. 22-37.



Ta
bl

e 
D

es
 M

at
ie

re
s 

  l
  

28
1 

 l 
   

   

TABLE DES MATIERES

SIGLES ET ABRÉVIATIONS	 5
DÉDICACE ET REMERCIEMENTS	 7
INTRODUCTION	 9

Question d’identité	 9
Marie Immaculée, idéal concret de l’Oblat	 10
Intérêt de cette recherche	 11
Itinéraire suivi	 13
Pour finir	 14

PREMIER CHAPITRE	 15
LA VIERGE MARIE DANS L’ITINÉRAIRE SPIRITUEL  
DE SAINT EUGENE DE MAZENOD	 15

L’initiation chrétienne ou le début de l’amour pour la Vierge  
Marie	 15
L’éveil de la piété mariale et les premiers engagements  
personnels envers Marie	 24
La ‘crise’ ou la tiédeur dans la dévotion mariale	 29
La dévotion théologique	 41

Dans la mouvance de l’inspiration mariale de Jean Jacques  
Olier et des maîtres sulpiciens	 43
Marie dans la formation spirituelle	 49
Marie dans la formation intellectuelle	 52
Marie dans la formation apostolique	 59
Marie dans les écrits spirituels et les lettres du séminariste  
E. de Mazenod	 63

La promotion de la dévotion mariale dans l’apostolat	 69
Marie dans les conférences spirituelles de l’abbé de Mazenod	 70
Marie dans les autres écrits du jeune prêtre E. de Mazenod	 75



St
ud

ia
 4

   
l 

 2
82

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

Fondation de l’association de la jeunesse chrétienne sous le 
patronage de Marie Immaculée	 77

Tableau comparatif	 86
Marie dans la prédication des missions	 90

La mort de mgr E. de Mazenod : le salut final de l’apôtre de 
l’Immaculée	 93

DEUXIÈME CHAPITRE	 101
LES TROIS EXPÉRIENCES MARIALES-CLÉS DE  
SAINT EUGENE DE MAZENOD	 101

Marie dans l’expérience de la fondation de la congrégation	 102
L’érection de la statue de l’Immaculée : le 15 août 1822	 102
L’interprétation de l’expérience mariale du 15 août 1822	 104
Signification et grâce de l’expérience du 15 août 1822	 106

Marie dans l’expérience de l’adoption et de l’approbation du 
nouveau nom de la congrégation	 116

Vers l’approbation sous le nom d’Oblats de Marie Immaculée	 116
L’adoption du nouveau nom de la congrégation :  
« Missionnaires Oblats de Marie Immaculée»	 120
Signification et portée du nouveau nom de la congrégation	 139
Conséquences pratiques du nouveau nom de la congrégation	 157
Marie dans l’expérience de la proclamation du dogme de  
l’Immaculée Conception	 169

Dogme de l’Immaculée Conception comme confirmation  
de la dévotion mariale du fondateur et du titre de sa 
congrégation	 169

Mgr de Mazenod : un invité spécial du pape Pie IX	 173
Les origines d’une croyance millénaire en l’Immaculée 
Conception	 176
Défenseur et promoteur du dogme de l’Immaculée Conception	177
Une opportunité offerte par le souverain pontife Pie IX	 180



Contribution en faveur de la définition du dogme de  
l’Immaculée Conception	 181
Proclamation du dogme de l’Immaculée Conception	 188

Tableau comparatif	 191
Célébration du nouveau dogme	 196

Chronologie des expériences mariales les plus significatives 
de la vie de Mgr Eugène de Mazenod	 199

TROISIÈME CHAPITRE	 201
MARIE DANS LA PENSÉE ET LES AUTRES ÉCRITS  
DE SAINT EUGENE DE MAZENOD	 201

Vie religieuse	 202
Marie dans la vie religieuse personnelle	 202
Marie dans la vie communautaire	 203

Marie dans les activités apostoliques et missionnaires	 208
Marie, mère de la mission	 208
Marie dans l’apostolat des sanctuaires	 210

Marie et la formation des Oblats	 221
Marie et les Oblats éprouvés	 228

Marie et les Oblats en difficultés	 228
Marie et les Oblats malades	 229
Marie et les Oblats décédés	 231

Marie dans la Règle	 235
Règlementation de la vie (1816)	 235
La première Règle complète (1818)	 236
La première Règle approuvée par le Saint-Siège (1826-1827)	 238
La première révision de la Règle (1850-1853)	 242

Marie dans les Chapitres généraux	 244
Le premier chapitre général (24 octobre 1818)	 245
Le quatrième chapitre général (10 - 13 juillet 1826)	 246
Le cinquième chapitre général (28 - 30 septembre 1831)	 248

Ta
bl

e 
D

es
 M

at
ie

re
s 

  l
  

28
3 

 l 
   

   



St
ud

ia
 4

   
l 

 2
84

  l
  A

be
l 

N
so

lo
 H

ab
el

l

Le sixième chapitre général (4-8 aout 1837)	 248
Le huitième chapitre général (26-31 août 1850)	 249
Le neuvième chapitre général (4-12 août 1856)	 250
Le dixième chapitre général (5-8 décembre 1861)	 253

Marie dans les mandements de Mgr E. de Mazenod	 254
Le mandement du 18 juin 1837	 256
Le mandement du 8 juillet 1849	 257
Le mandement du 1er novembre 1852	 258
Le mandement du 28 août 1853	 259
Le mandement du 22 octobre 1854	 260
Le mandement du 8 février 1855	 261

CONCLUSION	 265
BIBLIOGRAPHIE	 273
TABLE DES MATIERES	 281











NOTRE MÈRE

Marie Immaculée dans la vie et les 
écrits de saint Eugène de Mazenod 

              Missionarii OMI

O
bl

at
io

 S
tu

di
a 

4
N

O
T

R
E

 M
È

R
E

 –
 M

ar
ie

 I
m

m
ac

ul
ée

 d
an

s 
la

 v
ie

  
et

 le
s 

éc
ri

ts
 d

e 
sa

in
t E

ug
èn

e 
de

 M
az

en
od

 

Studia 4

O
b

la
ti

o 

L’Auteur – Abel NSOLO Habell, OMI, né 
le 20 octobre 1959 en R.D. Congo. Ordonné 
prêtre en 1989, il est nommé successivement 
Socius à Ifwanzondo au noviciat (1989-1992),  
secrétaire provincial, directeur des vocations et 
aumônier dominical à la prison centrale Makala 
(1992-1996) à Kinshasa. De 1996 à 2000,  il 
est formateur au grand séminaire universitaire 
Saint Paul d’Ottawa au Canada. Il obtient 
une licence en théologie spirituelle de cette 
dite université et un diplôme d’étude spéciale 

en psychologie de l’Ecole supérieur de psychologie de l’Université 
civile d’Ottawa. Inscrit à la Faculté pontificale de théologie Marianum, 
il complète la licence en théologie dogmatique et obtient un doctorat en 
théologie avec spécialisation en mariologie. Auteur de plusieurs livres 
dont Vœu de pauvreté et mondialisation (2003), Libérer l’amour (2005), 
La politesse au deuil (2006), Connaître saint Eugène de Mazenod et les 
Missionnaires Oblats de Marie Immaculée (2013), etc. Depuis 2011, le 
père NSOLO est supérieur provincial de la province du Congo.

Le livre – Les anniversaires de 150 ans de la mort de saint Eugène de Mazenod 
en 2011 et de 200 ans d’existence de sa Congrégation (des Missionnaires 
Oblats de Marie Immaculée) en 2016 offrent l’opportunité de développer sa 
pensée théologique et d’approfondir son expérience spirituelle. Sa passion 
pour le Christ débouche sur l’amour de la Vierge Marie qui marque toutes 
les étapes de sa vie, de l’enfance jusqu’à sa mort, passant par  l’exil en 
Italie, la formation au séminaire, le ministère sacerdotal et épiscopal. Ce 
livre expose longuement et réfléchit profondément  sur la place et le rôle de 
Marie Immaculée dans la vie, la pensée, l’apostolat du Fondateur des Oblats 
et sur la dimension mariale de son charisme. La mariologie de saint Eugène 
de Mazenod est une mine considérable, un trésor insoupçonné, un vaste 
champ à découvrir... Tenter de l’exploiter ouvre sans doute de nouvelles 
perspectives dans la pensée et l’action comme le demandait le pape Jean-
Paul II aux Oblats à l’occasion du chapitre général de 1986 : « regarder de 
nouveau la place de la Vierge Immaculée dans vos vies personnelles, dans 
vos communautés et dans votre travail missionnaire ». 

Abel Nsolo Habell

A
be

l N
so

lo
 H

ab
el

l

 Oblatio_Studia4_cop_cs3.indd   1 10-06-2015   11:54:40


