<« onerqQ

Abel Nsolo Habell



Studia 4

Oblatio

Abel Nsolo Habell

Notre Mere

Marie Immaculée dans la vie et les
écrits de saint Eugene de Mazenod

Missionarii OMI




Oblatio Studia / 4
Supplemento a Oblatio, IV-2015/1

Direction / Editor / Editor: General Service for Oblate Studies - Missionary Oblates
of Mary Immaculate.

Via Aurelia 290 — 00165 Roma, Italia

e-mail: oblatio@omioblatio.org

website: www.omioblatio.org

Direttore responsabile: Fabio Ciardi
Registrato presso il Tribunale di Roma

Finito di stampare nel mese di giugno 2015 dalla Tipografia Citta Nuova
via Pieve Torina, 55 - 00156 Roma

Imagine cover: Madone oblate, Maison générale, Rome
Aquarelle: Fabio Ciardi



Oblatio Studia

1. Yvon Beaudoin, Fernand Jetté. Un guide sage dans un temps de
crise, 2012, 156 p.

English pdf version: http://www.omiworld.org/oblatio/studia.
asp?STID=8

2. Pawel Zajac (Ed), From the French Revolution to the New Evan-
gelization - Eugene de Mazenod and his charism between XVIII and
XXI century / De la Révolution frangaise a la nuovelle évangélisation,
2013, 280 p.

3. Joseph T. LaBelle, Truly Apostolic Men. Apostolic Life in the
Early Ministry of Saint Eugene de Mazenod, 2014, 204 p.

4. Abel Nsolo Habell, Notre Meére. Marie Immaculée dans la vie et
les écrits de saint Eugene de Mazenod, 2015, 284 p.






SIGLES ET ABREVIATIONS

AA
AAS

AG

Arch. Gén. OMI

CCRR
CEC
ChDT

CM
DHO

DM

DS
Mariologia
DVO
EO
EtMar
Et.Obl.
GS

LG
LGM
Mar
Maria

MC
MDS

MI

Apostolicam Actuositatem

Acta Apostolicae Sedis (Citta del Vaticano,
1909ss)

Ad Gentes

Archives Générales de la congrégation des
Oblats de Marie Immaculée

Constitutions et Regles

Catéchisme de 1’Eglise Catholique

Choix de textes relatifs aux Constitutions et
Regles (E. de Mazenod)

Cabhiers marials

Dictionnaire Historique des Missionnaires
Oblats de Marie Immaculée

Archives Mazenod, séric Documents Maze-
nod

Dictionnaire de Spiritualité

Mariologia (Dizionari di San Paolo)
Dictionnaire des Valeurs Oblates

Collection “Ecrits Oblats”

Etudes mariales

Etudes Oblates

Gaudium Spes

Lumen Gentium

Les Gloires de Marie (Alphonse de Liguori)
Marianum

Maria. Etudes sur la Sainte Vierge (H. du Ma-
noir)

Marialis Cultus

Mere du Seigneur. Mémoire-Présence-Espé-
rance. Quelques questions actuelles sur la fi-
gure et la mission de la Bienheureuse Vierge
Marie

Miles Immaculatae



MIS

MSt
NDM
OMI
oT
PAMI
PC

PrObl.

RM
VOL

Missions de la congrégation des Missionnaires
Oblats

de Marie Immaculée (1862-1971)

Marian Studies

Nuovo Dizionario di Mariologia

Oblats de Marie Immaculée

Optatam Totius

Accademie Mariale Pontificale Internationale
Perfectae Caritatis

Pricre oblate

Redemptoris Mater

Vie Oblate Life (autrefois Etudes Oblates)



DEDICACE ET REMERCIEMENTS

Au Trés Révérend Pére Fernand JETTE d’heureuse mémoire
qui a regu ma premiere oblation et m’a transmis I’amour de la Vierge
Marie.

A Wivine, ma sceur, Religieuse des Sceurs de Marie au Kwango.
Ma profonde gratitude a mes confréres Louis LOUGEN, Paolo
ARCHIATI et Fabio CIARDI ;
aux Professeurs Stefano DE FIORES, le modérateur de ma thése et
Jean-Pierre SIEME Lasoul, mon mentor.

Afin de porter toujours plus loin et plus haut la flamme de la foi sous
les auspices de Marie Immaculée, je dédie cet ouvrage a toute la
famille oblate.






INTRODUCTION

QUESTION D’IDENTITE

n 2011, PEglise a célébré le cent cinquantiéme anniversaire

de la mort de saint Eugéne de Mazenod, Evéque de Marseille

(en France) et Fondateur de la congrégation des Missionnaires
Oblats de Marie Immaculée, un « passionné du Christ » et un « incon-
ditionnel de I’Eglise » selon les mots du Pape Paul VI'. Et en 2016, les
Oblats de Marie Immaculée féteront les deux cents ans de la fondation
de leur congrégation. Ces anniversaires offrent sans doute une oppor-
tunité inouie de mettre en exergue non seulement la figure de ce grand
saint, mais aussi son expérience spirituelle, sa pensée théologique et ses
autres écrits. En tant qu’Oblat, nous avons ressenti comme un agréable
devoir filial d’étaler la richesse de la mariologie de saint Eugéne de
Mazenod dont le potentiel insoupgonné est a peine exploité. Pour ne
pas trop embrasser, nous avons préféré nous limiter aux origines de la
congrégation, du vivant de saint Eugéne (1782-1861), pour saisir en
amont, dans sa pureté et dans sa force, les premiéres inspirations maria-
les qui ont marquées la vie des Oblats.

En fait, notre ouvrage est une longue et profonde réflexion sur le
mystére et sur la personne de Marie Immaculée, sa place ainsi que son
role dans la spiritualité des Missionnaires Oblats de Marie Immaculée.
Pourquoi est-elle placée au coeur du charisme oblat ? Quelle significa-
tion accorder aux attributs Patronne, Mere et modele de la congrégation
et quelles en sont les conséquences pratiques ? Plusieurs avant nous, se
sont posés ces questions qui touchent directement a notre identité, a
commencer par le fondateur lui-méme qui exhortait ses compagnons
a implorer la grace de Dieu pour « bien comprendre ce que nous som-
mes »>. Bien plus tard, le pére Léo Deschatelets, alors Supérieur géné-
ral, reviendra a la charge : « Nous sommes Oblats de Marie Immaculée,

'"PAUL VI, Homélie de sa béatification, le 19.10.1975.
f Lettre au p. Tempier, 20.03.1826, in Lettres aux Oblats de France 1826-1830,
coll. Ecrits Oblats VII, Rome, Postulation générale, p. 65.



Abel Nsolo Habell

10

ce n’est pas seulement une étiquette. Le nom nous définit [...] »*. Et a
sa suite, le pere Daniel Albers interpellait sans détours nos historiens,
nos théologiens et nos maitres spirituels pour expliquer le riche contenu
du caracteére marial de notre charisme*. Récemment, ce fut le tour du
Pape marial Jean-Paul II a sonner I’alarme dans une de ses adresses aux
Oblats réunis pour le chapitre général : « regarder de nouveau la place
de la Vierge Immaculée dans vos vies personnelles, dans vos commu-
nautés et dans votre travail missionnaire »®.

Ce livre s’inscrit dans le droit fil d’'une quéte de réponse a une
question d’identité.

MARIE IMMACULEE, IDEAL CONCRET DE L’ OBLAT

Marqué profondément par I’expérience de sa ‘conversion’ le Ven-
dredi Saint, fort probablement de 1807, Eugéne de Mazenod est fasciné
par I’amour miséricordieux de Dieu manifesté en Jésus. Sa spiritualité
est fondée sur la contemplation de Jésus crucifié¢ dont I’amour sauve le
monde. Il aurait pu donner a sa congrégation le nom des Croisiers, Pas-
sionnistes ou bien Salvadoriens, mais il a choisi celui d’Oblats de Marie
Immaculée. 11 nous semble que la contemplation de Jésus crucifié I’ame-
nera petit a petit a découvrir la ‘Femme’ qui se tenait débout, au pied de la
croix, la Meére des croyants. Méme si Marie n’apparait pas d’emblée dans
I’expérience fondatrice de la conversion du fondateur, sa présence doit
toujours étre supposée et ressentie ; cette présence maternelle est réelle
bien que discrete. Pour le fondateur, les Oblats sont consacrés a Dieu
sous les auspices de Marie. Leur vocation est une véritable oblation qu’ils
vivent avec et comme Marie. Par conséquent, le nom de Marie qu’ils por-
tent n’est pas un simple ornement extérieur, mais plutét une composante
essentielle de leur identité religicuse et missionnaire.

3 L. DESCHATELETS, « Notre vocation et notre vie d’union intime avec Marie
Immaculée », in Circulaires administratives des Supérieurs généraux, n° 191, 15 aout
1951, p. 347.

4D. ALBERS, « Marie dans la vie personnelle de I’Oblat », in Etudes Oblates 14
(1955), p. 89.

> GIOVANNI PAOLO II, « Allocuzione ai membri del XXXI Capitolo Generale
OMLI, 02.10.1986 », in Missionari nell’'oggi del mondo, Roma, 1986, pp. 64-65; AAS
79 (1987), p. 280.



Le nom de Marie rappelle constamment aux Oblats la profondeur
de leur consécration et la hauteur de leur engagement a la suite du Christ.
Marie est le miroir dans lequel chaque Oblat contemple les merveilles
du salut en méme temps qu’il se rend compte de ce qu’il est appelé lui-
méme a devenir a la suite du Christ. C’est donc « attitude générale
de Marie, toute sa vie qui est proposée comme exemple a suivre »°.
La personne de Marie, son itinéraire de foi vécu dans son attachement
inconditionnel a Jésus, sa donation totale a I’Eglise et son service désin-
téressé en faveur des pauvres, deviennent un idéal concret pour 1’Oblat
ou, si I’on veut, le mode¢le le plus adéquat du charisme oblat.

INTERET DE CETTE RECHERCHE

Nous appuyant sur un vaste réseau d’auteurs, nous décollons par-
fois a partir de leurs intuitions méme si notre étude va beaucoup plus
loin. Ce livre est un extrait de notre thése de doctorat intitulée : Aux
origines de la dimension mariale du charisme des Missionnaires Oblats
de Marie Immaculée (1782-1861), défendue le 22 juin 2011 a la Facul-
té Pontificale de Théologie Marianum de Rome. L’originalité de cette
these tient essentiellement a une triple nouveauté en ce qui concerne la
dimension mariale du charisme oblat: d’abord, un apergu diachronique
sur Marie Immaculée dans I’itinéraire spirituel de saint Eugéne de Ma-
zenod; ensuite, un essai de synthése critique de sa théologie mariale et
enfin, une actualisation de son inspiration mariale dans les réalités mis-
sionnaires d’aujourd’hui. Les objectifs poursuivis par cette recherche
sont multiples, notamment :

1. Un essai de synthése : bon nombre d’écrits et d’articles sur le
caractére marial de la vie et de la pensée de Mgr Eugéne de Mazenod
ou de sa congrégation n’en donnent qu’une idée partielle. Notre recher-
che, par contre, embrasse toute la vie du fondateur dans sa relation avec
Marie Immaculée et en donne ainsi une vue plus large, plus globale et
plus compléte.

S F. JETTE, O.M.I. Homme apostolique. Commentaires des Constitutions et Ré-
gles oblates de 1982, Rome, Maison générale, 1992, p. 262. Le Concile Vatican II va
dans le méme sens lorsqu’il reprend les paroles de Saint Ambroise pour qui « la vie de
Marie est pour tous une régle de conduite » (Perfectae caritatis, n. 25).

11



Abel Nsolo Habell

12

2. Une tentative de clarification : 1a fin principale du charisme oblat
n’est la dévotion a Marie, mais I’annonce de la Bonne Nouvelle aux
pauvres. La prédication sur Marie, bien qu’explicitement recomman-
dée, n’est cependant pas la visée principale de 1’apostolat des Oblats.
Néanmoins, comme Patronne, Mod¢le et Meére de la congrégation, Ma-
rie fait partie de 1’identité religieuse oblate : « le Pére de Mazenod n’a
pas choisi le nom de sa congrégation pour une question de culte mais
plutdt mu par le désir que I’identification des Oblats avec Marie soit le
programme de leur vie »’. Le fondateur voulut que les Oblats s’identi-
fient a elle dans leur oblation a Dieu, dans leur zéle missionnaire, dans
le service de I’Eglise et dans leur amour des pauvres les plus abandon-
nés.

3. Approfondissement de la vie spirituelle : la spiritualité chrétien-
ne découvre Marie de Nazareth non seulement comme « une donnée
essentielle de la Révélation, de la foi et de la vie de I’Eglise »* mais
aussi comme le paradigme de 1’humanité crée selon le bon désir de
Diew’. Le Pére I’a choisi, I’Esprit ’a comblé de graces et le Christ I’in-
dique a tout croyant épris de croissance spirituelle comme une Mére, un
soutien précieux et un modéle irremplagable. Il n’y a pas de doute que
la dimension mariale fait partie intégrante de la foi et de la spiritualité
chrétienne. Pour sa part, « 1’Eglise catholique, se basant sur une expé-
rience séculaire, reconnait dans sa dévotion a la Vierge Marie une aide
puissante pour ’homme en route vers sa plénitude »'°. Si la christologie
conduit ainsi a la mariologie, celle-ci débouche au cceur de la christolo-
gie parce que Marie nous montre Jésus comme le Chemin vers le Pére.
Parce qu’elle a été la premicre a parcourir impeccablement ce chemin

7K. LUBOWICHI, « Marie » in F. CIARDI (¢éd.), Dictionnaire des Valeurs obla-
tes, Rome, AERO, 1996, p. 537.

8 CONGREGATION POUR L’EDUCATION CATHOLIQUE, La Vierge Marie
dans la formation intellectuelle et spirituelle, Lettre circulaire du 25 mars 1988, n. 1.

° Parlant de 1’anthropologie théologique ou divine, la PAMI note : « Le dessein
divin sur I’étre humain, accompli selon un mode suréminent dans la sainte humanité
du Christ, ’Homme nouveau, trouve aussi une réalisation sublime en Marie, la Femme
nouvelle... En elle s’est réalisé, en premier et selon un mode parfait, le processus de la
prédestination, élection, sanctification, justification, glorification dans le Christ, auquel
tout homme et toute femme sont appelés » (Voir ACADEMIE MARIALE PONTIFI-
CALE INTERNATIONALE, MDS, Paris, Salvator, 2005, n.18, p. 34).

Y MC,n. 57.



du salut, elle sait nous y introduire, nous soutenir et nous accompagner
en toute assurance. C’est pour cela que le pape Paul VI la qualifie de
Maitresse de la vie spirituelle" et Karl Rahner de réalisation concrete
du parfait chrétien'.

4. Redynamisation de 1’élan missionnaire : la prise en compte de
la dimension mariale de la vie chrétienne et, par surcroit, de 1’iden-
tité oblate, demeure une voie certaine non seulement pour approfondir
la vie spirituelle mais aussi pour vivifier le z¢le missionnaire. Comme
dans I’épisode biblique de la Visitation (Lc¢ 1, 41-45), Marie demeure un
exemple de I’engagement missionnaire et de la joie a donner le Christ
au monde. Mere de la mission comme le fondateur aimait bien 1’appeler
et Etoile de I’évangélisation’, Marie reste au cceur du charisme oblat de
facon discréte, comme celle qui inspire, soutient, encourage et accom-
pagne'* inlassablement I’activité missionnaire.

5. Ouverture de nouvelles pistes de réflexion et d’action : notre
recherche est une réflexion ouverte sur la vie. Eugéne de Mazenod se
méfiait de toute doctrine désincarnée. Ainsi, notre étude de sa mariolo-
gie se veut d’abord, une invitation a une profonde prise de conscience
de la dimension mariale de la vie religieuse oblate ; ensuite, un outil de
référence pour les Oblats en ce qui concerne ’aspect marial de leur vie
et de leur mission et, enfin, un ensemble des considérations qui, a partir
du mystere de Marie, appelle a un nouveau profil du religieux, du prétre
et du missionnaire au début de ce nouveau millénaire.

ITINERAIRE SUIVI

Notre travail est distribué en trois chapitres. Le premier chapitre
indique la place qu’occupe Marie Immaculée dans 1I’itinéraire spirituel
de saint Eugéne de Mazenod, dés son bas-age jusqu’a sa mort en pas-

" Idem, n. 21.

12 K. RAHNER, Marie, Mére du Seigneur. Méditations théologiques, Paris, Ed.
de I’Orante, 1960, p. 49.

3 PAUL VI, Evangelii nutiandi, 82 ; JEAN-PAUL 11, Ecclesia in Africa, 144; voir
aussi CONGREGATION POUR L’EDUCATION CATHOLIQUE, La Vierge Marie
dans la formation intellectuelle et spirituelle, n. 18.

14 F. JETTE, Le missionnaire Oblat de Marie Immaculée. Textes et Allocutions,
1975-1985, Rome, Maison générale, 1985, p. 65.

13



Abel Nsolo Habell

14

sant par les étapes les plus importantes de sa vie : famille, exil, retour en
France, séminaire Saint-Sulpice, ministére sacerdotal, fondation de sa
famille religieuse, prédication missionnaire, etc. Le deuxiéme chapitre
s’attele sur les trois expériences mariales que nous considérons comme
les plus saillantes de la vie du fondateur, notamment a 1’occasion de la
fondation de la congrégation, de I’adoption du nouveau nom de cette
congrégation et de la proclamation du dogme de 1I’Immaculée Concep-
tion. Le troisiéme et dernier chapitre traite de Marie dans la pensée et
les écrits de saint Eugéne de Mazenod. Tous les secteurs de la vie et de
la mission des Oblats sont placés sous la banni¢re de Marie Immaculée,
qu’il s’agisse de la consécration religieuse, de la vie communautaire,
des activités apostoliques et missionnaires, de la Régle, des chapitres
généraux ou encore des mandements épiscopaux.

Pour FINIR

Notre étude embrasse largement le temps et 1’espace : toute la vie
du fondateur (1782-1861), presque quatre-vingts ans d’histoire, a tra-
vers la France et I’[talie. Il y aurait beaucoup a dire, mais nous n’avons
relevé que les points notables du theme abordé pour ne pas faire éclater
les limites de ce volume. Nous sommes conscients qu’on ne peut par-
ler de la relation a Marie qu’en termes d’expérience vivante et jamais
comme une réalité mathématique. La tentative de décrire une expérien-
ce mariale vécue plus ou moins fortement par le fondateur demeure
une entreprise risquée, car I’expérience va toujours au-dela de ce que
I’on peut en dire. Le dynamisme de la vie déborde les contours des
mots ; lorsqu’on veut le définir, il ne se laisse pas emprisonner dans les
concepts ; au contraire, il échappe...

Saint Eugéne de Mazenod, fondateur des Oblats de Marie Imma-
culée et Evéque de Marseille n’a jamais été un théologien de métier, ni
un mariologue de premier rang ; mais son expérience, ses intuitions,
ses initiatives, sa pensée et ses écrits sur Marie, expression d’un amour
filial hors du commun, méritent une attention particuliére, surtout de la
part des théologiens, historiens, spirituels et des Oblats évidemment,
car ils renferment une mine considérable, un trésor insoupgonné. Cet
ouvrage veut bien en étre la preuve.



Premier Chapitre

LA VIERGE MARIE
DANS D’ITINERAIRE SPIRITUEL DE
SAINT EUGENE DE MAZENOD

n a souvent traité la pensée de Mgr Eugéne de Mazenod, et par-

tant sa mariologie, de facon photographique, globale et statique

sans tenir compte de son évolution et de son dynamisme. Rien
de plus normal qu’une pensée évolue au fur et a mesure que grandisse
la personne, que s’accumule le poids de ses expériences et augmente
le volume de ses connaissances. Eugéne de Mazenod, comme tout étre
humain, ne nait pas avec une connaissance toute faite de la religion,
de la théologie ou de la mariologie ; il a di 1’acquérir petit a petit au
fil du temps : en famille, a 1’école, dans I’accompagnement spirituel,
durant la formation théologique au séminaire, dans sa pastorale mis-
sionnaire, dans son expérience personnelle comme prétre et Evéque,
etc. Son amour pour Jésus et Marie a dii certainement se développer
et s’enrichir graduellement. Dans les pages qui suivent, nous tentons
de montrer cette évolution. A nos yeux, I’expérience mariale de saint
Eugéne de Mazenod dans son itinéraire spirituel peut étre résumée en
neuf étapes : I’initiation chrétienne, I’éveil de la dévotion mariale, la
‘crise’ de la pratique religieuse, la formation théologique, la promotion
de la piété mariale dans I’apostolat, I’expérience mystique, le choix de
Marie Immaculée comme titre et Patronne de la congrégation, 1’évé-
nement de la proclamation du dogme de I’Immaculée Conception et le
salut final a Marie dans I’acte de la mort.

LINITIATION CHRETIENNE OU LE DEBUT DE L’AMOUR POUR LA VIERGE MARIE

Cette étape s’étend de la prime enfance d’Eugéne jusqu’a la ren-
contre de Don Bartolomeo Zinelli en 1794 a Venise, en Italie. Le petit
Eugeéne de Mazenod grandit dans une ambiance de religiosité ordinaire

tuel

2

itinéraire spiri

La Vierge Marie dans I’

15



Abel Nsolo Habell

16

qui caractérise sa famille, se laisse initier aux premiers pas de la reli-
gion et de la piété mariale. Ici, le role de ses parents est capital. On ne
saurait dire a quel point I’éducation regue des Jésuites par Monsieur
Charles-Antoine de Mazenod, le pére d’Eugene, aurait influencé sa vie
chrétienne et sa dévotion a la Vierge Marie. La méme question se pose
du cot¢ de Madame Marie-Rose Joannis, sa mére : son passage comme
¢léve au couvent de Lambesc, aurait-il laissé des traces de piété dans
sa vie ? La pratique religieuse du couple de Mazenod, né d’un mariage
d’intérét, suscite des controverses touchant parfois les extrémes. Nous
pensons comme le pére Pielorz que le moins qu’on puisse dire sur la
pratique religieuse de la famille de Mazenod est que :

si nous adoptons la division des milieux familiaux en fervents, pra-
tiquants, indifférents et antireligieux, nous devons conclure que la
famille d’Eugeéne de Mazenod appartenait a la deuxiéme catégorie,
celle des pratiquants ; et il faudrait aller contre la vérité des faits
pour la considérer comme fervente ou, selon une expression couran-
te, comme une école de sainteté'.

En effet, la biographie du couple de Mazenod laisse entrevoir, au-
dela des limites caractériels propres a chacun, une vie chrétienne plus
ou moins normale, pointillée des moments d’expériences spirituelles
trés fortes. Leur attachement a la Vierge Marie semble &tre une forme
privilégiée de leur religiosité. Quelques lettres de monsieur Charles-An-
toine adressées a son fils Eugeéne, attestent, sobrement mais clairement
de D’existence d’une certaine pratique religieuse, vécue notamment a
travers la dévotion a Marie. Eugéne de Mazenod résume ainsi ce que
1’on pourrait appeler 1”’héritage spirituel’ regu de son pére qui, dit-il,

nous a laissé des exemples héroiques de foi, de patience, d’humilité,
de résignation, de confiance en Dieu, de dévotion a la sainte Vierge,
de force, etc.?.

En plus de ce témoignage d’Eugéne, monsieur Charles Antoine lui-
méme écrit en précisant son attachement indéfectible a la foi chrétienne
et a la Sainte Vierge :

1'J. PIELORZ, La vie spirituelle de Mgr. de Mazenod 1782-1812. Etude critique,
Ottawa, Ed. Etudes Oblates, 1956, p. 31.
2 Lettre a Tempier, 20.10.1820 in EO 1, 6, p. 72.



Pourras-tu croire que malgré mon age et toutes les faveurs que j’ai
recues du ciel durant tout le cours de ma vie, je croupissais encore
comme un vil pourceau dans la fange du péché ? Personne n’a été
plus pénétré que moi des vérités de notre sainte religion, et personne
ne les a jamais plus mises en pratique. Dieu a eu enfin pitié de moi et
qu’il m’a fait la grace de me soustraire a I’empire du démon. J’espére
qu’il me soutiendra dans mes bonnes résolutions, et je te prie cha-
que jour au Saint Sacrifices de la messe, de lui demander pour moi la
grace d’une véritable componction, d’une sincére douleur de 1’avoir
offensé, et de la persévérance finale’.

Cette correspondance souléve un coin de voile de la pratique reli-
gieuse quotidienne de monsieur Charles-Antoine de Mazenod. On sait
par le biais de cette méme lettre qu’en 1816, le papa d’Eugene, atteint
d’une sérieuse maladie a I’estomac, susceptible de I’emporter, s’en re-
mit au Seigneur, demandant le soulagement de son mal par 1’interces-
sion de la Vierge Marie. Il obtient gracieusement cette guérison et par
reconnaissance, restera attaché a Marie qu’il invoquera chaque jour de
sa vie. Ainsi, écrit le président Charles-Antoine a son fils Eugene :

J’ai failli mourir et si je suis encore en vie, ¢’est par grace spécia-
le du Seigneur dont je suis convaincu d’étre redevable a I’interces-
sion de la Sainte Vierge pour laquelle, au milieu méme de mes plus
grands déréglements, j’ai toujours conservé une dévotion particu-
liére, n’ayant jamais laissé passer de jour sans I’invoquer a plusieurs
reprises®.

11 est difficile de mentir a ses proches au risque d’étre démasqué.
Monsieur Charles-Antoine écrit ces lignes a son propre fils Eugéne qui
le connait assez bien. Il n’y a pas de doute que la dévotion mariale
évoquée ait caractérisé sa vie spirituelle, si tourmentée soit-elle. Et la
facon dont son fils Eugéne en parle, atteste bien I’authenticité de cette
dévotion qui, croyons-nous, n’a pas manqué¢ d’influencer, de nourrir et
d’inspirer sa propre piété mariale. Il s’agit bel et bien la d’un précieux
trésor transmis de pére en fils ; bref, un ‘héritage spirituel’.

3 C.-A. DE MAZENOD, Lettre a son fils Eugéne de Mazenod, 27.02.1816, in
Arch. Gén. OMI.
4 Ibidem.

tuel

éraire spiri

,

e Marie dans 1’itin

o
o

La Vier

17



Abel Nsolo Habell

Quant a Madame Marie-Rose Joannis, la mere d’Eugene, le témoi-
gnage sur sa dévotion mariale ne fait nullement défaut méme s’il n’est
pas détaillé. On sait que

elle [Marie-Rose Joannis] aimait a la folie ses enfants et veillait soi-
gneusement a leur éducation religieuse et morale. La récitation de
loffice de la Sainte Vierge, I’assistance fréquente aux offices de la
paroisse, étaient ses exercices de piété préférés. Et pourtant, sous
I’influence de son milieu, surtout de son cousin jansénisant, M. Rose,
elle ne fréquentait que rarement les sacrements et les rigueurs de ses
Jjetines devaient en quelque sorte contrebalancer le manque de chari-
table délicatesse envers son vieux et malheureux mari’.

Madame Marie-Rose a dii certainement entrainer ses enfants d’une
facon ou d’une autre a la pratique de ses exercices de piété préférés dont
faisait partie la dévotion a Marie. Méme si les enfants, a cause de leur
bas-dge, ne pouvaient pas comprendre la portée de toutes les pratiques
de dévotion, on ne peut nier que celles-ci soient I’initiation a 1’amour
de la Vierge Marie, appelé a se développer dans I’avenir. De ’avis du
pere Baffie, I’influence de Madame de Mazenod sur ses fils concernant
la dévotion mariale est un fait indéniable :

le samedi, il [Eugeéne de Mazenod] couchait par terre, sur une sim-
ple couverture, afin d’honorer la Vierge par cette mortification. On
s’explique de méme aisément le golt que notre Fondateur eut durant
toute sa vie pour les pénitences corporelles. Il avait en quelque sorte
absorbé et la dévotion mariale et son amour de la mortification par
osmose : il les tenait de sa mere®.

Nous avons jusqu’ici mis le focus sur le pere et la mére d’Euge-
ne, mais on peut aussi se poser la question de I’impact que d’autres
membres de la parenté d’Eugene ont eu sur lui, notamment son oncle,
le Chanoine Fortuné’ qu’il accompagnait souvent dans ses sorties et

> J. PIELORZ, La vie spirituelle de Mgr. de Mazenod..., p. 19.

¢ E. BAFFIE, Esprit et Vertus du missionnaire des Pauvres, C.J. Eugéne de Ma-
zenod, Evéque de Marseille, Fondateur de la congrégation des Missionnaires Oblats de
Marie Immaculée, Paris/Lyon , Delhomme et Briguet, 1894, p. 185.

7 Le Chanoine Charles Fortuné de Mazenod (1749-1840), Chanoine d’Aix et Vi-
caire général en 1776, connut I’exil en Italie avant de devenir Evéque de Marseille le 6
juillet 1823. Il démissionnera en 1837 laissant la charge épiscopale a son neveu Charles



pour lequel il fut le fidéle servant de messe. Charles Fortuné de Maze-
nod était un fervent dévot de Marie ; par ce qu’on appelait alors ‘veeu
du sang’, c’est-a-dire qu’il s’était engagé « tous les ans, le jour de la
Conception de la Sainte Vierge [...] de renouveler le serment fait a la
Sorbonne de professer jusqu’a la mort et au péril de sa vie, la doctrine
de ’Immaculée conception »®. Que 1’oncle Fortuné ait transmis a son
cher neveu Eugéne son amour de la Vierge Immaculée, cela parait nor-
mal et naturel.

Nous pouvons conclure que le petit Eugéne trouvait dans sa famille
le lieu et le moyen propice pour s’initier a une vie chrétienne authenti-
que dont la dévotion a Marie tenait une bonne place : « dans sa propre
famille, a 1I’école de son pére, de sa mére et de ses dignes oncles, nous
I’avons vu pratiquer déja les vertus de I’enfance a un haut degré »°.
Son pére avoue ne pas passer un « seul jour de sa vie sans invoquer la
Vierge » ; pour sa mére, « I’office de la Sainte Vierge est un exercice
de prédilection » et pour ne pas parler de son oncle qui est un fervent
adepte du ‘veeu de sang’, un défenseur acharné de la doctrine de I’Im-
maculée Conception de Marie. Ainsi, Eugene apprit depuis les bas-age
a aimer et a prier la Sainte Vierge. Il ne nous semble pas exagéré de
considérer la dévotion mariale d’Eugeéne a la fois comme le développe-
ment d’une ‘semence spirituelle’ jetée par sa mére dans son coeur d’en-
fant et comme un ‘héritage spirituel’ recu de son pére et de son oncle,
le Chanoine Fortuné.

L’initiation chrétienne commencée en famille se poursuit dans
les écoles que le petit Eugene fréquente, notamment au Collége Royal
Bourbon a Aix-en-Provence (1790-1791) et au Collége des Nobles a
Turin en Italie (1791-1794). Est-ce qu’il apprend quelque chose de la
Sainte Vierge durant son bref séjour dans cet établissement scolaire
Bourbon, ou les Jésuites ont cédé la main aux Péres de la Doctrine
chrétienne (Doctrinaires) ? Oui, on peut le supposer parce que le cha-

Joseph Eugéne de Mazenod, Fondateur des Missionnaires Oblats de Marie Immacu-
I¢e.

8 Proc. Apost. Massil. Servi Dei Caroli Eug. De Mazenod, fol. 201.

® A. REY, Histoire de Mgr Charles-Joseph-Eugéne de Mazenod, évéque de Mar-
seille, fondateur de la Congrégation des Oblats de Marie Immaculée, Vol I, Rome-Mar-
seille, Maison générale, 1928, p. 25.

e Marie dans I’itinéraire spirituel

o
o

La Vier

19



Abel Nsolo Habell

20

noine Leflon nous fait connaitre [’essentiel du programme des matiéres
suivies au Collége des péres Doctrinaires :

pour I’instruction religieuse, vie de Jésus-Christ jusqu’au début de
sa vie publique, et I’Histoire sainte depuis la création jusqu’a la fin
des Juges [...]. La formation spirituelle est uniquement basée sur la
Bible et I’histoire, sans recours a un catéchisme abstrait, car celui
qu’on fait traduire est purement historique'®.

S’il est vrai que ’instruction religieuse des Doctrinaires sur la Bi-
ble se basait sur le Christ avant sa vie publique, cet enseignement ne
pouvait pas logiquement se passer de la Vierge Marie, bien présente
a cette période de la vie cachée de Jésus a Nazareth. En d’autres ter-
mes, parler de Jésus avant sa vie publique, c’est iné¢luctablement faire
référence a 1’Evangile de I’enfance, ¢’est-a-dire la généalogie de Jésus
(dont la finale mentionne Joseph, époux de Marie, de laquelle est né Jé-
sus que [’on appelle Christ), I’annonciation a Marie, la naissance de Jé-
sus, sa présentation au temple, sa perte et son recouvrement a ce méme
temple et sa vie cachée a Nazareth avec Marie et Joseph, etc. Disons
qu’en plus de la foi héritée en famille, I’enseignement des Doctrinaires,
décidément pragmatique (sans recours a un catéchisme abstrait) a di
affermir la pratique religieuse et la dévotion mariale de notre jeune pro-
vencgal. Mais il faut dire que, malgré leur comportement jansénisant, la
plupart des Doctrinaires sont restés attachés a la Sainte Vierge et n’ont
pas laché leur pratique de dévotion mariale, a en croire le témoignage
de Bremond :

Soyez str que tous, ils récitaient chaque jour leur chapelet [sauf ex-
ception], ils auraient voulu, pour rien au monde, se dépouiller de leur
scapulaire'!.

La dévotion qu’on rencontre dans la famille Mazenod est loin d’étre
un cas d’exception. Des villes entiéres sont consacrées a Marie, comme
a Grasse, ou I’« on voyait encore a chaque porte de la ville une image de
la Vierge avec une lampe qui briilait durant toute la nuit et tous les soirs

10J. LEFLON, Eugéne de Mazenod, Evéque de Marseille, Fondateur des Mission-
naires Oblats de Marie Immaculée 1782-1861, t. 1, Paris, Plon, 1957, pp. 76-77.

'H. BREMOND, Histoire littéraire du sentiment religieux en France depuis la
fin des guerres de religion jusqu’a nos jours, t. IX, Paris, Blond et Gay, 1932, p. 275.



on y chantait des litanies »'2. Dans la ville méme d’Aix, le sanctuaire
marial Notre-Dame de la Seds (Siége de la Sagesse) attire les foules. Le
petit Eugene, fils de sa culture, profite donc de la foi de ses ancétres et
de la dévotion héritée d’eux depuis de longs siécles. Méme s’il ne saisit
pas toute la signification de ces exercices de piété, il nourrit cependant
la connaissance de la religion et s’attache particulierement a la Mere de
Dieu. 1 jette par la méme les bases de son amour indéfectible pour la
Bonne Meére.

Ce que nous appelons période d’initiation se termine avec 1’étape
de Turin. Avant de fouler le sol turinois, Eugéne de Mazenod rejoint
son pere a Nice ou ils restérent cing mois. Du point de vue de la for-
mation spirituelle, rien de spécial a signaler, car « a Nice, Eugéne ne
fit que passer »'* selon I’expression lapidaire d’Aimé Roche. A Turin,
premicere ville italienne d’exil, le petit Eugene est inscrit providentielle-
ment'* au Collége des Nobles. Ce prestigieux établissement scolaire est
a la charge des péres Barnabites qui assurent une éducation de qualité.
Dans le programme assez bien varié (lettres, sciences, sport, art, etc.),
la formation religieuse figure en bonne place, ¢’est-a-dire au premier
Article du Reglement :

Les exercices de piété sont le fondement principal sur lequel doit
s’appuyer 1’éducation, on donnera aux pensionnaires un habile di-
recteur spirituel, qui les instruira des vraies maximes de la religion
en leur faisant une fois par semaine le catéchisme et, le dimanche, en
leur expliquant I’Evangile ou en leur adressant quelque instruction
de morale chrétienne adaptée a leur condition, a leur age'.

12 P. MASSON, La Provence au XVIlle siécle, t. 2, Paris, Hachette, 1936, pp.
561-570.

BA. ROCHE, Quand souffle le mistral, Lyon, Ed. du Chalet, 1960, p. 14.

14 C’est vraiment le cas de le dire, car le collége des Nobles de Turin était réservé
aux fils aristocrates piémontais et ’inscription supposait le placet du Roi de Sardaigne,
Victor Amédée 111, a I’époque. Selon le pére Salgado, « c’est la Providence qui viellait
de prés a la préparation du futur Fondateur des Oblats de Marie Immaculée » (J.M.
SALGADO, « Aux origines de la dévotion mariale du Fondateur des Oblats de Marie
Immaculée, le Bienheureux Eugéne de Mazenod », in M7, XXV (1989), p. 109).

15J. PIELORZ cité par J.-M. SALGADO, « Aux origines de la dévotion mariale
du Fondateur... », p. 109.

e Marie dans I’itinéraire spirituel

o
o

La Vier

21



Abel Nsolo Habell

22

Outre les deux retraites annuelles et la conduite personnelle du ver-
tueux Recteur, le pére Joseph Faenza, I’éducation des jeunes pension-
naires du college était fondée sur un opuscule intitulé Manuale di vita
cristiana (Manuel de vie chrétienne), composé par ce dit recteur, mal-
heureusement introuvable aujourd’hui. Les recherches de Jean-Marie
Salgado révelent qu’en plus du Manuale di vita cristiana édité par les
Barnabites, deux autres ouvrages aussi importants sont en usage dans
leurs établissements scolaires.

Le premier livre est intitulé : Scuola di pieta aperta da Maria Ver-
gine a’giovani che frequentano la sua Congregazione, con un breve
trattato degli uffici, che loro appartengono'® (Ecole de piété ouverte par
la Vierge Marie aux jeunes qui fréquentent sa congrégation avec un bref
traité des offices qui leur appartiennent). Salgado écrit a ce propos :

Le titre de cet opuscule est assez ¢loquent et si Eugéne de Mazenod
eut la grace de s’en servir, il ne put que raffermir la dévotion mariale
qu’il avait puisée au sein de sa famille'”.

Nous nous demandons pour notre part, s’il ne faudrait pas établir
un lien entre cette éducation dont bénéficie le petit Eugéne de Mazenod
a la Scuola di pieta aperta da Maria Vergine... des Barnabites de Tu-
rin avec ce qu’il fondera lui-méme plus tard dans les premicres années
de son ministere sacerdotale a Aix-en-Provence, /’Association (appelée
aussi congrégation) de la Jeunesse Chrétienne, placée également sous
le patronage de la Vierge Marie.

Le second manuel, plus intéressant du point de vue mariologique,
porte le titre de Esercizio quotidiano di orazioni de’ Sig.Ri convitto-
ri de’ nobili di San Francesco Saverio diretti da’ Cherici Reg. di San
Paolo. Col modo di ascoltare con frutto, e servire la Santa Messa, con
l"aggiunta di alcuni pii Affetti per apparecchio alla Santa Confessione,
e Comunione. Tratti dalla Opera di S. Francesco di Sales®. 11 s’agit ici

1 CAMBUCETI L., Scuola di pieta aperta da Maria Vergine a’giovani che fre-
quentano la sua Congregazione, con un breve trattato degli uffici, che loro appartengo-
no, Bologna, Lelio dalla Volpe, 1755.

17.J.-M. SALGADO, « Aux origines de la dévotion mariale du Fondateur des
Oblats », p. 110.

18 Ce manuel a 1’usage des pensionnaires du Collége des Nobles de Turin n’indi-
que pas le nom de I’auteur, ce serait en fait 1’ceuvre du pére Ferdinando M. BERSAMI
(1723-1803), édité a Bologne, par Lelio dalla Volpe en 1791.



d’un manuel des pri¢res que chaque éléve devait normalement possé-
der. Cet opuscule offre I’avantage de refléter le rythme de la vie et de la
priere quotidienne des jeunes collégiens. Le contenu de cet ouvrage est
foncierement marial :

On récitait chaque jour Prime, Tierce, Sexte et None du Petit office
de la Sainte Vierge. A la priere du matin, outre 1’ Angelus, on récitait
3 Ave Maria ad onore della triplicata Verginita di nostra Signora in-
nanzi al Parto, nel Parto, e dopo il Parto per il dono della santa Pu-
rita. On récitait chaque jour 5 dizaines de chapelet médité soit apres
la sieste en été, soit le soir en hiver, et cela était suivi des Litanies de
la Sainte Vierge, du Salve Regina et du Sub tuum praesidium. Si on
ajoutait I’obligation d’assister a la Sainte Messe chaque jour, on ne
saurait trouver un climat plus propice a I’épanouissement de la piété
et de la dévotion mariale®.

Alors que les Doctrinaires au Collége Bourbon d’Aix ne s’en te-
naient qu’au strict minimum, chez les Barnabites a Turin par contre, les
exercices de piété en ’honneur de Marie abondent (office de la Sainte
Vierge, Chapelet, litanies, les pricres de /’Angelus, du Salve Regina
et Ave Maria récitées plusieurs fois). Comme on peut le remarquer,
I’initiation chrétienne de notre jeune provengal arrive a son sommet.
11 assimile les legons sur le mystére du Christ, de 1’Eglise et de Marie.
Outre ses cours de formation religieuse a I’école, il suit le catéchisme,
se prépare aux sacrements et s’efforce de vivre selon les valeurs de la
foi chrétienne. En ce sens, sa dévotion mariale n’est ni un sentiment
superficiel, ni un exercice de formalité, mais au contraire, une force de
vie, capable d’affronter les grandes épreuves® et les vicissitudes de la
vie quotidienne. C’est durant cette période qu’Eugene regoit le 5 avril

¥ J-M. SALGADO, « Aux origines de la dévotion mariale du Fondateur des
Oblats », p. 111.

20 Opéré par le docteur Pinchinati, d 'une loupe a I’wil gauche qui le défigurait
malencontreusement ; le petit Eugéne voulut épargner ses parents de cette horrible
émotion. D’abord, il paniqua ; ensuite, « Eugéne comprit qu’il avait trop compté sur
son énergie naturelle et, se jetant a genoux, implora de Dieu la force dont il avait be-
soin [...]. D’anesthésie, il n’était pas question [...], ’enfant ne poussa pas de cri, ne
laissa entendre aucune plainte, et le chirurgien put opérer a son aise, non sans admirer
1’étonnant courage qui facilitait sa tache infiniment délicate » (J. LEFLON, Eugene de
Mazenod..., pp. 102-103).

e Marie dans I’itinéraire spirituel

o
o

La Vier

23



Abel Nsolo Habell

24

1792 les deux derniers sacrements de ’initiation chrétienne : le 5 avril
1792, la premiére communion et le 3 juin de la méme année, la confir-
mation.

L’EVEIL DE LA PIETE MARIALE ET LES PREMIERS ENGAGEMENTS PERSONNELS
ENVERS MARIE

De Turin, la famille Mazenod se déplace pour Venise ou elle res-
tera jusqu’en 1897. Ici, sous la direction spirituelle d’un prétre nommé
Bartolomeo (alias Bartolo) Zinelli?!, Eugéne de Mazenod approfondit
d’une maniére exceptionnelle sa vie spirituelle. L’aide que lui apporte
ce ‘saint prétre’ touche toutes les dimensions de sa vie : humaine, intel-
lectuelle, morale et surtout spirituelle. Cette étape de Venise permit un
véritable éveil de la piété mariale du petit Eugéne qui devient capable
de s’engager personnellement en suivant un Réglement de vie dans le-
quel la Vierge Marie tient une place de choix. A Venise, pourrions-nous
dire, le petit Eugene a 12 ans, vit une espéce de ‘noviciat’, au sens d’une
expérience profonde et forte qui lui servira de base spirituelle pour tout
le reste de sa vie. Il reconnait lui-méme 1’apport remarquable de son
Directeur spirituel Don Bartolo qui I’éveille a la religion, a la vocation
sacerdotale et a la piété :

un homme de Dieu [...], préparé par sa main habile et de la grace du
Saint Esprit, un instrument pour connaitre et vivre les fondements
de la religion et de la piété sur lesquelles la miséricorde de Dieu a
construit I’édifice de ma vie spirituelle?.

Cela ne veut pas dire qu’Eugéne n’ait jamais bénéfici¢ d’une ins-
truction chrétienne avant sa rencontre avec Don Bartolo; il veut insis-
ter sur I’influence profonde et le caractéere indélébile de la formation

21 A cette époque la Compagnie des Jésuites est supprimée, Don Bartolo Zinelli
se fait membre de la Société des Péres de la Foi : « Un véritable homme de Dieu, trés
attaché a la Société, d’une humilité profonde, d’une charité ardente, il se distinguait
surtout par son z¢le [...]. Le plus grand mérite de Don Bartolo Zinelli a été de former
I’ame d’Eugene, de semer dans son ceceur le désir du sacerdoce, et par suite de donner
a I’Eglise un fondateur de Congrégation religieuse, un évéque et, finalement, un saint
canonisé » (J. PIELORZ, « Zinelli, Bartolo (1766-1803) », in DHO, Vol. 1, p. 748).

2 E. DE MAZENOD, « Souvenirs de famille », in MIS 4 (1866), pp. 124-125.



recue de ce ‘saint prétre’. Plus que d’autres, c’est Don Bartolo qui le
marquera davantage au point de dire : « Je reconnais devoir a ce saint
Prétre, aprés Dieu, tout le peu de bien qu’il y a en moi »*. Eugéne écrit
par ailleurs :

C’est ce prétre D. Bartolo, mort en odeur de sainteté, qui m’a instruit
dans la religion et inspiré les sentiments de piété qui ont préservé ma
jeunesse des écarts sur lesquels tant d’autres ont eu a gémir, faute
d’avoir rencontré les mémes secours®.

On sait qu’Eugéne est adopté par la famille des Zinelli avec les-
quels il partage la méme table pour 1’étude, les repas du soir, les temps
des récréations, I’amitié et la priere. Particulierement avec Don Bartolo,
Eugene récite 1’office du Bréviaire, prie le rosaire (ou chapelet) et fait
souvent des haltes de priere durant leurs promenades. A tous ces exer-
cices, s’ajoutent

I’assistance quotidienne a la Sainte Messe, la communion fréquen-
te, la confession hebdomadaire et la dévotion a la Trées Sainte Vier-
ge Marie. Cette derniére dévotion a toujours été¢ recommandée par
1’Eglise pour aider a surmonter la crise de puberté; or Eugéne récitait
chaque jour le chapelet et le petit office de la Sainte Vierge. A pro-
pos de ce dernier exercice de piété les Souvenirs de famille racontent
ce qui suit : On le voyait [...] se revétir volontiers, quand il était a

2 A. REY, Histoire de Monseigneur Charles Eugene Joseph de Mazenod..., Vol.
1, p. 25.

2 E. DE MAZENOD, « Souvenirs de famille », in MIS, 4 (1866), pp. 124-125. 11
est vrai que pour Eugéne 1’attachement a Don Bartolo va au-dela d’une simple admira-
tion, il le considére comme celui qu’il I’a enfanté dans la vie spirituelle. Ce qu’il écrit a
son ami Abbé¢ de Forbin-Janson qui se trouve en voyage a Rome est plus qu’éloquent :
« Informe-toi s’il existe a Rome quelque Pére de la Foi. Parle-lui, si tu en retrouves, de
mon cher et saint maitre le pére Barthélémy Zinelli, mort 8 Rome en odeur de sainteté
en 1802. Fais-toi conduire a son tombeau pour y prier en mon nom, avec toute la fer-
veur dont tu seras capable, pour obtenir de Dieu par son intercession toutes les graces
qu’il a si souvent demandées pour moi, lorsqu’il était sur la terre. Quoique j’aie un bon
nombre de ses lettres, pleines de 1’esprit de Dieu qui I’a constamment animé, et que je
possede plusieurs choses que je tiens de lui, si tu pouvais m’avoir quelques-unes de ses
reliques, tu me ferais un présent inestimable. C’est a ce saint prétre que je dois le petit
brin de piété que je cultive si mal. Sans lui, je n’aurais jamais connu Dieu. Oh ! que tu
es heureux de fouler la terre des saints ! » (Lettre a Monsieur I’abbé de Forbin-Janson,
vicaire général de Chambéry, a Rome, juin 1814, in EO 1, 15, p. 85).

tuel

éraire spiri

,

e Marie dans 1’itin

o
o

La Vier

25



Abel Nsolo Habell

26

la maison, d’une houppelande qui ressemblait a une soutane [...] ; il
se promenait dans la grande salle qu’on appelle a Venise il Portico,
disant dévotement I’office de la Trés-Sainte Vierge, qu’il récitait en
entier chaque jour®.

Dans le Petit Reglement de vie** que Don Bartolo lui trace, Eugeéne
apprend et surtout doit vivre bien de choses : I’'union, la vénération et
la priere par rapport au Sacré-Ceeur de Marie, la confiance et I’espé-
rance en Elle, la demande constante de sa protection et sa bénédiction
maternelle, la confession de sa maternité divine et tout cela pour la plus
grande gloire de Dieu. Voila ce que le petit Eugéne écrit :

J’unirai mes faibles adoration avec celles des Sacrés Ceeurs de Jé-
sus et de Marie, des Anges et des Saints [...] Vous, 6 Marie, aprés
Dieu, ma plus chere espérance, vous mon ange gardien, mes Saints
Patrons, vous les Saints du ciel, ames saintes du Purgatoire, assistez-
moi en toutes mes actions, soyez mes avocats aupres de Dieu et du
Ceeur de Jésus [...]. Ce sera la mon exercice du matin. Avant de quit-
ter ma chambre, je me tournerai vers une église et je prierai & genoux
Jésus de me bénir [...]. Je me tournerai aussi vers 1’image de Marie
et lui demanderai humblement sa bénédiction maternelle par ces pa-
roles de Saint Stanislas : Mater vera Salvatoris, Mater adoptata pec-
catoris, in gremio maternae tuae pietatis, claude me. Je prendrai alors
de I’eau bénite, je baiserai respectueusement mon crucifix a 1’endroit
des Plaies et du Ceeur, la main de ma Mére Marie ayant ainsi tout
disposé pour la plus grande gloire de Dieu, je sortirai de ma chambre
pour aller & mes affaires”.

La dévotion pratiquée par Eugene a travers ce Reglement est net-
tement équilibrée. La Vierge Marie tient une place de choix, mais sans
usurper la gloire qui revient a Dieu et a Jésus. Eugéne comprend que la

3 E. DE MAZENOD, « Souvenirs de famille », p. 129-130.

26 Ce Petit Reglement de vie, retrouvé en partie, est un ensemble des prescriptions
pratiques rédigées a la main libre par Don Bartolo Zinelli, en italien. Ce Reglement,
écrit Eugéne de Mazenod, est « plus précieux pour moi que tout I’or du monde » (A.
REY, Histoire de Monseigneur Charles Eugene Joseph de Mazenod..., Vol. 1, p. 25).

2 Idem., p. 25. D apres le pére Pielorz, il faut corriger une erreur typographique de
REY et lire comme cela est écrit dans les manuscrits Mater adoptata et non pas adop-
tata peccatoris, parce qu’en fait, I’opposé de «Mater vera» n’est pas «Mater advocata,
mais bien «Mater adoptatay (J. PIELORZ, La vie spirituelle de Mgr. de Mazenod, p.
54, note 80).



dévotion a Marie n’est pas une fin en soi, mais plutét un moyen pour
progresser dans la vie spirituelle, pour sanctifier toutes ses activités (de-
voirs, études, services, pricres). Le caractére pratique et répétitif de ce
Réglement a sans doute permis a notre jeune provencal d’approfondir
son amour pour Jésus et Marie. Dans les Archives®® de la maison gé-
nérales des OMI a Rome, on trouve une reproduction en peinture d’un
jeune garcon (le petit Eugéne probablement), pieusement a genoux, les
deux mains jointes devant une statue de la Vierge Marie portant Jésus
dans ses bras. Le moins qu’on puisse dire est que les exercices de piété
commenceés a Venise créeront chez le petit Eugéne des reflexes qui ne
lui quitterons plus jamais.

Apres Venise, les Mazenod arrivent a Naples en 1797 ; de lors, la
fuite de ville en ville leur est devenue un exercice courant. La chance
qu’Eugene ait eue a Venise en faisant I’expérience d’une vie réussie
a tout point de vue avec le concours des Zinelli semble avoir été trop
belle pour se répéter sous le triste ciel de Naples. Les Mazenod ne sont
pas bien logés... : « Eugéne n’a pas d’argent et, par conséquent, pas de
maitre, pas des livres ». Il passe une année dans 1’oisiveté, il s’ennuie
a mort :

Mon séjour a Naples fut pour moi une année accablante de la plus
triste monotonie [...]. Je puis dire que j’y perdis mon temps?.

Cependant, Eugene ne relache pas sa vie spirituelle commencée a
Venise. A distance, il se contente des conseils que lui prodigue son bien-
aimé directeur spirituel Don Bartolo :

Souvenez-vous toujours de la dévotion au Ceeur adorable de Jésus
Christ, du mois de mai, des 6 dimanches de saint Louis de Gonzague.
Fréquentez les sacrements ; pratiquez 1’oraison et la lecture spirituel-
le et soyez fidéle a tous vos devoirs de chrétien®.

Heureusement, la grace de Dieu ne manquera pas a Eugéne pour
suivre et exécuter fidélement les recommandations de Don Bartolo ;

% Arch. Gén. OMI, DM, VI A.

¥ E. DE MAZENOD, « Souvenirs de famille », p. 271.

0B, ZINELLI, Lettre a Eugéne, 20.05.1797, in A. REY, Histoire de Mgr. Charles-
Joseph-Eugene de Mazenod..., Vol. 1, p. 25.

e Marie dans I’itinéraire spirituel

o
o

La Vier

27



Abel Nsolo Habell

28

ainsi, il sut entretenir vivante la flamme du zéle spirituelle allumée de-
puis Venise. Eugéne écrira plus tard a ce propos :

Grace a Dieu, quoique dépourvu, je puis dire, de tous secours, je ne
fus pas autre a Naples que ne je n’avais été a Venise’..

Sur les conseils téléguidés de son maitre Bartolo, notre jeune che-
valier récite ses priéres a I’honneur du Sacré-Ceeur de Jésus, pratique sa
dévotion envers la Vierge Marie, demande constamment 1’intercession
de saint Louis de Gonzague, fréquente les sacrements (surtout la com-
munion et la confession), continue la lecture spirituelle et s’applique
avec assiduité a ses devoirs de chrétien. Quant a son rapport particulier
avec la Sainte Vierge, ce séjour napolitain d’une année n’est pas pauvre
comme on pourrait le croire. Eugéne se remet en toute confiance a la
Sainte Vierge devant les dangers de la vie®?. On sait déja que la Vierge
Marie figure en bonne place dans le Petit Réglement de vie tracé a Ve-
nise ; Eugene le pratique volontiers a Naples. Toujours sur les conseils
de Don Bartolo, Eugéne vit d’une maniére particuliére la dévotion a
Marie durant le mois de mai. Le fait qu’il fréquente une église dédiée
a Marie, Santa Maria in Portico, ou il sert souvent la messe de son
oncle le Chanoine Fortuné, lui donne certainement 1’occasion d’écouter
davantage les instructions sur la Mére du Sauveur et d’approfondir sa
dévotion envers elle.

On voit bien qu’Eugene, a 12 ans, s’éveille, s’engage personnelle-
ment et devient I’agent principal de sa dévotion a Marie. Il peut alors en
toute conscience s’imposer une discipline et organiser sa vie de priére.
D’ou I’emploi fréquent de la premiére personne du singulier (Je), dans
ses correspondances, preuve de sa volonté et de sa liberté dans les en-
gagements spirituels, notamment dans sa dévotion au Sacré-Cceur de

3I'E. DE MAZENOD, « Souvenirs de famille », p. 139.

32 Aimé Roche raconte un épisode vécu les derniers jours & Naples, lorsque Eugéne
fut exposé au grand danger de la mer : « Tous les Mazenod sont abord. Alors éclate une
tempéte qui tient en rade le vaisseau. A la faveur d’une accalmie, Eugéne quitte le na-
vire en compagnie de Nanon, la vieille servante des Mazenod [...]. De nouveau la mer
est déchainée. Entrainant Nanon, Eugéne, sans hésiter se jette dans le canot qu’on leur
a envoyé. Son intrépidité émoustille les matelots qui, le chapelet au poignet, se mettent
a ramer comme des forgats [...] » (A. ROCHE, Quand souffle le mistral, p. 19).



Jésus et de Marie®. Notre jeune homme ne reste pas simplement a ré-
citer les priéres (méme s’il continue a prier le petit office de la Vierge
Marie et le chapelet), mais les assimile et les intériorise. Apres Jésus,
la Sainte Vierge devient réellement une présence vivante, un mod¢le de
vie ; bref, une Maman, une Meére. 11 se sent, en tout et pour tout, aimé,
accompagné et soutenu par elle. Déja a cet age, on peut remarquer la
juste place qu’Eugeéne accorde a Marie dans sa piété, sans faire d’elle
une déesse ou une idole, car Marie, la Mater vera Salvatoris vient tou-
jours apres Dieu. Ce recadrage christocentrique de sa dévotion mariale
n’a jamais fait défaut.

LA “CRISE’ OU LA TIEDEUR DANS LA DEVOTION MARIALE

La période que nous qualifions de ‘crise’ ou tiédeur de la vie spi-
rituelle s’étend de 1799 a 1806, soit du s¢jour a Palerme jusqu’a la
redécouverte de la vocation sacerdotale a Aix. Pendant ce temps, I’ar-
deur de I’adolescent Eugéne de Mazenod pour la religion s’affaiblit,
mais sans s’éteindre complétement. Il arrive dans la vie des moments
ou la Providence nous humilie, mais pour nous forcer a recommencer
de nouveau*.

A Palerme, en Sicile, Eugéne a la chance d’étre adopté au palais du
Duc de Cannizzaro et sa femme princesse de Larderia®*. Eugéne tient
en grande estime cette princesse qui devient son confident ; il la consi-
deére comme « une sainte femme », il I’appelle sa « seconde meére », sa
propre mere étant déja retournée en France. Sur le plan spirituel, les
Souvenirs de Famille révelent qu’a Palerme, notre Eugéne « négligea

3% Ainsi s’adresse-t-il directement a Marie : « J’unirai mes faibles adoration avec
celles des Sacrés-Ceeurs de Jésus et de Marie [...] Vous, 6 Marie, aprés Dieu, ma plus
chere espérance [...]. Ce sera la mon exercice du matin [...]. Je me tournerai aussi vers
I’image de Marie et lui demanderai humblement sa bénédiction maternelle [...] » (A.
REY, Histoire de Monseigneur Charles Eugene Joseph de Mazenod..., Vol. 1, p. 25).

34 Voir BENOIT XVI, Lumiére du monde. Le pape, I’Eglise et les signes des
temps, Un entretien avec Peter Seewald, Citta del Vaticano, Bayard/Centurion, 2010, p.
56. Méme si le Pape parle dans un contexte différent.

35 Cette sainte femme, Larderia, épouse du Duc Cannizzaro « dont la quasi-totalité
des revenus passaient aux pauvres. Eugéne était devenu son confident, son distributeur
d’aumones, coudoyant ainsi de nombreuses miseéres » (A. ROCHE, Quand souffle le
mistral, p. 19).

tuel

éraire spiri

,

e Marie dans 1’itin

o
o

La Vier

29



Abel Nsolo Habell

30

sinon ses principaux devoirs du moins ces pratiques assidues qui sont
comme le boulevard de I’ame et la sauvegarde des vertus »*. Cette tié-
deur?” spirituelle était prévisible pour plusieurs raisons : le manque de

3 E. DE MAZENOD, « Souvenirs de famille », in MIS 4 (1866), p. 302.

37 La perception de Pielorz et Morabito semble réaliste en qualifiant de tiéde la
vie spirituelle d’Eugéne a Palerme eu égard au relachement de ses principaux devoirs
de chrétien. Maurice Gilbert et Yvon Beaudouin parlent de la nuit des sens pour mon-
trer que, malgré les turpitudes de la jeunesse et la diminution des pratiques religieuses
extérieures, Eugene est resté profondément attaché a la foi. Eugéne décrit lui-méme sa
vie spirituelle a Palerme en ces termes : « Volesse il cielo che io avessi approfittato del
tempo nel quale io avevo sul tuo spirito tanto potere quale io avevo sul mio cuore per
farti conoscere cio che io conoscevo delle sue infinite perfezioni, raccontarti alcune
delle meraviglie che la grazia aveva operato in me pur senza merito alcuno da parte
mia. Ispirarti per la religione lo stesso rispetto e lo stesso attaccamento che io avevo
radicato in fondo al cuore, ma che io troppo spesso soffocavo [...] Ma a 17 o 18 anni
purtroppo non sempre si ascolta la ragione ! » (Lettre a F. Cannizzaro, juillet 1816). Les
regrets exprimés de ne pas avoir suivi la voie de la raison sont ¢loquents. On gagnerait,
a notre avis de concilier les deux perceptions : tiédeur et nuit des sens. Comme on peut
le remarquer dans cette lettre susmentionnée ; le désir profond d’une vie spirituelle
centrée sur le Christ, mais de fois étouffée par la fredaine de la jeunesse. On ne peut pas
nier qu’Eugéne relacha ’assiduité de la pratique religieuse initiée a Venise et a Naples.
D’ailleurs, il le reconnait lui-méme dans une lettre adressée plus tard a sa mere en di-
sant je commengais a quitter cet état de tiedeur dans lequel j’étais tombé, et qui m’eut
infailliblement conduit a la mort (Lettre a sa mére, 23-24 mars 1809). A. Roche écrit :
«Il convient de dire : a Palerme, Eugéne s’amusa comme un gentilhomme correct, sans
graves écarts. Mais il frola le précipice. Et ce fut, comme lui-méme 1’affirme, /infinie
bonté de Dieu, qui par sa puissante grdce (le) préserva constamment au milieu de
bien grands dangers » (A. ROCHE, Quand souffle le mistral, p. 19). B. Dullier est trés
tranchant : « [...] a Palerme, il [Eugene] plonge dans un monde d’insouciance. Il brille
dans les salons et la cour. Il se pare du titre de comte et oublie complétement la piété de
son enfance » (B. DULLIER, Prier 15 jours avec Eugene de Mazenod, Fondateur des
Oblats de Marie Immaculée, Evéque de Marseille, Bruyére-le-Chatel, Nouvelle Cité,
2001, pp. 9-10). Quoi que vraie, la tiédeur de la pratique religicuse chez Eugéne s’avere
insuffisant pour décrire son expérience spirituelle vécue a Palerme. Malgré cette tié-
deur, la flamme de la foi ne s’était pas complétement atteinte, car il ressentait toujours
I’attirance vers les choses de Dieu. La mélancolie de la ferveur vécue a Venise et le
déchirement intérieur causé par 1’affaiblissement de la pratique religieuse le faisaient
de fois pleurer : « J’¢étais loin de prendre part a ces divertissements [...]. Quand je me
trouve au milieu de cette dissipation [...], mon cceur se resserre [...]. Je me livre a des
pensées sérieuses, mélancoliques méme, au point d’étre tenté de pleurer » (A. ROCHE,
Quand souffle le mistral, p. 19). Par ailleurs, qualifier de nuit des sens la vie spirituelle
d’Eugene a Palerme court le risque d’imaginer une expérience mystique trop forte et,
par conséquent de spiritualiser a outrance une vie chrétienne plus ou moins normale.
On doit noter aussi que les textes ot Eugene parle de sa vie a Palerme sont des ‘confes-



direction spirituelle, les facilités de la vie du chateau et I’adolescence.
Il manque aux c6té d’Eugéne un directeur spirituel méme si Don Bar-
tolo* veut encore a distance s’enquérir de son progres spirituel en lui
prodiguant quelques conseils centrés sur la dévotion a Jésus et Marie :
« Rien contre Dieu ; rien contre Marie [...], sois un bon gargon, tout
pour Jésus, tout pour Marie »*. Le cadre et le style du chateau princier
de Palerme, avec son cortége des divertissements et des facilités furent
bien différents de la maison pieuse des Zinelli a Venise ou encore de
la solitude de Naples. Eugeéne avait atteint a Palerme 1’age d’un jeune
homme traversant le mistral de I’adolescence, méme si du point de vue
morale, sa conduite n’accuse nullement des fautes graves.

Malgre I’affaiblissement de la pratique religieuse, Eugene fait
quelques expériences importantes du point de vue de la dévotion ma-
riale. On sait que durant son voyage vers Palerme, Eugéne avait fait une
escale a la cité de Alcamo ou il eut I’occasion de visiter et d’apprécier
une image de la Vierge Marie de Raffaello Sanzio®, illustre peintre des
plusieurs célebres Madonne italiennes. Voici les sentiments que lui ins-
pire cette splendide ceuvre d’art :

Dirai-je un mot de la ville d’ Alcamo, dont notre héte, I’abbé Pastori,
était gouverneur ? Elle est assez bien située, mais mal batie. Sa popu-
lation s’¢léve a 13,000 ames. On y voit plusieurs églises et quelques
couvents de moines et de religieuses. On admire, dans 1’église des
Récoltes, un superbe tableau de Raphaél : c’est une Vierge assise,

sions’ postérieures ; des réflexions aprés coup, une réévaluation de sa vie passée avant
I’expérience du Vendredi saint 1807. Dans sa correspondance durant les années passées
a Palerme, Eugéne ne mentionne pas le nom de Jésus Christ ; la quéte de Dieu ne sem-
ble pas étre sa premieére préoccupation.

38 Don Bartolo Zinelli meurt en odeur de sainteté en 1802 et la Princesse de Lar-
deria aussi; deux personnes extrémement cheres a Eugéne. Il perd du coup ses deux
entraineurs spirituels ; ces tristes événements ne le laissent pas indifférent.

% Dans les derniéres correspondances, Don Bartolo conseille son ouaille Eugene
: « Niente contro Dio, niente senza Dio. Siate un bravo giovane, tutto di Gesu e tutto di
Maria » (B. ZINELLI, Lettera a Eugenio, 12.10.1801, in A. REY, Histoire de Monsei-
gneur Charles Eugene Joseph de Mazenod..., Vol. 1., p. 44).

40 Raffaello Sanzio da Urbino (1483-1520) est un célébre peintre italien de la
renaissance. Parmi ses chefs-d’ceuvre figurent plusieurs Madones. L’art de ce maitre
du classicisme allie précision du dessin, harmonie des lignes, délicatesses des couleurs
avec une ampleur spatiale et expressive toute nouvelle. Son influence a été considérable
jusqu’a la fin du XIXe siécle.

tuel

éraire spiri

,

e Marie dans 1’itin

o
o

La Vier

31



Abel Nsolo Habell

32

tenant I’Enfant Jésus sur ses genoux ; saint Joseph est a gauche, et
par anachronisme assez commun chez les peintres, saint Frangois a
été placé a droite de la Vierge. Au devant du tableau sont peints des
hommes et des femmes. Dommage qu’une si belle peinture soit pla-
cée dans une église si reculée !

Eugéene admire I’ceuvre et regrette qu’un si beau bijou ne soit placé
au grand jour ; I’église dei Recolletti lui apparait trop discréte. La Meére
du Seigneur ne mériterait-elle pas d’étre connue et aimée ? Il n’est pas
impossible qu’Eugene ait prié devant cette image car il ne cachait pas
son penchant pour les représentations de Jésus et de Marie : une pein-
ture, avons-nous dit, le montre a genoux, en priere devant une statue de
la Vierge Marie a Venise. A Palerme, Eugene est t¢émoin de deux événe-
ments d’ordre liturgique et dévotionnel qui manifestent I’attachement
populaire des Siciliens envers la Mére de Dieu. 11 s’agit de la féte dite
Triomphe de la Rédemption célébrée le 8 septembre, le jour de la Nati-
vité de la Vierge Marie et ce qu’on appelle le pacte (ou veeu) de sang.

A propos de la féte mariale du 8 septembre, les Souvenirs de Fa-
mille reprennent la description qu’en fait Eugéne ; il s’agissait d’une
solennité, honorée de la présence du Roi, des autorités de la cité, des
invités, les feux d’artifices, etc. ; le tout dans une ambiance de grande
féte ou les divertissements et les danses durent toute la nuit :

Le 8 septembre, on célebre la féte de la Sainte Vierge en grande so-
lennité. La ville ne manquait jamais d’inviter le roi a assister au feu
d’artifice et a la soirée qu’elle donne a cette occasion : le roi accepte
toujours, et nous fiimes du nombre des invités. Le roi repartit de bon-
ne heure, et nous ne tardames pas a le suivre, laissant le champ libre
aux armateurs de la danse, pour se livrer a ce divertissement toute la
nuit, si bon leur semblait. Les rafraichissements ne manqueérent pas
a cette féte®.

La longue description que fait Eugéne de Mazenod de cette féte
retrace I’histoire du salut opéré par le Christ, a partir de I’ Annonciation
jusqu’a la passion :

4'E. DE MAZENOD, « Souvenirs de famille », p. 289.
2 Idem., pp. 298-299.



Suivent les grands prophétes Isaie, Jérémie pleurant, Ezéchiel et
Daniel ; puis la Virginité, ’'Humilité, I’archange Gabriel, la Sainte
Vierge et I’Enfant Jésus, I’Ange qui annonce la naissance de I’En-
fant aux pasteurs, la Sainte Vierge et I’Enfant Jésus dans un berceau
grand comme la main, accompagnée de saint Joseph ; la Joie et la
Paix, Iris, I’apparition de I’Etoile, les trois Mages, deux emblémes,
la Lumiére évangélique avec une torche a la main, I’Idolatrie avec
un encensoir brisé et de petites marionnettes ; la Fuite en Egypte,
la Sainte Vierge sur une jument avec saint Joseph et plusieurs en-
fants ; le massacre des Innocents, des femmes et des tyrans, avec des
enfants de carton aux bras ; Hérode avec son sceptre ; Jésus-Christ
accompagné de la sainte Vierge et de saint Joseph ; Notre-Seigneur
disputant avec les Docteurs ; son baptéme ; saint Jean-Baptiste vétu
de peau ; le Sauveur au moment de recevoir le baptéme ; un Ange ;
les miracles de Jésus-Christ ; une foule d’aveugles, des sourds, de
boiteux et de 1épreux ; le Sauveur avec la Samaritaine, Résurrec-
tion de Lazare, Marthe, Marie-Madeleine, Jésus-Christ devant La-
zare ressuscité ; conseil de la Synagogue, deux gardes, les pontifes,
les anciens du peuples, les magistrats du temple, les membres du
Sanhédrin ; I’entrée dans Jérusalem, le Sauveur assis sur un ane,
entour¢, ou pour mieux dire suivi de ses disciples, et précédé d’une
quantité d’enfants. La Passion ; des soldats et des argousins avec Ju-
das a leur téte ; Anne, Caiphe, Hérode ; apparition devant Pilate avec
des fouets, une couronne, une cuvette et un pot a eau pour se laver
les mains ; des soldats avec les instruments du Crucifiement ; centu-
rion a cheval, un soldat avec une lance, plusieurs soldats convertis ;
Joseph d’ Arimathie, Nicodéme avec une vases de parfums, la Sainte
Vierge, saint Jean, Marie Cléophas et Marie-Madeleine, les quatre
Evangélistes faisant semblant d’écrire sur un missel ; le genre hu-
main portant une croix*.

Sans craindre de se répéter, Eugéne cite la Vierge Marie plusieurs
fois dans cette histoire ; au moins cinq fois de fagon explicite : Marie
avant la naissance de Jésus, Marie avec I’Enfant, Marie pendant la fuite
en Egypte, Marie en compagnie de Jésus et de Joseph avant sa vie pu-
blique et enfin Marie avec 1’ Apoétre saint Jean prés de la croix de Jésus.
Cette répétition du nom de la Sainte Vierge n’est pas le fait du hasard ;
c’est plutdt une prise de conscience du role coopérateur de Marie dans

4 Idem, pp. 300-301.

e Marie dans I’itinéraire spirituel

o
o

La Vier

33



Abel Nsolo Habell

34

le plan salvifique et de sa réalisation a travers I’histoire, dés la naissance
jusqu’a la résurrection du Christ en passant par sa vie publique et sa
mort en croix. Kazimierz Lubowicki fait remarquer avec justesse que,
dans ce texte, Eugéne mentionne toujours Marie a c6té du Christ ou
en relation avec lui (insieme con Cristo oppure in relazione a Cristo).
Cette proximité de la Mére avec le Fils, devenus inséparables, pourrait
indiquer, dit-il, « come era diventato abituale per lui guardare Maria in
una prospettiva cristocentrica, nella prospettiva della salvezza »*.

Un autre fait qui a sans doute impressionné et touché le cceur
d’Eugeéne a Palerme est le mouvement spectaculaire suscité par la dé-
votion populaire dit « veeu du sang »*. Ce mouvement de piété mariale
initi¢ au début du 17¢ siecle dans les universités espagnoles gagnera
trés vite I’Italie. Les différentes couches de la population, sans excep-
tion (Evéques, prétres, religieux, fidéles laics, autorités civiles, etc.)
expriment leur foi en la vérité de I’Immaculée Conception de la Sainte
Vierge Marie et se disent préts a mourir pour défendre cette vérité. En
Sicile, particulierement a Palerme ou la dévotion mariale fait partie
d’une antique tradition chrétienne, le mouvement du veeu du sang ne
pouvait y trouver qu’une terre fertile, devenant un fait courant. Eugéne
lui-méme, semble-t-il, ne s’engage pas a ce veu du sang, mais reste

“ K. LUBOWICHI, Maria nella vita del Beato Eugenio de Mazenod e della sua
Congregazione, p.35.

4 Le veeu du sang est un mouvement des fidéles chrétiens qui s’engagent jusqu’a
donner leur sang pour défendre I’Immaculée Conception de la Vierge Marie. Ce mou-
vement commence en 1617 dans les universités de Séville et Grenade en Espagne avant
de se déferler sur I’Italie. Il se diffuse comme une trainée de poudre dans toutes les
couches sociales. Les Ordres religicux, les Confraternités ne sont pas en reste. Mais le
mouvement est fortement critiqué, notamment par Ludovico Antonio Muratori (1672-
1750) qui attaque le veeu du sang considérant que seule la foi réclame le sacrifice du
sang et non pas ses opinions secondaires. Muratori fustigeait toute croyance superfi-
cielle et superstitieuse et voulait que la dévotion mariale soit subordonnée au Christ,
a la liturgie et a la théologie et non pas le contraire. Dans son livre Della regolata
devozione de’ cristiani (De la modérée dévotion des chrétiens) publi¢ a Venise en 1748
sous le pseudonyme de Lamindo Printanio (Lamindus Printanius), il indique en quoi
consiste la vraie dévotion. Mais la critique positive de Muratori ne connut pas de suc-
cés, tellement que le mouvement du veeu du sang fut fortement enraciné dans la foi et
la pratique des chrétiens d’alors, surtout en Espagne et en Sicile au sud de I’Italie (Voir
S. DE FIORES, « Maria », in Nuovissimo dizionario, Vol. 1, Bologna, Edizioni Deho-
niane, 2006, p. 849 et R. LAURENTIN, Court traité sur la Vierge Marie, 5% édition,
Paris, Lethielleux, 1968, p. 83).



témoin de cette impressionnante et vive dévotion mariale populaire.
L’importance de cette expérience est le fait que la piété mariale popu-
laire met en relief un aspect particulier du mystére de la Sainte Vierge :
I’Immaculée Conception. Le fait qu’Eugeéne de Mazenod donnera plus
tard a sa congrégation le nom des « Missionnaires Oblats de Marie Im-
maculée » n’est pas sans lien, croyons-nous, avec les sentiments qu’il
éprouva durant son séjour en terre sicilienne.

En octobre 1802, Eugéne laisse son pére a Palerme pour retrouver
sa mére en France. Le divorce de ses parents semble consommé. L.’ado-
lescent Eugene cherche en vain de retrouver son titre d’aristocrate ;
il réve aussi sans succes d’un mariage richissime... Rien de tout cela,
Eugene est terriblement dégu. Les cing mois qu’il passe au chateau de
famille, a la bastille de Saint-Laurent du Verdon en 1803 ne lui procu-
rent que solitude et ennui. Revenu a Aix-en-Provence,

Eugene court les club [...]. Ce fringant cavalier qui chante, danse et
fréquente le théatre. Mais toutes ces mondanités lui donnent presque
aussitot la nausée®.

Le réve de la belle France s’évanouit. Désespéré, notre jeune pro-
vengal préfére retourner en Sicile, en Italie ; mais on lui refuse les docu-
ments nécessaires ; plus rien ne semble lui sourire. Malgré tout, Eugéne
se montre courageux, s’adonne a des activités charitables. Il refuse de
se tourner les pouces, cela est contraire a son caractere. Il fallait bien
que toutes les portes se ferment ainsi devant son nez pour que la misé-
ricorde de Dieu lui en ouvre une, faite spécialement pour lui, taillée a
la mesure de ses ambitions et de son tempérament, comme le lui dira
I’abbé Magy : « votre vocation est aussi lumineuse que le plein midi
dans le beau jour »*.

Sur le plan spirituel, le retour en France n’éteint nullement le feu
de la foi allumé des sa prime jeunesse mais, pour I’heure, enfoui sous

4 A. ROCHE, Quand souffle le mistral, p. 21

47 Voir extraits des Lettres du P. Magy, premiére et deuxiéme lettres, mars-aott
1808, Rome, Archives de la Postulation générale OMI. Leflon commente non sans em-
phase le début de la découverte d’une nouvelle vocation pour Eugéne de Mazenod :
« L’heure arrive ou celui-ci [le Christ] va le ressaisir pour toujours. Les lumiéres alors
jailliront, si vives et si pénétrantes qu’enfin se dissiperont toutes les ombres, comme
se dissipent les brunes d’hiver quand apparait le soleil du printemps » (J. LEFLON,
Eugene de Mazenod..., t. 1, p. 295).

tuel

éraire spiri

,

e Marie dans 1’itin

o
o

La Vier

35



Abel Nsolo Habell

36

les cendres d’une vie aux allures mondaines. L’engagement a certaines
activités librement consenties de la part d’Eugéne témoigne des raisons
surnaturelles qui I’animent. Il s’occupe des prisonniers d’Aix en les
incitant notamment a fréquenter la messe, il enseigne le catéchisme aux
enfants, surtout des campagnes, il se soucie de la vitalité¢ de 1’Eglise,
de ses biens, de son personnel, de la qualité des vocations sacerdotales,
etc. Dans le dessein d’approfondir sa foi personnelle et d’enrichir sa
connaissance de la doctrine de I’Eglise, il étudie en autodidacte la Bible
et la théologie. 11 dévore les livres tant profanes que religieux, il est ca-
pable de résumer ses lectures et méme de les critiquer (le cas du Génie
du Christianisme de Chateaubriand). Eugene aiguise son argumentation
afin d’affronter et de combattre le jansénisme, considéré alors comme
une grande plaie du christianisme de son époque.

C’est durant cette période de ‘crise’, d’indécision, de recherche
qu’Eugene fera I’expérience fondamentale de sa vie spirituelle et de sa
vocation un certain Vendredi saint, fort probablement de 18074 :

Puis-je oublier ces larmes améres que la vue de la Croix fit couler
de mes yeux un Vendredi saint. Ah ! Elles partaient du cceur, rien ne
put en arréter le cours, elles étaient trop abondantes pour qu’il me fit
possible de les cacher [...], c’est qu’au milieu de ce torrent de lar-
mes, malgré ma douleur, ou plutdt par le moyen de ma douleur, mon
ame s’¢langait vers sa fin derniére, vers Dieu [...]. Le souvenir seul
me remplit le cceur d’une douce satisfaction»®.

Certes, la Vierge Marie n’est pas mentionnée dans cette expérience
fondatrice du Vendredi saint, son nom n’y apparait pas. Mais peut-on
conclure qu’il n’existe aucun rapport entre cette expérience du Vendre-

* Le Fondateur n’a pas indiqué la date exacte de ce Vendredi saint. Les auteurs
Oblats ne s’accordent pas toujours sur la fixation de cette date, méme si 1’on retient
communément celle du Vendredi saint de I’année 1807. Pielorz étudie cette question et
en arrive a conclure : « a) que le fondateur n’a jamais indiqué I’année de son expérience
pendant les cérémonies d’un Vendredi saint et qu’il n’existe aucun indice valable pour
en fixer la date ; b) que le processus de conversion du Fondateur commenca au début
de 1806 et se termina, quant a 1’essentiel, ¢’est-a-dire vivre habituellement en état de
grace, en 1808. Si I’expérience d’un Vendredi saint avait eu lieu dans cette période, elle
ne serait qu’un ¢lément accélérateur de ce processus de conversion » (J. PIELORZ,
« Vendredi saint de 1807, mythe ou réalité ? », in VOL 56 (1997), pp. 13-45 et « Ombres
et lumiéres du dictionnaire des valeurs oblates », in VOL 58 (1999), pp. 393-394).

4 J. LEFLON, Eugene de Mazenod..., pp. 296-297.



di saint faite par Eugéne de Mazenod et sa dévotion a la Vierge Marie ?
On pourrait poser la question autrement : quelle est la place et le role de
Marie dans cette expérience du Vendredi saint, centrée sur la contem-
plation de la passion du Christ crucifi¢ ? Pour mieux répondre a cette
question, il nous faut éviter deux tentations : celle de la soudaineté de la
‘conversion’ d’Eugeéne et celle d’opposer Marie a Jésus.

La ‘conversion’ d’Eugeéne n’est pas un fait soudain, brusque et
inattendu ; elle est bien loin d’étre comparée a celle de saint Paul sur le
chemin de Damas. La ‘conversion’ d’Eugéne est certainement le fruit
de la grace, mais aussi d’une longue préparation personnelle :

La conversion d’Eugéne n’eut pas la méme soudaineté, le méme ca-
ractére dramatique et spectaculaire. Elle s’opére lentement, silen-
cieusement, connut des va-et-vient, des progres, des reculs, il aurait
dit des infidélités™.

En fait, Eugéne croit en Jésus-Christ depuis son bas-age ; il prati-
que la religion malgré quelques ‘tiédeurs’ durant son adolescence. Sa
vie spirituelle est faite des progres mais aussi des écarts. La particularité
de I’expérience du Vendredi saint repose sur la prise de conscience de
I’amour infini de Dieu et sur le caractére hautement sensible manifesté
par Eugéne (regrets, douleur et larmes, mais aussi satisfaction et bon-
heur). La découverte de cet amour infini du Sauveur aidera Eugéne a
aimer davantage I’Eglise, Corps mystique du Christ et a coopérer au
salut du monde. Cette expérience lui permit de découvrir sa vocation
et son charisme dans I’Eglise : étre coopérateur du Christ Sauveur en
évangélisant les plus pauvres. Sil’on comprend la conversion d’Eugéne
comme un long cheminement dont I’expérience du Vendredi saint 1807
est le paroxysme ou tout au moins un moment-clé, alors on peut en-
trevoir plus facilement la présence de la Vierge Marie qui I’a toujours
accompagné dans toutes les étapes de sa vie.

La spiritualité d’Eugene de Mazenod n’admet pas d’opposer Jésus
a Marie, ni de les séparer complétement. Lorsqu’il s’agit de Jésus, Ma-
rie doit étre vue en toile de fond, méme si elle n’est pas mentionnée ex-
plicitement. Dans une correspondance a sa mere, a qui Eugéne envoie

0 Ibidem.

tuel

éraire spiri

e Marie dans 1’itin

o
o

La Vier

37



Abel Nsolo Habell

deux images du Sacré-Ceeur de Jésus et de Marie, il décrit les sentiments
qui doivent habiter les personnes qui contempleront ces images :

en honorant le Sacré-Coeur de Jésus, c’est puiser ’amour de Dieu a
sa source, et qu’en rendant hommage a celui de Marie, c’est lui rap-
peler toute la tendresse qu’elle nous a accordé sur le Calvaire quand
son divin Fils nous Iégat a elle comme devant étre ses enfants’'.

Sans forcer le sens de ce texte, on peut dire que le contenu de cet-
te lettre a des réminiscences avec I’expérience vécu le Vendredi saint
1807 pendant la vénération de la croix du Christ. Ce texte offre I’avan-
tage de situer la Vierge Marie en rapport avec cette expérience du Ven-
dredi saint. Si en Jésus, nous bénéficions de I’amour infini de Dieu, en
Marie, nous sommes comblés de la tendresse, de la consolation et du
réconfort qu’une meére peut donner a ses enfants surtout dans les mo-
ments d’épreuves. Parce que Marie est présente au Calvaire au pied de
la Croix (Jn 19, 25-27), il convient que tout regard porté sur le Christ
crucifié se tourne aussi vers sa Mére. Non pas parce que la Sainte Vier-
ge I’exige, mais plutdt parce que le Christ lui-méme nous 1’indique et
nous la donne comme une mere, avec tout ce que la maternité implique.
C’est donc faire acte d’obéissance au Christ que de tourner son regard
vers Marie et de reconnaitre en elle I’expression vivante de la tendresse
maternelle de Dieu.

Un Vendredi saint de 1807, Eugéne de Mazenod, a travers la
contemplation du Christ crucifi¢ avait découvert I’amour incommensu-
rable de Dieu ; il n’est pas impossible qu’il eut en méme temps ou peu
apres porté son regard sur Marie, la Mére du Sauveur, la Femme qui se
tenait au pied de la Croix. Méme si la description de 1’expérience mysti-
que de ce Vendredi saint ne mentionne pas Marie, il y aurait lieu d’ima-
giner le sentiment profond de reconnaissance filiale qui anime le cceur
d’Eugene vis-a-vis de la tendre Meére de Dieu. Deux de ses lettres, la
premicre peu avant le Vendredi saint 1807 et la seconde aussitot apres,
traduisent les sentiments d’Eugéne vis-a-vis de la Vierge Marie.

Dans la premiére lettre adressée a sa mére, la veille du 15 aoft
1805 a Aix, Eugéne s’exprime en ces termes :

5! Lettre a Madame de Mazenod, le 10.05.1809, in EO 1, 14, p. 142.



Demain [...] sera le jour de I’ Assomption, une grande féte pour plu-
sieurs raisons. Je commencerai par I’office de la Vierge Marie le ma-
tin [...] et puis il y aura la course des chevaux ; suivie des illumina-
tions et des feux d’artifice, parce qu’en dehors de la féte que célebre
toute 1’Eglise, on féte aussi I’anniversaire de la naissance de Napo-
1éon*%.

Lors qu’Eugene dit Assomption, une grande féte pour plusieurs
raisons, il s’agit objectivement des raisons liées a I’histoire du salut ;
c’est-a-dire, au projet de Dieu pour la rédemption du genre humain ;
mais subjectivement, il s’agit aussi pour Eugéne de reconnaitre tout
ce que la Sainte Vierge Marie a réalisé dans sa vie personnelle, dans
la vie de ses parents et de toute sa famille. Eugéne évoque en ce méme
jour du 15 aott deux fétes : celle de I’Assomption de la Sainte Vierge
et celle de la naissance de Napoléon. Il place délibérément la féte de
I’ Assomption de Marie avant celle de Napoléon quoique plus spectacu-
laire : Je commencerai, dit-il, par [’office de la Vierge Marie le matin.
Cette préséance accordée a Marie n’est pas seulement chronologique,
mais surtout qualitative. Eugéne est un jeune équilibré qui aime bien
se divertir, mais pour lui la priorité va au spirituel, son amour pour la
Vierge Marie est plus grand.

Dans la seconde lettre écrite cette fois-ci a sa grand-mére, le 18
octobre 1808, six jours apres son entrée au séminaire Saint-Sulpice de
Paris, il écrit :

demain, c’est la féte de la Vie intérieure de la sainte Vierge [...], je
vais me réjouir avec la trés sainte Vierge de tout ce que Dieu a opéré
de grandes choses en elle ! [...] Soyons-lui dévoués [...] ; nous at-
tendons tout de sa puissante intercession®.

C’est encore a I’occasion d’une féte mariale, celle de la Vie inté-
rieure de la sainte Vierge, de ses vertus dont la bonne odeur parfume
I’enceinte du séminaire que le jeune s€éminariste de Mazenod se réjouit.
Il n’est pas impossible qu’il se réjouit en méme temps de la conversion
que le Seigneur a opérée dans sa propre vie. En mesurant dés lors sa res-

52 Lettre a son pére, le 14.08.1805, in EO 1, 14, pp. 21-22.
53 Lettre a sa grand-mére C.-Elisabeth Joannis, le 18.08.1808, in EO 1, 14, pp.
72-73.

e Marie dans I’itinéraire spirituel

o
o

La Vier

39



Abel Nsolo Habell

40

ponsabilité¢ devant cette grace inouie de 1’appel de Dieu a devenir pré-
tre, il espére I’intercession de la Sainte Vierge Marie pour I’aider dans
sa vocation sacerdotale. Dans cette lettre aux allures d’un court traité de
mariologie, on rencontre les qualificatifs suivants : Mere de toutes les
vertus, Icone des merveilles du Tout-Puissant, Chef- d’ceuvre de Dieu,
Merveilleuse Avocate aupres de Dieu, Puisant intercesseur, Vierge Tres
Sainte, digne de dévotion, gloire de la femme, Chemin qui porte au
Christ et canal de toutes les grdces. On aura constaté qu’Eugéne pos-
séde une connaissance assez riche de la personne de Marie, il 1’aime
profondément et entretient avec elle un rapport vivant.

On peut conclure que malgré la ‘crise’, entendu comme abandon
temporaire des exercices, affaiblissement de la ferveur religieuse, dis-
sipations causées par la vie mondaine, un fait reste vrai : les signes de
la foi en Jésus Christ et de I’amour filial vis-a-vis de la Vierge Marie
sont encore perceptibles dans la vie d’Eugene. Malgré la tiédeur de
sa vie spirituelle, il n’en perd pas complétement les reflexes. Le phé-
nomene du veeu de sang auquel les palermitains, toutes les catégories
confondues (autorités et bas peuple), s’adonnent dévotement attire par-
ticulierement son attention sur le mystere de I’Immaculée Conception.
Le récit qu’il en fera plus tard montre a quel point il en était impres-
sionné. D¢s lors, I’ Immaculée Conception marque profondément sa vie
au point qu’il le rappellera cinquante ans aprés 8 Emmanuel Gauthier,
un de ses meilleurs amis d’enfance, que « la plus sincere affection nous
unit dans le ceeur du Seigneur Jésus et dans Celui de sa Mére Immacu-
1ée »**. Son texte des résolutions prises pendant la retraite d’entrée au
séminaire prouve a suffisance son indéfectible attachement a la Mére de
Dieu a laquelle il est dévoué, dit-il, d’une maniére spéciale :

En un mot n’ayant pas, malheureusement pour moi, imité saint Louis
de Gonzague (que j’ai pris pour mon patron particulier dés 1’ins-
tant que je me proposai d’entrer dans 1’état ecclésiastique) [...], le
priant de vouloir bien intercéder pour moi aupres de N.S. afin que,
de concert avec la T.S. Vierge a laquelle je suis dévoué d’une ma-
niere spéciale, ils obtiennent pour leur pauvre serviteur le don d’une
véritable pénitence, un amour grand de Dieu, une horreur du péché

3% A. REY, Histoire de Monseigneur Charles Eugéne Joseph de Mazenod..., Vol.
2, p. 561.



a toute épreuve, une sainte vocation et la persévérance dans les bons
propos que le Seigneur veut bien m’inspirer. Amen, amen, amen®’.

Il nous faut bien comprendre le langage des spirituels ; lorsque
Eugéne parle de ‘crise’ ou de ‘tiédeur’ ou méme des ‘crimes’, il ne
s’agit nullement d’écarts de conduite scandaleuse®. Dans la vie des
Saints, le temps de la ‘crise’, d’obscurité, d’épreuves et des question-
nements est aussi un moment de grace, de purification et de renouveau,
la ‘nuit de la foi’ étant une étape passagere dans 1’expérience mystique
(méme si ’expression est trop osée pour le cas d’Eugene). La tiédeur
connue a Palerme et dans les premiéres années de son retour en France
attiédit sa pratique de la religion mais sans 1’anéantir. Cette ‘heureuse
crise’, pourrions-nous dire, lui permit de s’interroger s€rieusement sur
sa vocation et sa mission dans I’Eglise et dans le monde. Comme du
feu sous la cendre, la passion pour le Christ se rallumera bientot par le
désir de commencer le séminaire afin d’illuminer plus tard le destin de
toute I’Eglise.

LA DEVOTION THEOLOGIQUE

Eugeéne de Mazenod devient séminariste a Saint-Sulpice a Paris
ou il passera trois ans de formation sacerdotale de 1808 a 1811. Ce
que I’on pourrait qualifier d’effort personnel pour s’instruire en matiére
religieuse devient un devoir d’état au séminaire. Déja adolescent, on

%3 Résolutions prises pendant la retraite faite pour commencer le séminaire en
1808. En fait, il y entre le 12 octobre 1808 (EO 1, 14, p. 71).

¢ Eugene de Mazenod lui-méme précise : « Lorsque je parle de mes crimes, il faut
I’entendre des fautes griéves que je reconnais avoir eu le malheur de commettre contre
Dieu dans le secret de ma conscience ; ainsi que, quoi qu’il soit trés vrai de dire que je
suis devant Dieu un trés grand pécheur, je pourrais me vanter encore devant ceux qui
n’entendent pas ce langage [...], car non seulement je n’ai jamais volé, tué, ni fait le
moindre mal, ni le moindre tort & qui que ce soit dans le monde, non seulement je n’ai
jamais enlevé la femme de personne [...], j’ai toujours cru et agi en conséquence de
cette opinion, que la raison autant que la religion prescrivait impérieusement, de s’abs-
tenir de vouloir jouir de ce qui appartient a un autre, et de ne jamais consentir de faire
avec qui que ce soit des actions qui pourraient étre le sujet de leurs justes remords : en
un mot, que je n’ai jamais donné aucun scandale dans aucun genre, ni dans aucun temps
de ma vie » (EO 1, 15, p. 24). Dans ses notes de retraites entre 1811 et 1814, il renchérit
a maintes reprises de n’avoir jamais « souillé son corps avec les femmes ».

tuel

éraire spiri

,

e Marie dans 1’itin

o
o

La Vier

41



Abel Nsolo Habell

42

lui avait collé le surnom de petit théologien® a cause de son désir de
connaitre la science de Dieu. Les enseignements regus de son directeur
spirituel Don Bartolo a Venise devaient se raffermir et se développer
davantage sous la direction de ses maitres sulpiciens dont monsieur
Duclaux, durant les trois années passées au séminaire. En rapport avec
la Vierge Marie, Eugene cherchera a étudier sérieusement la doctrine
concernant le mystére de I’Immaculée Conception. Dés le début de son
séminaire en octobre 1808, il en manifeste I’intérét ; il dédie a Marie
Immaculée les premicres pages de son cahier de théologie qu’il qualifie
de cours difficile. 11 écrit :

Pour la plus grande louange et gloire de Dieu et de la Bienheureuse
Vierge Immaculée, sous les auspices de cette méme Vierge congue
sans tache originelle [...]».

57 Quant a sa connaissance de la science théologique, le pére Boutin note : « Déja,
pendant son adolescence, il [de Mazenod] fut appelé le petit théologien, a cause de
sa connaissance précoce de la doctrine révélée et de sa maturité de jugement en ca-
suistique. Ses connaissances religieuses, il les avait puisées, sous la direction de Don
Bartolo, surtout dans les écrits des Saints Péres. En 1806, revenu en France aprés son
exil d’Italie, il déclare: Je puisais donc dans les Conciles et dans les écrits des Sts
Peres la pure Doctrine Catholique, et c’est d’aprés elle que je les ai jugés. Voici enfin
I’impression du p. Toussaint Rambert, assistant aux examens de la théologie présidés
par I’Evéque de Marseille [Mgr de Mazenod] : Nous étions étonnés de [’entendre, aux
dernieres années de sa vie, pendant les examens des jeunes prétres, redresser avec tant
d’a-propos et de siireté de doctrine les inexactitudes, les erreurs de date, |'oubli de faits
historiques ou les mutilations de textes |...]. Le flair intellectuel, le sens théologique du
Serviteur de Dieu [Mgr de Mazenod] I’empécherent d’écrire quoi que ce soit contre les
vérités dogmatiques ou morales, enseignées par Rome. En effet, les 22 volumes de ses
écrits ont été, au cours de son procés de béatification, déclarés exempts de toute erreur
contraire a la doctrine de I’Eglise. La perspicacité intellectuelle du Fondateur lui per-
mit en outre de précher et décrire d’une fagon juste, nuancée et profonde sur plusieurs
points difficiles de la science théologique. N’aimant pas a s’arréter sur des questions se-
condaires, qui intéressent parfois trop des esprits plus spéculatifs que le sien, il alla tout
droit aux questions essentielles, aux questions importantes, et leur donna une réponse
personnelle, parfois en avance sur la théologie de plusieurs de ses contemporains. C’est
ainsi qu’en 1809, il parla de la nature du Corps mystique a la fois visible et spirituel et
dont I’Esprit-Saint est I’ame. L’encyclique Mystici Corporis de Pie XII viendra confir-
mer, 134 ans plus tard, ces vues du séminariste de Mazenod » (Voir L.-N. BOUTIN, La
spiritualité de Mgr de Mazenod, Fondateur des Missionnaires Oblats de Marie Imma-
culée, essai de synthése, Séminaire de Chambly, 1966, pp. 64-65).

8 A. REY, Histoire de Monseigneur Charles Eugéne Joseph de Mazenod..., Vol.
1, p. 26.



Le mystere de I’Immaculée Conception deviendra une préoccupa-
tion dans ses études et dans sa vie spirituelle. L’enseignement a Saint-
Sulpice défend la vérité et le ‘privilége’ de I’Immaculée Conception de
la Sainte Vierge. Cependant, certains grands penseurs comme Rupert
de Deutz, saint Bernard de Clairvaux ou encore saint Thomas d’Aquin
sont rangés parmi les « Anti-immaculistes ». Les maitres sulpiciens pri-
vilégient le recours a la Bible, la croyance traditionnelle de I’Eglise en
I’Immaculée Conception, attestée d’ailleurs par bon nombre des souve-
rains pontifes. Sur le plan théologique, les professeurs sulpiciens adhe-
rent a ’argumentation de la rédemption préservatrice.

Par ailleurs, tout le séminaire de Saint-Sulpice est acquis a la
cause de la Sainte Vierge comme 1’a voulu son Fondateur, monsieur
Jean-Jacques Olier. Le décor, la peinture et I’art, sont a ’honneur de la
Meére de Dieu. On trouve ici une caractéristique de I’Ecole bérullienne
(ou Ecole francaise de spiritualité si on veut) selon laquelle la science
(théologique) et I’affection se fondent dans la dévotion a Marie. L'une
des prieres fréquemment récitée (O Jesu vivens) affirme que Jésus est
vivant en Marie et toute la formation sacerdotale est basée sur I’idée
que Marie forme le Christ dans le cceur du séminariste. La liturgie et les
fétes mariales sont célébrées avec un grand soin. Bref, tout le cadre du
séminaire est fait pour accroitre la connaissance et I’amour de la Sainte
Vierge Marie. Au séminaire, quatre ¢léments favorisent la formation
théologique et mariologique du futur fondateur des Oblats : d’abord,
I’inspiration mariale de Monsieur Olier, fondateur du séminaire ; en-
suite, la spiritualité de la Compagnie des Prétres de Saint-Sulpice, forte-
ment centrée sur le role de Marie dans la formation des prétres ; puis, la
formation sacerdotale comme telle et enfin, 1’assimilation personnelle
de cette formation par Eugéne de Mazenod.

DANS L4 MOUVANCE DE L’INSPIRATION MARIALE DE JEAN JACQUES OLIER ET DES
MAITRES SULPICIENS

Jean-Jacques Olier (1608-1657), fondateur de la Compagnie des
prétres de Saint-Sulpice connut une ‘premicre conversion’ a 21 ans® ;

% Ce fut en 1629 grice a la priére d’une ‘sainte femme’ nommée Marie Rousseau
qui s’indignait de voir des jeunes séminaristes se méler sans géne aux divertissements
mondains, selon elle, contraires a I’honneur et a la dignité de leur rang. A Jean-Jacques

e Marie dans I’itinéraire spirituel

o
o

La Vier

43



Abel Nsolo Habell

44

puis la ‘seconde’ a 23 ans. Atteint d’une maladie aux yeux susceptible
de le rendre aveugle, Jean-Jacques Olier alla en Italie au sanctuaire de
Notre-Dame de Lorette pour demander la guérison :

Olier considére donc ce pelerinage a Lorette comme le lieu de sa
véritable conversion, le lieu ou il avait éfé congu a la piété et a la
veéritable vie. Cet homme sensible en fut vivement affecté. Il pleura
beaucoup au sanctuaire marial, et ses larmes qui lavaient ses yeux
malades étaient aussi le signe de la guérison du ceeur®.

Aux membres de sa Compagnie, tout comme aux séminaristes de
Saint-Sulpice, Monsieur Olier transmet sa propre expérience et com-
munique ses convictions les plus profondes. L’attachement indéfectible
ala Mere de Dieu et la dévotion filiale envers elle, font partie de I’ensei-
gnement et des recommandations que Olier adresse au clergé. On peut

comprendre la vive contestation de Jean-Marie Salgado® a I’endroit de
Pielorz qui prétendait que :

Les Sulpiciens insistent [...] sur la dévotion tendre des séminaristes
envers le Christ, Souverain-Prétre [...]. M. Olier et en général les
auteurs de 1’école frangaise, n’insistaient pas sur la dévotion a Marie
pour conduire les dmes a Jésus®.

Il est vrai que la spiritualité de Jean-Jacques Olier est fortement
christocentrique, mais n’empéche qu’il considere la Vierge Marie com-
me ‘fondatrice’ de son séminaire et lui attribue un role déterminant et
irremplagable dans la formation sacerdotale. Jésus Christ reste le Mo-

Olier de reconnaitre plus tard : « Pour moi, je reconnais étre redevable de ma premiére
conversion a cette ame sainte » (B. PITAUD, Petite vie de Jean-Jacques Olier, Paris,
Desclée De Brouwer, 1996, p. 21).

8 Ibidem, p. 24. Le récit qu’il [Olier] fait de sa guérison insiste beaucoup plus sur
I’aspect spirituel que sur 1’aspect corporel. Pour ce qui est du corps, il dit simplement
qu’il fut guéri d’une fievre qu’il avait contractée au cours du voyage a cause de la cha-
leur étouffante, et qu’il n’eut plus désormais a craindre pour ses yeux (Idem, p. 23).

81 « Ici je dois avouer que j’ai été désagréablement surpris de lire sous la plume du
pére Pielorz [que] Olier et en général les auteurs de l’école frangaise, n'insistaient pas
sur la dévotion mariale pour conduire les admes a Jésus (....). Quand il écrivait cela, le
pere Pielorz ne connaissait pas ce que les spécialistes ont écrit au sujet de la dévotion
a la Sainte Vierge chez M. Olier et a Saint-Sulpice » (Voir J.-M. SALGADO, « Aux
origines de la dévotion mariale du Fondateur des Oblats », p. 120).

2 J. PIELORZ, La vie spirituelle de Mgr. de Mazenod, p. 64.



dele supréme du prétre ; ce dernier doit vivre comme un autre Jésus
Christ et c’est en Marie que le prétre trouve le modele par excellence
d’une vie totalement consacrée a Jésus. Marie aide donc par sa sollici-
tude maternelle les séminaristes et les prétres a faire vivre le Christ en
eux, a reproduire sa sainteté. La Sainte Vierge, dans le sein duquel Jésus
a habité physiquement, devient t¢émoin et exemple de la communion
intime et parfaite entre Dieu et le prétre ; Marie intercéde sans cesse
en faveur de cette communion mystique. En ce sens, Pitaud a raison
lorsqu’il note :

On trahirait le fondateur de Saint-Sulpice si I’on n’évoquait pas aussi
sa constante préoccupation de développer chez les séminaristes la
dévotion a la Vierge Marie®.

La vie de Jean-Jacques Olier est tellement imprégnée de dévotion
mariale que cela paraitrait trés étrange de ne pas le voir transmettre
I’amour envers la Mére de Dieu aux membres de sa Compagnie et aux
futurs prétres qu’ils forment dans leurs séminaires. Que la spiritualité
de Jean-Jacques Olier soit fonciérement mariale, cela ne fait pas de
doute pour le fameux Sulpicien Pierre Pourrat :

Afin de dépendre filialement et totalement de la Sainte Vierge, M.
Olier apres son ordination sacerdotale, fit le veeu de servitude envers
Marie, a I’exemple d’ailleurs du cardinal de Bérulle. Par ce vceu,
il s’engageait a rapporter a la Sainte Vierge tout ce qu’il avait: son
corps, son ame, ses biens [...]. M. Olier ne conseille pas ce vceu
comme une condition indispensable de la vraie dévotion mariale.
Chacun suivra sur ce point les inspirations de la grace divine. Ce
veeu maintenait M. Olier dans une dépendance touchante de la Sain-
te Vierge. Tous ses actes s’en inspiraient, méme les plus ordinaires
[...]. C’est surtout dans ses grandes entreprises que sa confiance fi-
liale en la Reine du Ciel se manifestait. Lorsqu’il construisit le Sémi-
naire de Saint-Sulpice en 1649, il pria la Sainte Vierge de lui en faire
connaitre le plan [...]. Lorsque le Séminaire fut terminé en 1651, M.
Olier alla a Chartres offrir les clefs de la maison a la Sainte Vierge.
Et en face de la porte d’entrée, dans la cour, il érigea une belle statue
de la Vierge, pour rappeler a tous que Marie était la Reine et la fon-
datrice du Séminaire. La décoration de la chapelle fut une apothéose

¢ B. PITEAU, La petite vie de Jean-Jacques Olier, pp. 135-136.

e Marie dans I’itinéraire spirituel

o
o

La Vier

45



Abel Nsolo Habell

46

de la Sainte Vierge [...]. Les fils de M. Olier ont répondu au désir le
leur pieux Fondateur: Qu’on entre dans nos maisons: ¢’est le chiffre
de Marie qui partout frappe les regards. Qu’on suive nos fétes : on
a fait a Marie, a ’exemple de I’Eglise elle-méme, sa grande part a
coté de Notre Seigneur. Qu’on assiste a nos exercices : son nom et
le céleste Ave Maria sont prononcés au début, le gracieux Sub tuum
les termine®,

On connait la priere qui commence ainsi : O Jesu vivens in Maria®
(O Jésus qui vis en Marie, viens vivre en tes serviteurs...). Cette célébre
priere composée par Charles de Condren, retouchée et corrigée par Jac-
ques Olier, est récitée deux fois par jour au séminaire Saint-Sulpice. Le
professeur Stefano De Fiores montre bien I’impact de cette priere sur la
vie spirituelle des séminaristes :

Jean-Jacques Olier (1608-1657), fondateur du séminaire de Saint-
Sulpice, étudie 1’étroite relation entre Marie et les prétres, proposant
ainsi une spiritualité sacerdotale mariale qui aura une influence dans
la formation des séminaristes [...]. La Sainte Vierge, écrit-il, est en-
trée en participation de la puissance du Pere éternel pour engendrer
son Verbe... Le prétre est aussi appelé a entrer en partage, avec le
Pere éternel, de la puissance d’engendrer son Fils (Traité des saints
Ordres, Paris 1676, p. 359; 1953. p. 204-205). Par conséquent, les
prétres ont des raisons bien pressantes pour vivre incessamment en
elle, afin qu’étant rendus participants de cette divine vertu de Dieu

¢ P. POURRAT, « La dévotion a Marie dans la Compagnie de Saint-Sulpice », in
Maria, t. 111, Paris, Beauchesne, 1954, pp. 160-161.

% Condren composa ainsi cette priére : Venez, Seigneur Jésus, et vivez en votre
serviteur, dans la plénitude de votre vertu, dans la perfection de vos voies, et dans la
sainteté de votre Esprit, et dominez sur toute puissance ennemie dans la vertu de votre
Esprit a la gloire de votre Pére. Olier la retoucha pour lui donner une touche mariale : O
JESUS vivant en Marie, venez et vivez en vos serviteurs, dans votre Esprit de sainteté,
dans la plénitude de votre force, dans la perfection de vos voies, dans la vérité de vos
vertus, dans la communion de vos mysteres ; dominez sur toute puissance ennemie, dans
votre ESPRIT, a la gloire du PERE. Il y a aussi une autre forme de cette méme pricre de
J.-J. Olier : « JESUS qui vivez en Marie, en la beauté de vos vertus, en 1I’éminence de
vos pouvoirs, en la splendeur de vos richesses éternelles et divines, donnez-nous part
a cette sainteté qui I’applique uniquement a Dieu ; communiez-nous au z¢le qu’elle a
pour son Eglise ; enfin revétez-nous de vous universellement pour n’étre rien en nous,
pour vivre uniquement de votre ESPRIT comme elle, a la gloire de votre PERE » (Voir
R. DEVILLE, L école frangaise de spiritualité, p. 68).



le Pere qui la rend féconde ils puissent s’acquitter dignement d’un
si saint ministére (Lettre de M. Olier, t. 2, Paris 1935, lettre 448, p.
503). Marie est considérée par Olier comme la fondatrice du sémi-
naire [...]; il compose une priére qui résume sa spiritualité : O Jé-
sus, qui vivez en Marie, en la beauté de vos vertus, en I’éminence de
vos pouvoirs, en la splendeur de vos richesses éternelles et divines,
donnez-nous part a cette sainteté qui I’applique uniquement a Dieu ;
communiez-nous, au zéle qu’Elle a pour son Eglise ; enfin revétez-
nous de vous universellement pour n’étre rien en nous, pour vivre
uniquement en votre esprit comme Elle, a la gloire de votre Pére
(brouillon publié par 1. Noye, sur la priere O Jesu vivens in Maria,
dans Bulletin du comité des études, n. 7, octobre 1954, p. 8-17)%.

Jean-Jacques Olier mit le séminaire de Paris®’ sous la protection
de la Bienheureuse Vierge Marie qu’il considére comme ‘fondatrice’ et
‘Reine’ de cette maison de formation. En effet, le titre de la ‘fondatrice
du séminaire’ ne reléve pas seulement d’un hommage abstrait, car tout
le décor de Saint-Sulpice est a son honneur. Les batiments du séminaire
sont délibérément pénétrés de la présence de Marie. Jean-Jacques Olier
fut un geste hautement symbolique au début et a la fin des travaux de
la construction du séminaire. On mit des médailles de la Vierge Ma-
rie dans les pierres de fondations avec cette intention : cum ipsa, et
in ipsa, et per ipsam omnis aedificatio crescit in templum Domini. La
description de Bernard Pitaud sur I’importance accordée a Marie dans
la construction du séminaire se passe des commentaires :

Dans le nouveau batiment du séminaire, I’image de la Vierge Marie
¢tait partout présente, en particulier dans la chapelle ou de grands

% S. DE FIORES, « Marie », in Dictionnaire de spiritualité, t. X, Paris, Beau-
chesne, 1980, col. 460-473.

7 Le séminaire Saint-Sulpice de Paris fut fondé par Jean-Jacques Olier en 1642
et fut approuvé en 1644 par le Saint-Siége apres sa mort. Au temps d’Eugene de Ma-
zenod, le séminaire reformé par M. Emery est considéré comme le meilleur de toute
la France, comme écrit F. de Lamennais : « Je jette les yeux de tous les cotés et je ne
vois en France qu’une seule maison ou elles [les études] sont cultivées, et ¢c’est encore
Saint-Sulpice » (J. LEFLON, Eugene de Mazenod, p. 354). Outre les raisons liées a son
rang comme fils d’un aristocrate, il n’est pas impossible que le choix d’Eugéne pour le
séminaire Saint-Sulpice de Paris au détriment de celui d’Aix soit aussi motivé par la
qualité de la formation sacerdotale donnée par les prétres Sulpiciens. En fait, Eugéne
commence son séminaire le 12 octobre 1808 a Paris.

e Marie dans I’itinéraire spirituel

o
o

La Vier

47



Abel Nsolo Habell

48

tableaux représentaient les sceénes évangéliques qui parlent d’elle ;
la représentation de la Pentecote, dont nous avons parlé plus haut,
dominait I’autel. En 1654, le supérieur commanda encore a Le Brun
une peinture représentant le Triomphe de la Vierge Marie au plafond
de la chapelle. Au fond de la cour, face a la porte d’entrée, une sta-
tue exécutée par le sculpteur Buistel représentait la Vierge assise te-
nant I’Enfant-Jésus débout sur ses genoux. Quelques jours avant la
bénédiction, Olier fit le pelerinage de Chartres pour offrir a Marie
les clefs du séminaire. Et c’est dans le méme esprit qu’il donna a la
maison comme saint patron 1’apdtre Jean, auquel Jésus avait confié
sa mere®®,

Parce que le séminaire était destiné a former les prétres capables
de renouveler I’Eglise tant par la profondeur de leur vie spirituelle que
par la qualité de leur apostolat, Jean-Jacques Olier choisit I’apotre saint
Jean comme patron de cette maison de formation. Comme 1’apdtre Jean
« auquel Jésus avait confié sa mére », le séminariste s’initiera a Saint-
Sulpice a éprouver progressivement avec 1’aide de la Sainte Vierge les
sentiments qui animaient le cceur de Jésus lui-méme. A Chartres, Olier
célébra une messe pour obtenir du Seigneur que sa mere, la Trés Sainte
Vierge Marie prenne possession de cette maison de formation ou devait
naitre son ceuvre la plus précieuse®. Olier voulait sans doute que la
maison du séminaire Saint-Sulpice soit une véritable mariapolis, ¢’ est-
a-dire une cité dédiée complétement a la Vierge Marie ; un espace de
formation imprégné de son esprit et de sa présence maternelle.

A la vérité, il y a plus, car 'image de la Vierge couronnée avec
I’enfant Jésus dans ses bras au fond de la cour porte I’inscription : « in-
tercede pour les prétres ». A Saint-Sulpice, chaque séminariste avait
sa chambre personnelle contrairement aux autres séminaires qui se
servaient de grands dortoirs et salles communes. Et Olier placa dans
chaque chambre une image de la Sainte Vierge Marie. Le fondateur
du séminaire voulut par le fait méme que Marie soit le modele vivant
des vertus et la Maitresse de vie spirituelle pour chacun de ses ouailles.
Aussi, paraissait-il normal que chaque séminariste lui manifeste un at-
tachement filial et une dévotion profonde. L’accent particulier mis sur

% B. PITAUD, Petite vie de Jean-Jacques Olier, p. 136.
¢ J. H. ICARD, Traditions de la Compagnie des Prétres de Saint-Sulpice pour la
direction des grands séminaires, Paris, Librairie Victor Lecoffre, 1886, pp. 264-265.



certaines fétes de la Sainte Vierge, comme celle de la vie intérieure de
Marie ou de sa Présentation au temple, célébrées avec faste au séminai-
re, soulignaient justement 1’impérieuse nécessité de la dévotion envers
la Mére de Jésus-Christ, Souverain-Prétre.

A Saint-Sulpice, Eugéne travailla de toutes ses forces et de tout son
cceur a ressembler a Jésus le Souverain-Prétre ; ce faisant, il apprit a
I’¢école de ses maitres sulpiciens que la Vierge Marie est la Meére qui ac-
compagne les séminaristes dans leur cheminement vers le sacerdoce en
leur obtenant les graces nécessaires a leur croissance spirituelle. En ce
sens, nous pouvons conclure qu’au séminaire Saint-Sulpice, Eugéne de
Mazenod prit un véritable bain de ‘spiritualité mariale’. N’écrit-il pas
lui-méme pendant cette période que « la dévotion pour la t. ste Vierge
(sic) doit passer avant toutes les autres™ » ou plus fort encore quand il
dit qu’a Marie, « je suis dévoué d’une maniére spéciale’ ».

MARIE DANS LA FORMATION SPIRITUELLE

Vivere Summe Deo in Christo Jesu est 1’objectif principal de la
formation au séminaire Saint-Sulpice tel que recommandé par son fon-
dateur Jacques Olier. Si I’ascese et le dépouillement sont les moyens
préconisés pour atteindre cet objectif, seule 1’oraison en est la condition
sine qua none. La spiritualité sulpicienne n’oppose jamais Marie a Jé-
sus ni ne les sépare. Toute I’existence de Marie est orientée vers Dieu
dont elle est I’humble servante. La présence de Marie s’avére impor-
tante dans la vie spirituelle du séminariste ; celui-ci ne se contentera pas
seulement de I’évoquer abstraitement, mais cherchera aussi a établir
une relation personnelle avec elle en Iui rendant au moins une visite
durant la journée. Eugéne de Mazenod continuera méme apres son sé-
minaire a pratiquer cette visite qu’il recommande d’ailleurs a ses fils
Oblats™. La Vierge Marie est évoquée parce qu’elle est le modele de
toutes les dispositions intérieures et des vertus susceptibles de conduire
le séminariste a la pleine réalisation de sa vocation sacerdotale. Aussi,

™ Avis généraux pour arriver a la perfection, 1809 (sans date précise), in EO 1,
14, p. 103.

" Idem., p. 71.

2 G. CONSENTINO, Histoire de nos régles, Vol. 1, Ottawa, Ed. des études obla-
tes, 1995, p. 112.

tuel

éraire spiri

,

e Marie dans 1’itin

o
o

La Vier

49



Abel Nsolo Habell

50

ne cesse-t-elle pas d’intercéder aupres du Christ, son Fils, pour obtenir
cette grace en faveur des futurs prétres :

Oh ! quelle avocate auprés de Dieu ! [...]. Nous faisons profession
de ne vouloir aller a son fils que par elle, et nous attendons tout de sa
puissante intercession’.

C’est la raison de I’omniprésence de Marie dans les exercices spiri-
tuels au séminaire Saint-Sulpice. En effet, au début de la priére, on récite
un Ave Maria apres le Veni Sancte Spritus et le Sub tuum praesidium en
marque la fin. Au milieu du jour, on prie O Domina mea aprés I’examen
de conscience. Le chapelet est une priere quotidienne dite normalement
tous les soirs, sauf les jours de sorties et les dimanches, il est récité en
petits groupes en marchant. Le contenu de ces priéres mariales est de
nature a unir intimement le séminariste au Christ Souverain-Prétre par
le biais de la Vierge Marie. Ainsi par exemple, le Sub tuum supplie Ma-
rie de considérer nos besoins, de ne pas rejeter nos prieres ; O Domina
mea demande de vouer toute son existence a Marie pour 1’ordonner
selon le bon vouloir de son Fils Jésus ; le chapelet permet de méditer et
de contempler les mystéres de la vie du Christ en union avec Marie, etc.
Pour la préparation a la communion et 1’action de grace qui s’en suit, le
séminariste peut utiliser la méthode de saint Louis-Marie Gringnion de
Monfort dite ‘préparation avec Marie’ ; celle-ci consiste & s’unir inti-
mement a la Sainte Vierge qui, par sa priere, suscite en nous les mémes
sentiments qu’elle éprouvait au contact avec Jésus, son Fils™. Eugeéne
signale dans ses notes une autre méthode appelée ‘oraison mentale’ qui
prescrit entre autre de jeter de temps en temps un regard sur une image
de la Vierge Marie pour renouveler les résolutions prises et terminer
I’oraison en s’abandonnant dans les mains de la Sainte Vierge.

La Vierge Marie est aussi évoquée dans les autres méthodes pro-
posées pour la méditation ou pour I’oraison. Eugene s’initie a plusieurs
méthodes ; celle de J.-J. Olier étant devenue difficile a cause de son
aspect mystique, il adhére a la méthode de Tronson, jugée plus positive
et plus en usage au séminaire. Celle-ci comprend : d’abord, la prépa-
ration ; ensuite, le corps de la méditation en trois points (adoration,

3 A sa grand-mére, 18.10.1808, in EO 1, 14, p. 73.
™ On peut lire avec intérét G. CONSENTINO, Histoire de nos régles, pp. 78-85.



communion et coopération) et enfin, la conclusion”™. M. Duclaux réussit
a codifier cette derniere méthode dans un petit traité ; pour ce directeur
spirituel averti et aimé de tous, la confiance en la Mére de Dieu reste
une note capitale de la spiritualité du séminariste :

Tout mettre sous la protection de la sainte Vierge ; nous ne pouvons
rien faire de mieux que de nous jeter dans les bras de cette bonne
mere et la prier de nous présenter a son Fils [...]. Nous avons de-
mandé a Dieu une grace : nous abandonner a Marie, la priant d’inter-
céder pour nous [...] ; nous devons donc nous confier a elle avec une
grande confiance, dans nos activités, nos priéres, nos communions
aussi bien que dans nos conversations |[...].

Au séminaire Saint-Sulpice, on célebre d’une maniére solennelle
la féte liturgique de la Présentation de Marie au temple. En ce jour,
tous les locataires du séminaire renouvellent leurs promesses cléricales.
J. H. Icard écrit que cette féte de la Présentation (de Marie au temple)
est la « féte patronale du séminaire »”” et pour J. Leflon, cette profonde
dévotion s’enracine dans « la foi en I'lmmaculée Conception sous le
patronage de laquelle le séminaire était placé »”. On peut se demander
sur le sens exact de I’expression « féte patronale », comme s’interroge
le pere K. Lubowicki (non capisco in che senso possiamo interpretare il
termine la festa patronale). Cette féte patronale du séminaire Saint-Sul-
pice a-t-elle lieu le jour de la féte de I’Immaculée Conception ou bien
celui de la Présentation de Marie au temple ?

A notre avis, Icard et Leflon ne se contredisent pas, car il est connu
que le séminaire est sous le patronage de 1’apdtre saint Jean, mais il
reste placé sous la protection de la Vierge Marie, considérée d’ailleurs
comme la « fondatrice du séminaire ». Qu’il s’agisse de I’Immaculée
Conception ou de la Présentation (de Marie) au temple ou encore des

3 J. LEFLON, Eugeéne de Mazenod..., p. 336.

E. DE MAZENOD, (Notes sur la spiritualité) Méthode d’oraison mentale expli-
quée par M. Duclaux, n° 3, Arch. Gén. OMI, Maison générale, Rome. Le petit traité de
M. Duclaux parut aprés sa mort sous le titre de Traité théorique et pratique de l’oraison
mentale a 'usage des personnes pieuses, Paris, 1838.

7J. H. ICARD, Traditions de la Compagnie des Prétres de Saint-Sulpice pour la
direction de grands séminaires, Paris, 1886, p. 266.

8 J. LEFLON, « Vers la béatification : un serviteur de I’Immaculée. Mgr Eugéne
de Mazenod », in Revue du Rosaire (1971), p. 142.

e Marie dans I’itinéraire spirituel

o
o

La Vier

51



Abel Nsolo Habell

52

vertus intérieures (de Marie), célébrées aussi avec relief, tout se rap-
porte a la personne de la Sainte Vierge. En parlant d’elle, les auteurs
évoquent sa protection ou son patronage sans trop nuancer. Eugéne lui-
méme, écrivant justement sur le renouvellement des promesses cléri-
cales qu’ont lieu le jour de la Présentation de Marie au temple note
au tout début de son manuscrit : « Adorons Dieu préparant de toute
éternité la sainte Vierge »”. Ici, de Mazenod ne colle a la Sainte Vierge
aucune qualification particuliére. Leflon préfére parler de « I’Immacu-
1ée Conception sous le patronage de laquelle le séminaire était placé ».
Serait-ce fort probablement en raison de la foi en la vérité de I’'Immacu-
l1ée Conception délibérément enseignée a Saint-Sulpice pour contredire
les opinions anti-immaculistes ?

Toutefois, la féte de la Présentation de Marie au temple, célébrée
avec faste, prenait particulierement de I’ampleur pour la vocation des
séminaristes qui renouvelaient le méme jour leurs promesses cléricales.
Dans la Vierge Immaculée qui se ‘présente’ (ou se consacre) au temple,
chaque séminariste prend conscience de sa vocation, se renouvelle dans
I’offrande de sa vie a Dieu, au service de I’Eglise et de I’humanité. A
I’occasion de la féte de la Présentation de Marie au temple, le sémina-
riste trouve non seulement le modele et 1’écho de ce qu’il est appelé a
vivre, mais aussi espere 1’aide nécessaire, ’intercession et la protection
de la Sainte Vierge pour mieux progresser dans sa vocation sacerdo-
tale.

MARIE DANS LA FORMATION INTELLECTUELLE

On ne doit pas oublier qu’Eugéne porte en lui I’héritage de la dévo-
tion mariale vécue en Provence. Son passage au séminaire Saint-Sulpi-
ce ne fera que raviver la flamme de sa dévotion envers la Sainte Vierge.
Ce n’est pas la vie intellectuelle qui freinera sa ferveur pour la Mére
de Dieu, au contraire. Dés le début des cours, le nouveau séminariste
Eugene écrit a la premicre page de son cahier de théologie une phrase
qui en dit long sur son attachement a la Vierge Marie ; une phrase qui
trace en quelque sorte son programme de vie dans cette maison de for-
mation qui I’accueille :

E. DE MAZENOD, Sujets de méditations et instructions, DM, 1V, 5a, p. 33.



Ad maiorem Dei gloriam, necnon Beatae Virginis Immaculatae. Sub
auspiciis eiusdem Virginis sine labe originali conceptae, et Angeli
mei Custodis, atque Sanctorum Joseph, Caroli, Eugenii, et Aloysii
Gonzagae, et aliorum, ut isti et prae istis Mater Immaculata praesto
mihi sint, in difficili studiorum curriculo®,

A I’époque, le séminaire de Saint-Sulpice semblait étre dans toute
la France, selon Félicité de Lamennais, la meilleure maison de forma-
tion des futurs prétres®. Eugéne n’est pas un homme spéculatif; il est
plutdt un réalisateur, « il n’ira pas de la doctrine a la pratique ; ce sera
au contraire la pratique qui lui permettra de s’ouvrir a la doctrine ; il
vivra celle-ci pour étre astreint a celle-1a »*2. Mais ceci ne I’empéche
pas a aimer passionnément 1’étude personnelle ; en classe, il prend soi-
gneusement les notes® , sauf quelques fois lorsque « ses professeurs le
dépassent ou I’ennuient ».

Contrairement a ce qui se faisait avant la Révolution frangaise, les
cours ne sont plus dispensés par les professeurs de la Sorbonne, mais
par les Sulpiciens eux-mémes. On en choisit les plus compétents qui
enseignaient avec une fidélité héroique. Les maitres a penser sont Valla
pour la philosophie et Bailly pour la théologie®. Les cours sont regrou-
pés en trois maticres principales selon 1’ordre de priorité suivant : I’apo-
logétique, la théologie sacramentaire et la théologie morale. L’apologie
traite de la religion et de I’Eglise ; elle combat les erreurs des protestants
et surtout des déistes. La théologie sacramentaire aborde les questions
en rapport avec les sacrements en général hormis la confirmation. La

8 « Pour la plus grande louange et gloire de Dieu et de la Bienheureuse Vierge
Immaculée, sous les auspices de cette méme Vierge congue sans tache... » (Notes de
théologie, traité sur le péché originel. Voir Archives Générales, DM 1V, Maison géné-
rale OMI, Rome).

81 E. DE LAMENNAIS cité par J. LEFLON, Eugéne de Mazenod, Evéque de
Marseille, Fondateur des Missionnaires Oblats de Marie Immaculée 1782-1861, t. I,
p. 354.

8 Idem., p. 320.

8 C’est grace aux notes personnelles de cours prises par Eugéne, soit 1373 pages
que nous avons une idée exacte de la formation intellectuelle qu’il regut au séminaire
Saint-Sulpice a Paris.

8 Ces deux manuels (de Valla et Bailly) sont en usage dans bien des séminaires
de France jusqu’au milieu du XVIII¢siécle avant que le gallicanisme ne les écarte. Pour
Louis BAILLY, il s’agit du livre intitulé : Theologia dogmatica et moralis ad usum
seminariorum, Dijon, 1789, 8 vol.

e Marie dans I’itinéraire spirituel

o
o

La Vier

53



Abel Nsolo Habell

54

théologie morale, quant a elle, reste fortement centrée sur le rigorisme.
Quelques autres traités sont étudiés, notamment sur la grace, les indul-
gences et les censures.

Malgré leur pauvreté®, les notes d’Eugéne sur I’Ecriture Sainte
couvre quand bien méme toute la période de I’Evangile de I’enfance de
Jésus : Annonciation (Lc 1, 34-38), la Visitation (Lc 1, 41-45), le Ma-
gnificat (Lc 1, 46-55), la généalogie de Jésus (Mt 1, 1-17), la Nativité
(Mt 1, 19-23), la visite des Mages (Mt 2, 11), la Présentation de Jésus
(Lc 2, 21-35), la perte et le recouvrement de Jésus au temple (Lc 2, 43),
etc. On trouve aussi un épisode exclusivement dédi¢ a Marie qui « mé-
dite tous ces événements dans son cceur » (Lc 2,19). En relation avec la
vie publique de Jésus, les notes mentionnent les noces de Cana (Jn 2,
11) et la question de la vraie famille de Jésus (Mt 12, 50). De toutes ces
notes sur I’Ecriture Sainte, ressort I’essentiel de 1’enseignement marial
donné au séminaire, notamment le fait que :

a) La vie de la Vierge Marie est étroitement liée au mystére de la
vie du Christ ; ces deux personnes sont inséparables ; la Sainte Vierge
est relative a Jésus, tout ce qu’elle est et tout ce qu’elle fait est toujours
en rapport avec le Christ et cela, pour la gloire de Dieu et le salut du
genre humain.

b) Marie est la femme choisie par Dieu pour étre la Mére du Sau-
veur ; elle est restée Vierge pour toujours. Le cours sur la dogmatique
a Saint-Sulpice confirme la croyance traditionnelle en la vérité de I’Im-
maculée Conception de Marie.

c¢) En la Sainte Vierge Marie se concentrent toutes les vertus théo-
logales (foi, charité et espérance) et morales (humilité, obéissance, dis-
ponibilité, service, etc.). Cependant, les commentaires du professeur
sur quelques passages de 1’Ecriture Sainte®, au séminaire Saint-Sulpice
au temps d’Eugéne de Mazenod, sont interprétés d’ une maniere parti-
culiére, par exemple :

8 En ce qui concerne I’Ecriture sainte, les notes de cours ne permettent guére de
s’en faire une idée (Voir J. LEFLON, Eugeéne de Mazenod..., p. 352).
8 E. DE MAZENOD, Notes de cours, DM, IV, pp. 4-26.



1. Concernant la généalogie de Jésus, Marie et Joseph sont curieu-
sement qualifiés des personnes obscures. Ce qui ne laisse pas indiffé-
rent le séminariste Eugeéne®’.

2. Le Magnificat serait un cantique que Jésus lui-méme aurait ins-
piré a sa Meére.

3. Al’occasion de la présentation de Jésus au temple, le professeur
enseigne que Marie offre le don des pauvres et les paroles que le pro-
phéte Siméon lui adresse se référent a la douleur qu’elle éprouvera au
pied de la croix au Calvaire.

4. Lintervention de Marie qui provoque le miracle opéré par Jésus
aux noces de Cana suggere que le Christ aurait jadis accompli des si-
gnes prodigieux a Nazareth pour suppléer aux besoins de sa famille.

5. Lorsque Jésus est perdu et retrouvé au temple a douze ans, le
comportement de sa Mére, un peu trop pressée, accuse une certaine
faiblesse, une imperfection. A ce propos, Eugéne réagit spontanément
dans la marge de son cahier en notant : « je ne vois en cela aucune im-
perfection®:.

Du point de vue de la dogmatique, le trait¢ sur le péché permet
d’aborder la grande question de 1I’Immaculée Conception de Marie.
Trois arguments fondamentaux semblent contredire cette vérité. Pre-
micrement, ¢’est I’interprétation du passage paulinien qui dit que « tous
ont péché en Adam » (Rm 5, 12) ; deuxieémement, c’est le fait que la
rédemption n’est opérée que par le Christ, Unique Sauveur du genre hu-
main. Si ces deux premiers arguments sont classiques, car saint Bernard
de Clairvaux et saint Thomas d’ Aquin y achoppaient déja, le troisieme
est plutdt 1ié a I’autorité du Chanoine Louis Bailly dont I’ouvrage Theo-
logia dogmatica® est en usage dans la plupart des séminaires francais.

87 Certainement pas convaincu de cette fagon de qualifier Marie et Joseph, Eugéne
s’interroge : S’il est vrai qu’ils sont des gens obscurs, mais « comment alors ont-ils
pu compléter une généalogie aussi lointaine ?» (/dem, p. 6.). Eugéne aura toujours
une grande admiration et un profond respect envers Saint Joseph, I’époux de Marie. 11
I’appelle le plus grand saint apreés la Vierge Marie. .. 11 se servira souvent de la sainteté
éminente de saint Joseph pour montrer a plus forte raison celle de la Vierge Marie,
choisie par Dieu pour étre la mére du Sauveur.

8 Idem., p. 18.

8 L. BAILLY, Theologia dogmatica et moralis ad usum studiosae, Dijon, 1789,
8 vol. ; le livre est réédité a Lyon en 1804 et Eugeéne dans ses notes utilise la premiére
¢édition.

e Marie dans I’itinéraire spirituel

o
o

La Vier

55



Abel Nsolo Habell

56

Selon le théologien Bailly, la Vierge Marie aurait péché en Adam. Mais
le professeur, titulaire de la théologie dogmatique prend le contre-pied
de ces trois arguments susmentionnés pour affirmer clairement et nette-
ment que la Vierge Marie n’a jamais été touchée par le péché originel.
Le Professeur fonde son argumentation sur 1’Ecriture, la Tradition des
Péres et la pratique de I’Eglise qui ne contredisent nullement la vé-
rité de I’Immaculée Conception de la Sainte Vierge Marie”. Malgré les
objections de saint Bernard, Don Rupert et saint Thomas d’Aquin, le
professeur Sulpicien soutient que la Vierge Marie doit étre considérée
comme préservée de tout péché. Les raisons qu’il avance rappellent la
majestueuse theése de la grdce prévenante a laquelle Jean Duns Scot
(1265/6-1308) donnera une impulsion décisive dans son argumentation
sur le Christ, Parfait Rédempteur qui rachéte sa mere d’une fagon plus
excellente en la préservant du péché originel :

Cette préservation était une rédemption encore plus précieuse que la
ndtre, parce que c’est une faveur plus grande d’étre préservé de 1’of-
fense [...] que d’étre justifié apres 1’offense®..

Et le professeur de conclure alors que « I’Immaculée Conception
n’est pas une vérité de foi, certes ; mais nous le croyons fort probable-
ment certaine ; 1’Eglise peut se prononcer sur cette question, car il y a
des traces suffisantes dans la Tradition »*.

Fort de sa dévotion personnelle et de I’expérience de la piété po-
pulaire vécue a Palerme ou presque tous les habitants de la cité s’en-
gageaient a défendre au prix de leur sang la vérité de I’Immaculée
Conception, le séminariste Eugéne adheére a la position de son profes-
seur a Saint-Sulpice contre la pensée de Louis Bailly et de grands noms

% Dans son argumentation en faveur de I’Immaculée Conception de Marie,
le professeur évoque non seulement les Péres de I’Eglise et autres docteurs fameux
(comme Origéne, Augustin d’Hippone, Jérome, saint André, saint Amphiloque, Evéque
d’Icone, Chrysostome, Jean Damascene...), mais aussi la foi des fideles (sensus fide-
lium), les Conciles (Basilée, Avignon, Trente) et le Magistére des Papes (spécialement,
Alexandre VII, Sixte IV, Innocent VIII, Julien I, Léon X, Pie V, Grégoire XIII, Paul V,
Grégoire XV).

I'E. DE MAZENOD, Notes de cours, p. 38.

%2 Le professeur se référe ici au manuel de Paul-Gabriel Antoine (1678-1743),
Theologia universa, speculativa et dogmatica, Pont a Mousson , 1723 — Nancy, 1726.



comme saint Bernard de Clairvaux®, don Rupert de Deutz** et saint
Thomas d’Aquin®* au sujet de I’Immaculée Conception. A ce propos,
Eugene note que malheureusement ces grands saints, malgré la hauteur
de leurs sciences, « n’ont pas saisi le sens de la Tradition et se sont

% Saint Bernard de Clairvaux (1090-1153) est un dévot passionné de Marie parmi
les plus célébres que le monde connait. On le nomme Chevalier, Chantre ou enco-
re Docteur marial. Pourtant, ce maitre cistercien récuse la doctrine de I’Immaculée
Conception. En 1140, dans une lettre tristement fameuse adressée aux Chanoines de
Lyon qui célebrent la féte de la conception immaculée de Marie, Bernard manifeste
ouvertement son opposition pour trois raisons. Selon lui, il s’agirait d’abord d’une cé-
Iébration absente dans la Tradition ; ensuite, d’une féte ignorée aussi par 1’Eglise de
son temps et enfin, d’une initiative non-conforme aux critéres de la raison (Voir L.
GAMBERO, Maria nel pensiero dei teologi latini medievali, p. 163). Eugéne de Ma-
zenod ne partage point les théses anti-immaculistes de saint Bernard ; il croit plutot
que la Tradition de 1’Eglise atteste la croyance en la conception immaculée de Marie et
qu’il convient, par conséquent, d’en célébrer la féte. On sait que Dom Wilmart refuse
pratiquement (mais sans succes) a saint Bernard le titre de Docteur marial parce que la
Vierge Marie ne représente que 3, 5% de 1’ensemble de son ceuvre. En plus, le maitre
de Clairvaux ne parle pas de la maternité spirituelle de Marie vis-a-vis des croyants,
n’insiste pas sur son Assomption et fustige surtout la doctrine de I’Immaculée Concep-
tion (Voir SAINT BERNARD, SCh 390, Introduction, traduction et notes et index par
Marie I. HUILLE et J. REGNARD, Paris, Cerf, 1993). Eugéne de Mazenod regrette
qu’un érudit et dévot de Marie de la trempe de saint Bernard a pu se tromper sur ce
point précis (Voir Notes de cours, p. 37). Mais pour le reste, il adhére a sa mariologie et
n’hésite pas a le mentionner parmi les grands spirituels et a reprendre certaines prieres
mariales composées par le maitre de Clairvaux.

% Rupert de Deutz (11130), célebre pour avoir été le premier auteur a interpréter
tout le livre du Cantique des cantiques sous 1’angle marial, Rupert se distingue aussi
pour ses intuitions originales et mémes fulgurantes sur la Vierge Marie, vue comme
‘Epouse’ de Dieu, Mére de I"Eglise et Modéle de tous les croyants. L’idée augustinienne
du péché originel que tout le genre humain contracte en Adam 1I’empéchera d’accepter
la doctrine de I’Immaculée Conception de Marie, méme s’il croit que peu avant I’In-
carnation du Verbe, sa Sainte Mére eut été libérée de ce péché adamique... Eugéne de
Mazenod I’associe a saint Bernard et a saint Thomas dans le regret que ces sommités,
avec tout le respect qu’ils méritent, aient rejeté une si grande vérité de foi comme 1I’Im-
maculée Conception (Voir Notes de cours, p. 37).

% A cette époque, saint Thomas d’Aquin (11274) est classé sans procés parmi les
théologiens qui nient le privilége de I’Immaculée Conception. Mais aujourd’hui, bien
des connaisseurs de la pensée du Docteur angélique, comme R. Garrigou-Lagrange,
nuance cette affirmation. Ils distinguent « trois périodes dans la doctrine de saint Tho-
mas : dans un premier temps, il affirme le privilége, dans un deuxiéme temps, il parait
presque le nier et dans un troisiéme temps, il retourne a sa premicre affirmation » (Voir
S. DE FIORES, MND, t. 111, p. 818).

tuel

éraire spiri

,

e Marie dans 1’itin

o
o

La Vier

57



Abel Nsolo Habell

trompés comme tant d’autres Péres se sont aussi trompés sur d’autres
points ».

En lisant les notes d’Eugéne, on constate que le fait de nier la vé-
rité de I’Immaculée Conception doit I’avoir personnellement dérangé
parce qu’il réagit plus d’une fois dans les marges de son registre de
notes. A la page 25, il écrit le mot grec kécharitoméné (pleine de gra-
ce). A la page 30, il en donne ’interprétation d’apres saint Fulgence de
Ruspe” et a la page 35, il s’oppose a saint Thomas (qui soutient que
tous les hommes, sans exception, ont péché en Adam) en écrivant que
c’est aussi I’Ecriture qui appelle la Vierge Marie Pleine de grace, « non
seulement comblée de grace, mais aussi, selon Origeéne, formée dans
la grace »*. Par ailleurs, il évoque aussi Amphiloque (340/345-394),
Evéque d’Icone”. A la suite de son professeur, le séminariste Eugéne
pense que c’est le théologien Frangois Sudrez qui tranche le probléme
de I’Immaculée Conception et qu’il suffirait de le lire : « Quand on lit
le grand Sudrez, tout est dit : on n’a pas besoin d’autres auteurs »'®. En
fait, pour I’auteur des célebres synthéses doctrinales Francisco Suarez
(1548-1617), I’'Tmmaculée Conception est une vérité a laquelle I’Eglise

% E. DE MAZENOD, Notes de cours, p. 37.

7 Fulgence de Ruspe (467-532) de I’Afrique du Nord est connu grace aux écrits
du diacre de Carthage Ferrand. Méme si I’évéque de Ruspe ne figure pas dans la liste
des péres de I’Eglise, il fait partie de cette période pendant laquelle la doctrine chré-
tienne élabore ses fondements théologiques. Connaisseur incontestable des sciences
bibliques, de la langue grecque et héritier de la pensée augustinienne, saint Fulgence
soutient 1’absence de péché en Marie, ‘pleine de grace’.

% Idem, p. 92. Si notre séminariste s’appuie sur Origéne, c’est fort probablement
parce que ce dernier fait appel a toute la richesse de 1’expression lucanienne kecha-
ritoméné (pleine de grace) pour montrer le caractére impeccable et exceptionnel de
I’identité¢ de la Mére de Dieu par rapport a tous les descendants d’Adam. Origene
n’écrivait-il pas justement : « non ricordo dove si possa leggere altrove nelle scritture la
frase pronunciata dall’angelo : Ave, piena di grazia (Lc 1, 28), che in greco si traduce
kecharitoméné. Mai tali parole, doveva essere riservato soltanto a Maria » (Voir TMPM,
p. 212).

% Eugéne de Mazenod aurait-il été influencé par Amphiloque dont la conviction
est que le seul fait d’étre appelée Mére du Christ suffit pour glorifier la Sainte Vierge ?
Car, écrit-il : « O Vierge, ¢a te suffit d’étre appelée mére et nourriciére de celui qui nour-
rit le monde. C’est déja une grande chose pour toi de I’avoir porté dans ta chair celui
qui régit toutes les choses » (Homélie sur I’Ipapante 8, Patrologiae Cursus Completus,
Series Graeca (PG), éd. J.-P. MIGNE, Paris, 1857-1866, 39, 56¢).

190 Notes de cours, p. 92.



n’a jamais cessé de croire. Sudrez soutient que celui qui rejetterait la
doctrine de I’Immaculée Conception commettrait une faute grave sous
peine d’excommunication. Il voit en I’Immaculée Conception ou plus
précisément en la maternité divine le fondement de tous les priviléges
et de I’excellence de Marie ainsi que du culte qui lui est dG''.

On voit bien qu’Eugéne, encore séminariste, défend a sa facon la
vérité de I’Immaculée Conception de la Vierge Marie. Il s’appuie sur
I’Ecriture, les Péres de 1’Eglise et la Tradition ; il évoque 1’autorité du
Magistére et partage avec son professeur cette vérité de 1’exception-
nelle conception sans tache de Marie conformément a 1’enseignement
officielle de I’Eglise. Eugéne croit mordicus a cette vérité ; il en parle
dans les causeries apparemment banales : « Je t’embrasse, écrit-il a sa
mere, et te recommande la dévotion a la Vierge Marie congue sans tache
de péché »'2, ’amour de Marie, pour Eugéne, ne sera pas seulement
une conviction intellectuelle, mais aussi et surtout une profonde affec-
tion envers la Mére de Dieu et Mére de I’Eglise.

MARIE DANS LA FORMATION APOSTOLIQUE

Par formation apostolique, nous n’entendons pas ’activité pasto-
rale au sens strict du terme, mais plutdt I’ensemble des engagements
vécus par certains groupes ou associations des séminaristes en vue de

101 A propos justement de I’'Tmmaculée Conception, Francisco Suarez dans un cé-
lebre ouvrage écrit : « [...] il faut établir d’abord qu’elle est la Mére de Dieu et donner
explication de la qualité et de la grandeur de cette dignité, montrer aussi comment la
Bienheureuse fut prédestinée a cette dignité, parce que c’est a partir de ce fondement
que sera donnée raison de toutes les affirmations concernant la Vierge [...]. Cette digni-
té maternelle de la Vierge Marie I’emporte sur ’ordre de la grace des enfants adoptifs ;
car elle appartient d’une certaine maniére a 1’ordre de I’union hypostatique (du Verbe
dans la nature humaine) ; elle s’y réfere intrinseéquement et posséde avec cette union
une affinité nécessaire » (F. SUAREZ, De Mysteriis Vitae Christi, Ed. Vives, 1860,
disp. 1, sect. 2, pp. 3 et 8). D’aucuns qualifient F. Suarez de ‘pére de la mariologie
moderne’ ; ce jugement mériterait d’étre réévalué d’autant plus que le Jésuite Placido
Nigido (vers 1570-1640) écrit Summae sacrae mariologiae pars I, Phanormi, Palermo,
1602 et le Dominicain Vincent Contenson (1641-1674) utilise pour la premiére fois
le mot « mariologie » dans son ouvrage Theologia mentis et cordis, dissertatio VI du
livre X, Lugduni, Lyon, Arnaud et Borde, 1675. Intéressant a ce propos I’article de S.
DE FIORES, « L’inedito De Deipara et Christo ut eius Filio, primo trattato sulla Beata
Vergine Maria di Francisco Suarez », in Gregirianum 86 (2005), pp. 463-495.

12 Lettre a sa mére, le 04.12.1808, in EO 1, 14, p. 94.

tuel

éraire spiri

,

e Marie dans 1’itin

o
o

La Vier

59



Abel Nsolo Habell

60

stimuler les autres et ainsi entrainer tout le séminaire a une vie plus
fervente dans tous les domaines. C’est un regroupement des élites que
les maitres sulpiciens voulaient d’une fagon particuliére « former a la
vie spirituelle et I’orienter vers I’apostolat »'. Eugéne faisait partie de
trois groupes différents. Dés le 30 octobre 1808, il entre dans le groupe
appelé congrégation (ou Association) fondée par le Jésuite Delpuits,
soucieux de « ressusciter une institution qui avait autrefois porté de
grands fruits dans les colléges de la Compagnie » ; la congrégation avait
pour objectif d’« entrainer a la pratique de la piété et des ceuvres de la
charité chrétienne ses membres consacrés a la Sainte Vierge »'*.

Bon nombre des séminaristes de Saint-Sulpice étaient membres de
la congrégation avant méme leur entrée au séminaire, car I’Associa-
tion rassemblait les jeunes de tout bord, ecclésiastiques et laics. Les
autorités du séminaire trouvent que les jeunes de la congrégation qui
arrivent au séminaire « sont déja tout formés ». Elles encouragent par
conséquent le fonctionnement de la congrégation au sein du séminaire
et trouvent que la collaboration entre séminaristes et congréganistes est
fructueuse a bien d’égards :

persuadé que cette réunion serait également utile aux séminaristes
et aux congréganistes ; aux premiers en leur mettant sous les yeux
les exemples édifiants de ces jeunes qui, au milieu des dangers du
monde, menaient une vie si fervente ; et aux seconds, en dévelop-
pant en eux par le contact du séminaire les germes de vocation ec-
clésiastique!'®.

Ce qui nous intéresse est que le groupe de la congrégation était
consacré a la Sainte Vierge Marie. Il faut rappeler que déja a 10 ans,
pendant son exil en Italie, le petit Eugéne utilise au collége barnabite
des Nobles a Turin un manuel intitulé Scuola di pieta aperta da Maria
Vergine a’giovani che frequentano la sua congregazione. Nous ne sa-
vons pas si cette dite Scuola di pieta aperta da Maria Vergine regrou-
pait particulierement certains éléves ; mais ce qui semble certain est
que cet opuscule poursuit une visée similaire a celle de la congrégation
fondée par Delpuits, car il s’agit de former les jeunes, de faire accroitre

13 J. LEFLON, Eugéne de Mazenod..., p. 359.
104 Jdem., p. 355.
195 Ibidem.



en eux ’amour de la Vierge Marie dans 1’espoir de les engager a une
vie chrétienne plus fervente en s’adonnant aux ceuvres de charité. [l n’y
a rien d’étonnant qu’Eugéne, aussitét ordonné prétre, fonde lui-méme
une congreégation (dite aussi Association) de la Jeunesse Chrétienne
qu’il placera évidemment sous le patronage de Marie Immaculée.

Eugene fait partie d’un autre groupe, ‘le groupe missionnaire’ ;
c’est une pieuse association initiée par son ami et compatriote Charles
de Forbin-Janson dont on dit qu’il « avait le monde entier pour hori-
zon » a cause de son ardeur non seulement de rechristianiser la France
mais aussi de porter I’évangile jusqu’aux confins de la terre, surtout
en Chine. Avec la bénédiction de M. Emery, directeur du séminaire, le
‘groupe missionnaire’ tint ses réunions dans la chapelle de Notre-Dame
de Toutes les Graces, la maison de campagne du séminaire. Quel rap-
port les membres du groupe missionnaire entretiennent-ils avec Notre-
Dame ? Nous pouvons seulement noter que cette chapelle, dédié¢e a la
Sainte Vierge, « rappelait assez bien les catacombes » par sa simplicité
et son obscurité ; ce qui inspirait aux membres du groupe missionnaire
la pensée du martyr et le z¢le missionnaire. Le moins qu’on puisse dire
est que les réunions du groupe missionnaire a Notre-Dame de Toutes
les Grdces ont influencé fortement I’orientation apostolique et mission-
naire d’Eugéne de Mazenod. Et dés lors, il prendra Marie comme la
‘Mere de la mission’ :

On ne pouvait mieux souligner, et en plus parfaite connaissance de
cause, ce que dut aux réunions de Notre-Dame de Toutes les Graces
I’orientation apostolique de celui-ci [Eugéne de Mazenod]... L’ave-
nir réalisera ce que, plus ou moins nettement, Eugéne alors entre-
voyait'®.

Le dernier groupe dans lequel Eugéne s’engage est une Association
de piété dite Association des Amis ou bien Association Anonyme (Aa en
sigle), fondée au séminaire par les Jésuites depuis 1801. Une Aa est un
regroupement sélectif d’¢lites du séminaire, de dix a vingt personnes.
Elle vise I’approfondissement de la vie spirituelle et la préparation a
I’apostolat. L’ Aa est distincte des congrégations (ou Associations) fon-
dées par Delpuits. Celles-ci sont ouvertes a tous et les membres sont

196 Voir J. LEFLON, Eugéne de Mazenod..., p. 358.

tuel

éraire spiri

,

e Marie dans 1’itin

o
o

La Vier

61



Abel Nsolo Habell

62

connus ; tandis que 1’ Aa est une Association secréte, plus restreinte, une
sorte de « super-congrégation ». Les raison d’€tre de 1’Aa, ses exigen-
ces et le contenu de sa formation se résument en ces termes :

La fin principale de cette association [Aa] est de former dans le sémi-
naire un corps d’ecclésiastique trés pieux, qui soient parfaits obser-
vateurs des regles et qui, par leurs exemples, leurs conseils et leurs
prieres, contribuent a entretenir une grande ferveur dans la commu-
nauté'"’.

Nous soulignons le fait que la piété personnelle des membres de
I’Aa repose, comme le stipule I’Article 1 de leur Réglement, sur une
solide dévotion au Sacré-Ceeur de Jésus et de Marie. L’ Article 11 de
ce méme Reéglement évoque la connaissance et la méditation sur les
mysteres de I’Homme-Dieu, en particulier « ceux de son Enfance et de
sa vie cachée » (avec Marie a Nazareth). D’autres Articles font, tacite-
ment, allusion a la Vierge Marie et a ses vertus, par exemple, 1’ Article 2
qui oblige a communier tous les vendredis et les samedis en 1’honneur
du Sacré-Ceeur de Jésus et de Marie ; I’Article 4 dit que « les membres
de 1’Aa donneront I’exemple de toutes les vertus, I’humilité surtout,
I’obéissance et la modestie dans le degré le plus parfait »'* et 1’ Article
10 prescrit la « réunion de tous les associés en esprit, lorsque 1’heure
sonne, dans les Sacré-Ceeur de Jésus et de Marie, par la priere Cor Jésu,
flagrans amore nostri, inflamma cor nostrum amore tui ».

Eugéene devient membre de 1’Aa en décembre 1810 et aussitot re-
grette qu’il n’y a pas assez de zele dans 1’Association et suggere de
prendre les moyens nécessaires pour y remédier. Nommé ensuite Se-
crétaire de la dite Association, la connaissance des procés-verbaux et
de différents rapports lui permettront de mieux comprendre et surtout
d’assimiler 1’esprit de 1’ Association. Le 30 octobre 1811, réunis dans
la chapelle Notre-Dame de Toutes les Graces, autour de leur nouveau
secrétaire, les membres de 1’ Aa, « apres avoir récité le chapelet, le Veni

107 Réglement de 1’Association de piété. Registre pour servir aux délibérations,
fol. 1, Paris, Arch. Saint-Sulpice, p. 360.

1% Eugene entre dans I’ Aa en décembre 1810, mais deux ans plutdt il écrivait dans
les résolutions prises a la retraite d’entrée au séminaire que : « I’humilité, I"humilité
surtout, doit étre a la base de ’édifice spirituelle de mon salut » (Retraite d’octobre
1808, in EO 1, 14, p. 68).



sancte Spiritus, s’occuperent en route de différents moyens pour mieux
réussir dans le bien que 1’Association se propose »'®. Pour le vaillant
secrétaire, le rassemblement de son Association a Notre-Dame de Tou-
tes les Graces n’était pas un fait quelconque et la priere du chapelet qui
ouvrait la réunion ne pouvait étre vaine dans la recherche de redynami-
ser la ferveur et le zele de cette Association apostolique.

Toutes ces allusions a la Sainte Vierge Marie montrent sans doute
I’importance que les membres de 1’Aa attachaient a la Mére de Dieu et
a son intercession. Profitant lui-méme de cette ambiance pour croitre
dans sa dévotion personnelle a Marie, Eugéne a sans doute mis du sien
pour aider aussi les autres membres de I’ Association a connaitre, a prier
et a aimer la Sainte Vierge.

MARIE DANS LES ECRITS SPIRITUELS ET LES LETTRES DU SEMINARISTE E. DE
MazEnoD

C’est a travers les lettres et autres écrits personnels plus que dans
la formation intellectuelle regue que se dessine le mieux le portrait
spirituel du séminariste Eugéne de Mazenod. Il est vrai qu’il s’efforce
avec une assiduité¢ hors du commun pour assimiler ses legons, mais ce
qu’il écrit semble jaillir directement de son cceur comme une photogra-
phie de sa vie intime. Dans ses écrits, surtout dans sa correspondance,
Eugéne réserve une grande place a la Sainte Vierge. Lorsqu’il décide
de commencer le séminaire, Madame Marie-Rose Joannis, sa mere, ne
I’encourage pas du tout ; alors Eugene, a partir de Saint-Sulpice lui écrit
plusieurs fois pour la consoler'? et la convaincre davantage du sérieux
de sa vocation. Comme on peut le constater, la dévotion mariale vécue
par I’apprenti séminariste Eugéne depuis sa famille et durant son séjour

19 J. LEFLON, Eugéne de Mazenod, p. 365.

10 Libre et conséquent avec ses propres choix, Eugéne n’hésite pas de consoler
les siens lorsqu’ils sont dans la peine. Il aime passionnément sa famille ; il écrit par
exemple a son pere quand il s’ennuie a mort a Aix : « J’ai du dégott pour tout, excepté
pour vous écrire » (Lettre du 09.03.1804, in £0 1, 14, p. 6). Il décrit sa mére avec sur-
réalisme : « Ma mére est un étre adorable, elle posséde toutes les vertus, on ne peut lui
reprocher aucun défaut si ce n’est une extréme franchise [...]. Elle adore ses enfants,
sa mére, son mari et toute sa famille [...]. Ma mére est en un mot la femme la plus
parfaite que je connaisse » (Lettre a sa mere du 26.12.1805, in £O 1, 14, p. 30). Dans
son autoportrait adressé a son directeur spirituel, il s’accuse d’étre idoldtre de sa famille
(Retraite d’octobre 1808, in £O 1, 14, pp. 74-79).

tuel

éraire spiri

,

e Marie dans 1’itin

o
o

La Vier

63



Abel Nsolo Habell

64

en Italie ne faiblit pas a Paris. Il profitera au contraire du cadre haute-
ment dédi¢ a Marie qu’offre le séminaire Saint-Sulpice pour consolider
sa dévotion a la Mére de Sauveur.

Dans un de ses cahiers de 8 pages, fort probablement au début de
son s€éminaire, Eugéne note en rapport avec les prieres et les ‘actes inté-
rieurs’, les vertus importantes qu’il faut approfondir de temps en temps
pour bien vivre dans le monde. Et dans les commentaires qu’il en fait, il
écrit au point 8 un paragraphe qui refléte sa propre vie :

Pour conserver une vraie piété, il faut : 1° se précautionner contre la
dissipation ; 2° réfliéchir sur le déclin insensible de la piété ; 3° crain-
dre les plus petits relachements ; 4° prier souvent et préférer la pricre
publique a toute autre. Videte, vigilate et orate (Mc 13,33)!%,

Ce texte ne parle pas explicitement de Marie, cependant, il traduit
le désir d’Eugene de vivre une vie chrétienne pieuse dans toutes ses di-
mensions, mariales aussi. Eugéne est soucieux de conserver la piété hé-
ritée de ses parents et renforcée pendant son séjour en Italie. Lorsqu’il
écrit qu’il faut craindre les plus petits reldchements, on ne peut pas ne
pas penser, comme le fait remarquer J.-M. Salgado, au Petit Reglement
de vie lui tracé a Venise par son directeur spirituel Don Bartolo Zi-
nelli"?. De méme quand Eugene dit qu’il faut prier souvent, on ne peut
pas imaginer qu’il ne s’agisse aussi de prier la Vierge Marie a laquelle
il était, selon ses propres mots, « dévoué d’une maniére spéciale » et at-

" Voir Priéres entre 1808-1816, in EO 1, 14, p. 58.

112 Le fait qu’a la fin de la retraite d’entrée au séminaire, Eugéne reprend explici-
tement le conseil de Don Bartolo qui disait : « rien contre Dieu ! Rien sans Dieu [...],
tout pour Jésus, tout pour Marie ». Cela montre bien a tel point les enseignements et le
Petit Réglement donné par Bartolo avaient marqué le petit Eugeéne, au point d’écrire :
« Voici donc les résolutions (a la fin de la retraite d’entrée au séminaire) que je prends,
que je suivrai, Dieu m’aidant. Il ne s’agit point de parler de ce qui est contraire a la
loi de Dieu, I’entrée seulement sur le seuil du séminaire prouve la résolution que I’on
a prise de ne jamais pécher mortellement et I’horreur que I’on congoit de ce qui peut
blesser essenticllement la Majesté divine. Rien contre Dieu est la devise strictement in-
dispensable de tout chrétien quelque peu fervent qu’il soit ; un homme qui aspire a I’état
ecclésiastique doit aller intimement plus loin ». En ce sens le pére Yvon Beaudouin a
raison lorsqu’il écrit : « Il est difficile d’imaginer chez Eugéne un oubli complet de la
vocation en Sicile, jusqu’a 20 ans, puisque Don Bartolo lui a sans cesse rappelé 1’appel
de Dieu » (Introduction, in £0 1, 14, p. XXIV.



tendait tout de sa puissante intercession'>. Baignant dans une ambiance
mariale, le séminaire Saint-Sulpice cloture, selon une vieille tradition,
ses 6 jours de retraite du début de I’année académique avec la féte de la
Vie intérieure de la Sainte Vierge. Pour Eugene, cette coincidence n’est
pas fortuite comme il I’explique lui-méme dans une lettre a sa meére :

Nous terminons demain par une féte qui embaume et qui est propre
au séminaire, c’est la féte de la Vie intérieure de la sainte Vierge,
c’est-a-dire la féte de toutes les vertus et des plus grandes merveilles
du Tout-Puissant. Quelle délicieuse féte ! Et combien je vais me ré-
jouir avec la trés sainte Vierge de tout ce que Dieu a opéré de gran-
des choses en elle ! Oh ! quelle avocate auprés de Dieu ! Soyons-lui
dévoués ; elle est la gloire de votre sexe. Nous faisons profession de
ne vouloir aller a son fils que par elle, et nous attendons tout de sa
puissante intercession'.

Dans cette méme lettre de 3 pages, Eugéne nomme 6 fois la Sainte
Vierge. Et parlant des exercices spirituels durant la retraite, on peut
facilement calculer que notre jeune séminariste consacrait beaucoup de
temps a la Vierge Marie : 45 minutes pour les petites heures de la Sainte
Vierge, 30 minutes pour les Vépres et complies de la Sainte Vierge, pres
de 30 minutes pour le chapelet sans compter les oraisons jaculatoires,
soit un total d’au moins 170 minutes ; a peu pres 3 heures de priéres par
jour dédiées a la Vierge Marie. On sait déja qu’a la fin de son texte des
résolutions prises au cours de la retraite d’entrée au séminaire, Eugéne
évoque son saint patron Louis de Gonzague, « le priant, dit-il, de vou-
loir bien intercéder pour moi [...], de concert avec la T. S. Vierge a
laquelle je suis dévoué d’une maniére spéciale »' ; cela est d’ailleurs
conforme a son engagement de ne vouloir aller au Christ que par sa
Mere en espérant tout de sa puissante intercession'’®.

Toujours dans le courant des premiers mois du séminaire (octobre-
décembre), le caractére volontaire et décidé de notre jeune provencal
le pousse a dresser, avec I’accord de son directeur spirituel, une liste
des jours de fétes de dévotion et des jours particuliers pour lesquels il

113 T ettre a sa grand-mere, le 10.05.1809, in EO 1, 14, pp. 71-73.
"4 Ihidem.

5 Idem., p. 71.

16 Idem., p. 73.

e Marie dans I’itinéraire spirituel

o
o

La Vier

65



Abel Nsolo Habell

66

jelnerait la veille a la maniere du Vendredi saint. Parmi les 27 jours de
jeline mentionnés, 6 sont en rapport avec la Vierge Marie. Il s’agit du 1¢
février, vielle de la Purification de la Sainte Vierge ; le 24 mars, veille
de I’Annonciation ; le 1* juillet, veille de la Visitation ; le 7 septembre,
veille de la Nativité¢ de la Vierge Marie ; le 20 novembre, veille de la
Présentation de la Sainte Vierge et le 7 décembre, veille de I’Immaculée
Conception'’.

Eugeéne sait bien que sa mére est une dévote de la Sainte Vierge,
lorsqu’il lui écrit, il évoque souvent le nom de Marie. Plusieurs fois, il
applique a sa propre mére les adjectifs et les expressions réservées a la
Vierge Marie comme bonne meére, tendre mere ou encore mere tendre
et chérie, etc. Cette maniére de faire semble étre une habitude en terre
de Provence. L’affection pour sa propre mere porte Eugeéne a aimer la
Sainte Vierge et vice-versa. Il éprouve de la part de sa maman, comme
le témoigne une de ses méditations sur le mystere de Noél, les mémes
sentiments qu’éprouvait Jésus a I’endroit de la Vierge Marie :

Ah ! ma trés chére maman, croyez-vous que cette nuit je ne me suis
pas trouvé avec vous ? Eh | comment, en méditant sur la sainte Mére
de notre Dieu, qui venait d’étre comblée de consolation en donnant
au monde son Sauveur, et en méme temps qui devait sentir si vive-
ment la pauvreté, I’infirmité et la misere a laquelle elle voyait son
divin Maitre réduit pour I’amour des hommes, comment ces tendres
sentiments ne m’auraient-ils pas ramené vers vous ? Oh ! que oui,
ma bonne mere, nous avons passé ensemble la nuit aux pieds des
autels, qui me représentaient la créche de Bethléem ; nous avons en-
semble offert nos dons a notre Sauveur et nous lui avons demandé de
naitre dans nos ceeurs et d’y fortifier tout ce qui est faible, etc. Hé-
las ! vous connaissez assez mon cceur, puisqu’il a été formé du votre,
ainsi vous devez bien étre persuadé que le sentiment de la nature y
est aussi vif et 8’y fait autant sentir que dans le votre'®.

S’il y a une des plus belles pages ou le séminariste Eugéne étale sa
dévotion a la Vierge Marie et en donne les raisons, c’est certainement
le texte qu’il écrit sur les douze conseils pour arriver a la perfection,

""" Hormis les vendredis, Eugéne voudrait jeGiner tous les mercredis et samedis de
I’ Avent (Ecrits sur les ‘Jours de jeine, de communion’..., in EO I, 14, p. 81).
118 A Madame de Mazenod, le 25.12.1808, in EO 1, 14, p. 97.



surtout le numéro 12 qui conclut le texte. Malgré les marques de son
temps, ces conseils restent encore aujourd’hui d’une profondeur spiri-
tuelle incontestable. Notre jeune séminariste y démontre non seulement
sa maturité spirituelle mais aussi sa connaissance de grands saints de
I’Eglise et de leurs spiritualités : sainte Thérése d’Avila, Bernard de
Clairvaux, Frangois de Sales, Ignace de Loyola, Frangois Xavier, etc.
En plus de tous ces grands saints, il y a aussi la dévotion a saint Joseph
et aux Anges mais, insiste Eugeéne, la dévotion a la Sainte Vierge doit
normalement surclasser toutes les autres, car elle est, a en point douter,
une condition essentielle de la croissance spirituelle:

Mais la dévotion pour la trés sainte Vierge doit passer avant toutes
les autres ; car cette glorieuse Mére de Dieu est appelée par I’Eglise :
notre vie et notre espérance. Il est moralement impossible qu’une
ame puisse faire quelque progres dans les voies de la perfection si
elle est dépourvue de cette tendre et sincére dévotion pour la tres
sainte Mére de Dieu'".

Dans une autre correspondance, notre séminariste Eugéne exhorte
madame Marie-Rose Joannis, sa mere, de rappeler a sa fille Eugénie
(petite sceur d’Eugene) d’offrir son premier nouveau-né a la Sainte
Vierge Marie. Du point de vue de la dévotion mariale, cette courte cor-
respondance renferme une immense richesse qui la rend particuliére-
ment intéressante ; par exemple, la Vierge Marie est citée explicitement
trois fois et neuf fois implicitement. La Sainte Vierge y est mentionnée
largement au tout début, au milieu et encore a la fin de la lettre. Au-dela
des conseils que notre séminariste prodigue a sa mere et a sa petite sceur
afin de consacrer le nouveau-né a la Meére de Dieu, on voit transparai-
tre son grand amour pour la Sainte Vierge. Dans le dernier paragraphe
qui conclut la lettre, Eugéne demande des priéres pour son ordination
diaconale qui pointe a I’horizon. C’est justement dans cet épilogue que
I’auteur de la lettre condense ce qui, selon lui, représente un des roles

19 Avis généraux pour arriver a la perfection, in EO I, 14, p. 103. Dans une lettre
de la méme année adressée a sa mére, Eugene revient sur la méme idée, de « s’unir
intérieurement de temps en temps a toutes les saintes ames qui servent Dieu et le louent
dans la retraite, aux saints anges et a toute la cour céleste, et surtout a notre bonne et
tendre Mére Marie, qui rend elle seule plus de gloire a Dieu que tous les bienheureux
ensemble » (Lettre a sa mere, 11-14.11.1809, in EO 1, 14, p. 168).

tuel

éraire spiri

,

e Marie dans 1’itin

o
o

La Vier

67



Abel Nsolo Habell

68

principaux de la Vierge, Mére de Dieu : intercéder aupres du Seigneur
pour qu’il pourvoit a tous nos besoins. Nous reprenons la lettre elle-
méme qui se passe de tout commentaire :

Je n’ai pas besoin de rappeler a Eugénie d’offrir a la trés sainte Vier-
ge son enfant premier-né. Quoi qu’elle ne porte pas son nom, elle
agréera cette offre et ne refusera pas de la prendre sous sa puissante
protection [...]. Elle [Eugénie] implore son assistance [de la Vierge
Marie] afin de pouvoir donner a cet enfant une bonne éducation, et
elle a soin, en cela, de s’unir de son mieux a I’action sainte que fit la
trés sainte Vierge en pareille occasion, d’entrer dans ses sentiments
et ceux du divin enfant, qui voulut bien se soumettre a nous don-
ner cet exemple de dépendance pour la majesté souveraine de Dieu
[...]. Je vous embrasse tous de toute mon dme, me recommandant a
vos prieres pour obtenir du Seigneur, par 1’intercession de sa sainte
Mere, qu’il pourvoie a tous mes besoins spirituels qui s’accroissent a
mesure que j’approche davantage du redoutable sacerdoce'?.

Dans ses écrits, le séminariste Eugéne évoque aussi la Vierge Ma-
rie a des occasions qu’on croirait banales (méme si, en réalité, elles ne
les sont pas). Aussi, lorsqu’il écrit a sa mére au sujet du renouvellement
des promesses cléricales, il signale au passage que « la cérémonie qui
aura lieu aujourd’hui, le jour de la présentation de la Trés Sainte Vierge
au temple »™! ou bien une année plus tard quand il dira : « Me voici
de retour de mon grand voyage, ma trés chére et toute bonne maman.
J’étais parti la veille de la sainte Vierge, avec le compagnon dont je
vous avais parlé... »22. Eugeéne écrit une longue lettre a sa petite sceur
sur des sujets bien divers a la fin de laquelle il dit :

Je cours a St-Sulpice ou nous fétons en grandissime solennité la féte
de ’Immaculée Conception de la sainte Vierge [...]. Adieu, je t’em-
brasse et te recommande la dévotion a la sainte Vierge congue sans
tache de péché. Adieu, adieu, tout le monde est au vestibule'?,

Toujours a sa petite sceur Eugénie, notre séminariste Eugéne, nom-
mé catéchiste d’un groupe des jeunes, lui déconseille la fréquentation

120 A Madame de Mazenod, le 11.05.1810, in EO 1, 14, pp. 185-186.
121 Lettre a mére, le 21.11.1808, in EO 1, 14, p. 85.

122 Lettre a Madame de Mazenod, le 01.09.1809, in EO 1, 14, p. 153.
123 Lettre a Madame de Boisgelin, le 04.12.1808, in EO 1, 14, p. 94.



des soirées dansantes, spectacles et concerts tardifs. Dans le dessein
d’appuyer ses exhortations, il recourt a la conduite de Jésus et de la
Vierge Marie dont il faut prendre pour mode¢les :

11 faut demander a ces pécores (jeunes filles a I’esprit grégaire) si el-
les auraient eu le courage d’inviter J.C. ou la sainte Vierge a un bal ;
or, ce que J.C. et la sainte Vierge n’auraient pas fait, nous ne pouvons
pas le faire. Notre Seigneur est le modele de tous les dges et de tous
les états ; il a sanctifié¢ par ses exemples toutes les différentes posi-
tions ou le chrétien peut licitement se trouver'*,

Grace aux cours et a la priére, la compréhension du mystére de
I’Immaculée s’approfondit et s’¢largit. Dans les notes et les lettres du
séminariste de Mazenod, on peut constater ce progres ; Marie est de
plus en plus nommée comme la Bienheureuse Vierge Immaculée congue
sans tache de péché originel, mére souveraine, choisie par Dieu pour
étre Meére du Sauveur, Vierge pour toujours, inséparable du Christ, as-
sociée intimement a sa passion sur terre et a sa glorification dans le
ciel, avocate aupres de Dieu, etc. Tous ces privileges de Marie, croit le
séminariste Eugene, lui sont donnés grace aux mérites du Christ. C’est
pourquoi, tout en elle est pour la gloire de Dieu et le salut des hommes.
Son réle en faveur de ceux-ci est d’intercéder puissamment aupres de
Dieu pour leur obtenir les graces divines. Ce faisant, elle se présente a
tous les chrétiens comme un modéle incomparable de parfaite donation
a Dieu et de toutes les vertus. La dévotion a Marie doit étre placée
au-dessus tous les autres saints parce que la piété envers cette Bonne
Mere est une source et en méme temps une condition de croissance spi-
rituelle ; c’est pour cette raison que notre pieux séminariste se décida :
«j’aurai soin de dire mon rosaire tous les jours »'%.

LA PROMOTION DE LA DEVOTION MARIALE DANS L’APOSTOLAT

Dés le début de son apostolat, I’amour de notre jeune prétre pour
la Vierge Marie ne fléchit pas ; au contraire, il éclate au grand jour. Le
ministére sacerdotal aidant, Eugeéne ne rate pas les occasions de mani-

124 Lettre 8 Madame de Mazenod, le 04.02.1809, in EO 1, 14, p. 112.
125 Voir Les « Résolutions prises pendant la retraite faite en entrant au séminaire
les premiers jours d’octobre 1808 », in £O 1, 14, pp. 65-74.

tuel

éraire spiri

,

e Marie dans 1’itin

o
o

La Vier

69



Abel Nsolo Habell

70

fester son attachement a la Mére du Sauveur ; un amour qu’il cherche
a transmettre volontiers a d’autres. Nous nous proposons de souligner,
dans les pages suivantes, cet amour filial d’Eugéne a 1’égard de la Vier-
ge Marie a travers une série des conférences qu’il a données en tant que
directeur du séminaire, dans certains de ses écrits spirituels, dans sa
correspondance et surtout dans la spiritualité de /’Association de la Jeu-
nesse Chrétienne qu’il fonda sous le patronage de Marie Immaculée.

MARIE DANS LES CONFERENCES SPIRITUELLES DE L ABBE DE MAZENOD

Durant neuf mois de 1’année scolaire 1812 (janvier-octobre), 1’abbé
Eugene de Mazenod passe comme directeur du séminaire Saint-Sulpice
en remplacement des maitres sulpiciens exilés. Eugeéne tient, confor-
mément a son devoir, des conférences spirituelles contenues dans deux
cahiers séparés. Neuf de ces conférences touchent d’une fagon ou d’une
autre a la Vierge Marie ; une d’elles est entierement consacrée a la mé-
ditation sur I’Immaculée Conception de la Trés Sainte Vierge. Cette
précieuse conférence se trouve dans le deuxiéme cahier et reste malheu-
reusement inachevée, comme certaines autres conférences aussi, car sur
les quatre pages prévues (de 39 4 42), I’abbé Eugene n’écrit que sur une
seule page (la page 39). Cette méditation s’arréte brusquement en cours
de composition ; les pages 40 a 42 sont vierges, ce qui laisse évidem-
ment le lecteur sur sa soif.

Au-dela des difficultés a déchiffrer le texte manuscrit des confé-
rences de I’abbé de Mazenod, on comprend clairement que notre jeune
prétre insiste sur les ‘priviléges’ de Marie. Celle-ci est soustraite, par
la grace de Dieu, a la loi générale de I’héritage du péché d’Adam qui
a empoissonné tout le genre humain. Ce privilége lui est conféré en
prévision de sa maternité divine ; ¢’est une grace regue de son Fils, « un
fils qui est Dieu, et qui voulait se préparer lui-méme sa demeure ». Dans
sa méditation sur I’Immaculée Conception, Eugene récuse toute curio-
sité exagérée et malsaine ; il importe peu de savoir comment la Vierge
Marie fut exemptée de la loi commune du péché, I’essentiel étant de
constater qu’en aucun moment et en aucune circonstance, Marie aurait
offensé Dieu ni ne lui aurait déplu. Nous préférons citer le texte de la
conférence :

Tout privilege est une exemption d’une loi générale et le privilege



serait autant plus grand que la loi est plus générale que celle qui
soumet tous les hommes a la peine éternelle pour avoir péché dans
Adam. Tous les peuples [...], tous les individus et toutes les nations
portent le poids de I’iniquité de leur pére, et de méme que [...] en
Adam s’il eut été fidele, de méme nous avons tous péchés volontai-
rement en lui, et par conséquent nous avons tous été justement pu-
nis. Dieu pouvait-il mettre nos intéréts en meilleures mains qu’en
celles de notre premier pére sorti pur de ses propres mains, n’étant
soumis a aucune concupiscence, étant naturellement porté au bien,
tous concourant a lui faire [...], a quelle mince épreuve Dieu avait-
il mis sa fidélité [...]. Il succomba pourtant [...] et sa faute dérive
comme d’une source empoissonnée tous les malheurs dont le genre
humain est affligé. Personne ne fut jamais, ni jamais on verra naitre
quelqu’un exempt de cette tache. Marie seule devait étre exemptée,
et elle doit ce privilege a I’avantage d’avoir un fils qui la devanga,
un fils tout puissant, un fils qui était Dieu, et qui voulait se préparer
lui-méme sa demeure. Il nous importe peu de savoir comment Ma-
rie a été¢ exemptée de cette loi générale [...], elle n’a point consenti
dans Adam au crime de sa rébellion. Qu’il nous suffise de savoir que
d’une maniére ou d’une autre elle n’a jamais offensé Dieu [...], n’a
pas été un seul instant objet de haine aux yeux de celui qui en fut un
chef-d’ceuvre de la toute-puissance'*.

Une autre conférence aussi importante du point de vue de la ma-
riologie se trouve a la page 29 dans le deuxieme cahier ; elle est intitu-
1ée Sur [’Incarnation du Verbe. Insistant sur le réalisme du mystére de
I’Incarnation, Eugéne reprend trois fois sur la méme page I’expression
Jésus dans le sein de Marie. C’est en Marie de Nazareth que le Fils de
Dieu incarné prit la nature humaine pour étre a mesure de pratiquer les
vertus au plus haut degré. Cette méditation sur I’Incarnation du Verbe
devient trés intéressante et méme originale lorsqu’Eugene qualifie le
sein de la Vierge Marie d’auguste temple et d’autel sacré. Laissons
Eugene lui-méme s’exprimer :

126 E. de MAZENOD, « Sur I'Immaculée Conception de la T. S. Vierge », in Sujets
de méditations et instructions, n° 11, p. 39, DM 1V, 5a. Quelques passages de ce texte
sont difficiles a déchiffrer. Au tout début de cette conférence, Eugeéne écrit aussitot
aprés le titre une invocation en ces termes : « Adorons le St. Esprit inspirant a son Eglise
la connaissance de différents dogmes qu’elle doit enseigner », puis laisse curieusement
un espace vide pouvant contenir dix lignes.

tuel

éraire spiri

,

e Marie dans 1’itin

o
o

La Vier

71



Abel Nsolo Habell

72

La sainte humanité de Jésus Christ pratiqua dans le sein de Marie
qu’elle y fut congue toutes les vertus, a leur supérieur degré. Reli-
gieux envers Dieu, charité envers les hommes, humilité envers elle-
méme. Rel. Env. D. [religicux envers Dieu], elle seule pouvait rendre
au Créateur un hommage proportionné a sa supréme majesté. Aussi,
des le premier instant de sa formation, elle commenga a lui rendre le
devoir qu’elle continua depuis et qu’elle ne cessera jamais de lui ren-
dre. Le sein de Marie devient alors I’auguste temple, I’autel sacré sur
lequel le Fils de Dieu offrait a son Pere le tribut du plus haut hom-
mage [...]. Et peut-on n’en concevoir qui approche de cette immense
charité qui fait descendre le fils de Dieu dans le sein de Marie pour
s’y revétir de notre humanité afin de pouvoir ainsi payer pour nous la
dette impayable que nous avions contracté par le péché'?’.

Pas moins intéressante non plus la conférence de notre jeune pré-
tre Sur la vie obscure de Notre Seigneur pendant 30 ans. Cette mé-
ditation se rapporte a la vie cachée de Jésus, travaillant, obéissant et
priant, durant son long séjour dans le petit village méconnu et méprisé
de Nazareth, en Galilée. Cette instruction fait deux allusions a la Vierge
Marie ; une allusion tacite et une autre explicite. La premiére se référe a
I’obéissance de Jésus a I’égard de Marie et de Joseph dont parle 1’évan-
gile de saint Luc (2, 51). La deuxiéme, plus précise, intervient quand
Eugene évoque la Sainte Vierge comme un disciple qui écoutait pour
se laisser édifier et instruire par son divin Fils a travers I’exemple de sa
priére, de son recueillement, son silence, son travail, son obéissance, sa
pénitence, etc. :

Que Jésus Notre Seigneur pendant les 30 années passées dans 1’obs-
curité, il travaillait, il priait, il obéissait. Mais qui pourrait dire de
quels sublimes sentiments étaient accompagnés ce travail entrepris
et continué [...], il était accompagné de la priére de 1'union avec
Dieu, de la soumission a ses ordres [...], de pénitence, de recueille-
ment intérieur, du silence [...]. Ce n’était que pour instruire et édifier
Marie et Joseph et quelques voisins [...]'%.

127E. de MAZENOD, « Sur I’Incarnation du Verbe », in Sujets de méditations et
instructions, n° 11, p. 29, DM 1V, Sa.

122 E.de MAZENOD, « Sur la vie obscure de Notre Seigneur pendant 30 ans », in
Sujets de méditations et instructions, n° 1, p. 29, DM 1V, 5a.



Pour le jeune prétre de Mazenod, la Vierge Marie n’est pas empri-
sonnée dans sa relation avec son Fils Jésus. Au contraire, elle vit dans
un réseau des rapports humains qui lui permet de faire rayonner ses
vertus. La premiére personne qui en bénéficie est certainement saint
Joseph, son aimable époux. Pour Eugéne, les relations de Joseph et Ma-
rie sont pénétrées de transparence et de chasteté. Méme si ces deux
époux s’édifient I'un I’autre au plus haut degré et rivalisent de respect,
il faut toujours penser que la sainteté de Marie reste supérieure. Eugéne
a toujours considéré Joseph comme ‘le plus grand saint apres la Vierge
Marie’. C’est pourquoi, il ne peut parler de la grandeur de saint Joseph
sans évoquer en méme temps 1’imminente sainteté de son épouse, de
surcroit Mére de Dieu :

11 [Saint Joseph] fut I’époux de Marie, il fut le pére nourricier de Jé-
sus fait son fils. Il fut I’époux de Marie, cette vérité est incontestable
et saint Augustin la défendit contre I’hérétique Pelage. Elle [Marie]
ne lui apporta pas en dot des richesses périssables, mais possédait
toutes les vertus a un supérieur degré, et quel accroissement de sain-
teté ne dut pas produire en Joseph la vue et I’exemple habituel de tant
de perfections [...]. Dirons-nous [...] que Jésus lui apportait [...]
parce qu’il naquit de son épouse et que le fruit produit dans sa pro-
priété était réellement a Iui [...]. On pourrait dire de lui que sa mort
fut précieuse aux yeux de Dieu [...], mais serait-ce en dire assez sur
la mort de juste qui eu le bonheur d’expirer entre les bras de Jésus
et de Marie'”.

Il n’est pas rare de voir que la Vierge Marie est évoquée aussi dans
les conférences entiérement centrées sur le mystere de la vie de Jésus.
Ces évocations apparemment banales indiquent bien la place qu’occupe
la Sainte Vierge dans la vie et la pensée de I’abbé Eugéne de Maze-
nod au début de son ministére sacerdotal. Trés souvent lorsqu’Eugene
aborde un sujet sérieux, il lui vient presque spontanément d’évoquer la
Vierge Marie ; par exemple, quand il médite sur le respect du signe de
la croix. Rappelons qu’Eugene doit sa conversion a la contemplation de
la Croix un jour du Vendredi saint. Il écrit a ce propos :

129 Jdem, n° 1, p. 25.

e Marie dans I’itinéraire spirituel

o
o

La Vier

73



Abel Nsolo Habell

74

Levons les yeux sur cet autel et fixons-les sur la Croix qui est expo-
sée a notre vénération. Adorons Notre Seigneur Jésus Christ qui est
suspendu, et rendons-lui nos actions de graces pour I’ineffable mys-
tére qu’il a accompli sur ce Bois. Oh, combien le signe sacré était
cher a nos premiers péres dans la foi. Quel usage n’en faisaient-ils
pas ? Il était en si grande vénération parmi eux, que les impies ico-
noclastes qui s’acharnaient a la destruction des images de Notre Sei-
gneur, de la Trés Sainte Vierge et des Saints, n’osent jamais toucher a
I’adorable signe de notre rédempteur, au contraire ils eurent toujours
pour lui le grand plus respect [...]"%.

On sait qu’au séminaire Saint-Sulpice, la cérémonie du renouvel-
lement des promesses cléricales se faisait a la féte de la Présentation
de la Vierge Marie au temple. Cette coincidence est bien loin d’étre
un hasard. Depuis Jean-Jacques Olier, la Vierge Marie a toujours été
considéré comme la Fondatrice du séminaire Saint-Sulpice. A ce titre,
la Sainte Vierge joue un role irremplagable dans la formation des futurs
prétres ; Marie est a tout point de vue un modele de vie pour les sémi-
naristes, ’exemple de ses vertus et I’intercession de sa pricre les aident
a se conformer davantage au Christ Souverain-Prétre. Devenu directeur
de ce méme séminaire, Eugéne ne pouvait qu’exhorter ses ouailles a de-
meurer fidéles a la tradition de cette maison de formation en comptant
sur le secours de Marie dans la maturation de la vocation sacerdotale.
Ainsi, note-il, le jour du renouvellement des promesses cléricales, en la
féte de la Présentation de la Vierge Marie :

Adorons Dieu préparant de toute éternité la Sainte Vierge. Prions
le Seigneur : Dés les premiers pas que nous avons fait dans le sé-
minaire, nous avons pris Dieu pour notre partage et lui avons pro-
mis de n’avoir pas d’autre ambition que de lui plaire et de la servir.
L’auguste cérémonie qui nous réunit en ce jour est bien propre de
renouveler dans nos ceeurs les sentiments du plus entier dévouement
en notre Seigneur..."!,

130E. de MAZENOD, « Sur la vie obscure de Notre Seigneur pendant 30 ans »,
p- 25, DM, 1V, 5a.
B! Idem., n° 1, p. 33, DM 1V, 5a.



MARIE DANS LES AUTRES ECRITS DU JEUNE PRETRE E. DE MAZENOD

Emporté par le zeéle apostolique qu’on lui reconnait et submergé
par diverses activités pastorales, 1’abbé Eugéne s’efforce de trouver le
temps de prier personnellement. Dans la retraite qu’il fait au séminaire
d’Aix en décembre 1814, il réfiéchit sur la question et sur les moyens
de remédier a I’insuffisance du temps consacré a la priére. Pour lui,
I’action apostolique a elle seule ne suffit pas, car la priere qui la féconde
doit étre considérée comme capitale. Aussi faut-il implorer I’interces-
sion des puissances du ciel, des saints, des anges et surtout celle de la
Vierge Marie pour que 1’apostolat soit fructueux :

Il faut a I’avenir que je me confie plus encore en la vertu de la pricre,
qu’a I’activité que je tache de mettre pour faire réussir les ceuvres qui
me sont confiées ou que le bon Dieu m’inspire de faire. Ce serait fo-
lie que de ne se donner aucun mouvement, je pense méme en consi-
dérant comment ont agi les Saints, qu’il faut s’en donner beaucoup,
mais il serait moins sage encore de ne pas faire son principal capital
de la priere, de I’intercession des Bienheureux, des justes, et des An-
ges, mais surtout de la Trés Sainte Vierge'?.

Cette confiance en I’intercession de la Vierge Marie s’exprime de
facon remarquable dans la priere du rosaire. On sait qu’Eugene, depuis
la prime enfance, prendra I’habitude de réciter le chapelet. 11 s’initie a
cette humble priére dans sa famille, & Venise chez les Zinelli ou il restait
souvent les soirs pour le souper et le chapelet. Au séminaire Saint-Sul-
pice, le chapelet devient un agréable devoir quotidien. Certainement
que cette habitude de prier le rosaire ne s’estompera pas dans les pre-
mieres années du sacerdoce malgré I’immensité des devoirs liés a cet
¢tat. Nous ne connaissons pas dans les détails comment Eugene priait
son chapelet personnellement, mais les notes de sa retraite de décembre

132 Notes de retraite, décembre 1814, in EO I, 15, pp. 96-97. Eugéne de Mazenod
est convaincu que c’est grace a |’intercession des puissances célestes que la pastorale
devient fécond pour le ministre qui I’exerce et pour toute I’Eglise : « Puissants inter-
cesseurs qui avez arrété le bras du Pere de Famille, mes saints patrons, mon bon Ange
et vous Vierge sainte, continuez de me protéger, obtenez du Souverain Médiateur que
par la vertu de ses mérites, je devienne fécond en bonnes ceuvres, maintenant du moins
qu’admis dans le sanctuaire ma coupable stérilité nuirait mon seulement & mon ame,
mais 4 toute "Eglise, etc. » (Idem, p. 113).

tuel

éraire spiri

,

e Marie dans 1’itin

o
o

La Vier

75



Abel Nsolo Habell

76

1814 nous en donne une idée. Le cinquiéme jour de sa retraite durant la
quatorziéme méditation sur I’ hiumilité de Jésus Christ, Eugéne ne traite
pas directement du chapelet, mais des moyens qui remettent sur le bon
chemin. Il croit que la vie de Jésus nous offre un parfait modéle de tou-
tes les vertus. Parlant de I’humilité de Jésus dans I’Incarnation, Eugeéne
médite surtout le mystére joyeux du rosaire, car il attache la vertu de
I’humilité a I’ Annonciation, celle de la pauvreté a la Nativité, celle de
I’obéissance a la dépendance a ses parents, etc. Ainsi, note-t-il :

Or, quoiqu’il n’y ait point de mystére dans la vie du Sauveur qui
ne nous puisse fournir des exemples de toutes les vertus, il semble
néanmoins qu’il y a dans chaque mystére une vertu particulieére qui y
éclate. L’humilité parait particuliérement dans I’incarnation, la pau-
vreté dans sa naissance, la mortification dans la circoncision, 1’aban-
don 4 la volonté de son Pére dans la fuite en Egypte, I’obéissance
dans la dépendance qu’il etit de Marie et de Joseph pendant les 30
années de sa vie cachée [...].'33.

\

Remarquons que dans le répertoire des vertus a imiter, Eugéne
mentionne 1’obéissance manifestée a travers la dépendance que Jésus
avait vis-a-vis de Marie (cité en premier lieu) et de Joseph a Naza-
reth. Peu apres, Eugeéne aborde a la quinzieme méditation, la vertu de
la pauvreté de Jésus Christ dans la naissance. 11 conduit sa méditation
par un raisonnement a la fois logique et mystique pour déboucher sur
la préférence de la pauvreté par rapport aux richesses. On constate une
fois de plus que les sentiments de Jésus et de Marie, notamment dans
I’acceptation de la pauvreté est une vertu que tout chrétien doit imiter :

Ce serait trop pour le Fils de Dieu fait homme de naitre dans la bou-
tique d’un charpentier... Il est maitre des coeurs et il ne se sert pas
de son pouvoir pour inspirer des sentiments de compassion pour sa
sainte Mere qui le portait. Elle est contrainte de se réfugier dans une
étable, et il n’y eut jamais d’enfant plus pauvre que le fils de Dieu. Il
est tout puissant, il est donc né pauvre parce qu’il a voulu. Il est in-
finiment sage, il ne se peut donc faire que ce qu’il a choisi ne soit le
meilleur. Donc la pauvreté est préférable aux richesses'*.

133 Retraite faite au séminaire d’Aix, en décembre 1814, in EO I, 15, p. 119.
134 Retraite faite au séminaire d’Aix, en décembre 1814, in EO 1, 15, p. 121.



Pour Eugeéne, la priere du chapelet a toujours été un moyen de glo-
rifier la Sainte Trinité et d’honorer la Mére de Jésus, devenue par la
volonté et la grace de Dieu, la Mére de toute I’humanité. Plus qu’un
devoir imposé a tout chrétien, la priére a Marie est ressentie par Eugeéne
comme une conséquence logique d’une vie spirituelle et apostolique ré-
solument placée sous la protection et les auspices de cette Bonne Mere.
Comme prétre, Eugéne vivra fidélement la profession faite au sémi-
naire de « ne vouloir aller a son Fils que par Marie et de tout attendre
de sa puissante intercession »'*. C’est cette conviction qu’il partagera
d’ailleurs avec les membres de 1’ Association de la Jeunesse Chrétienne,
un groupe qu’il fonde en 1813.

FONDATION DE L’ASSOCIATION'*® DE L4 JEUNESSE CHRETIENNE SOUS LE
PATRONAGE DE MARIE IMMACULEE

Le 23 octobre 1812, Eugéne rentre a Aix-en-Provence ; il consacre
son temps a la pricre, 1’étude ainsi qu’au service des pauvres et des jeu-
nes. Soucieux aussi de la formation des clercs, il mit a contribution son
expérience de Saint-Sulpice. Réunis en petits groupes, les séminaristes
s’adonnent aux lectures spirituelles, disent I’office de la Sainte Vierge
et excellent dans la pratique de la piété. Cette initiative fut un succes au
point qu’Eugéne Iui-méme en pleure de joie. Mais de tous ces préoc-
cupations apostoliques, le souci pour les plus pauvres et pour 1I’enfance
abandonnée fut le plus fort. Le sermon de notre jeune prétre, fait en
patois provencal, le premier dimanche de caréme 1813 en I’église de
la Madeleine a Aix est resté historique : un véritable plaidoyer pour la
dignité humaine des rebuts de la société'.

133 Lettre a sa grande-mere, le 18.10.1808, in EO 1, 14, p. 73.

136 On dit Association ou bien Congrégation de la Jeunesse Chrétienne. Nous
préférons le terme Association a celui de la Congrégation pour éviter la confusion avec
la Congrégation des Oblats de Marie Immaculée que le méme abbé Eugéne de Mazenod
fondera quelques années apres. Cependant, nous retenons le vocable Congréganistes
pour désigner les Jeunes membres de cette Association. Quant a ce mot de congréga-
nistes, il fut inventé, dit-on, par Monsieur Thiers, alors étudiant a Aix, pour se moquer
de ces jeunes laissés-pour-compte. Mais la crédibilité de I’ceuvre et son succes surtout
éclipseront tres vite le sens péjoratif du terme.

137 « Venez maintenant apprendre de nous ce que vous étes aux yeux de la foi. Pau-
vres de Jésus-Christ, affligés, malheureux, souffrants, infirmes, couverts d’ulcéres, etc.,
vous tous que la misére accable, mes fréres, mes chers fréres, mes respectables fréres,

tuel

éraire spiri

,

e Marie dans 1’itin

o
o

La Vier

77



Abel Nsolo Habell

Dans I’ceuvre de ’Association de la Jeunesse Chrétienne qu’il
fonde en 1813 pour I’éducation des jeunes, 1’abbé de Mazenod fait
une triple expérience : concrétiser le charisme qui I’habite, guider un
plus grand nombre possible des jeunes vers la sanctification et confier a
Marie Immaculée son ministeére sacerdotal en promouvant la dévotion
envers elle. Nous nous intéressons particulierement a ce dernier aspect.
Nous découvrirons d’abord le sens du nom, I’objectif de I’Association
de la jeunesse chrétienne ainsi que les motifs pour lesquelles cette As-
sociation est placée sous le patronage de Marie Immaculée ; ensuite,
nous indiquerons la place de la Vierge Marie dans le Réglement et dans
la vie des membres.

L’Association de la Jeunesse Chrétienne : le nom, le but et le
patronage de Marie Immaculée

L’abbé Eugene veut régénérer la société en évangélisant les plus
jeunes. Il s’efforce de les préserver de 1’esprit libertin et de 1’inconduite
a I’aide d’un réglement de vie centré sur I’étude et la piété. Le pére
Lamblin dans son commentaire sur ce sujet montre le sérieux de cette
Association de la Jeunesse Chrétienne. 1l ne s’agit nullement, fait-il
remarquer, d’un cercle d’amis ou encore moins d’un club quelconque
pour se divertir, mais plutdét d’une congrégation établie, avec des sta-
tuts et des Régles incitant les jeunes a pratiquer les vertus et a vivre la

écoutez-moi. Vous €tes les enfants de Dieu, les fréres de Jésus-Christ, les héritiers de
son royaume éternel, la portion choisie de son héritage; vous étes, au dire de saint Pierre,
la nation sainte, vous étes rois, vous étes prétres, vous étes en quelque sorte des Dieux,
Dii estis et filii excelsi omnes [...]. O Chrétiens connaissez donc votre dignité [...]. Que
sera-ce de vous pauvres indigents, obligés par I’injustice des hommes ou par la rigueur
du sort a solliciter votre chétive subsistance, a mendier avec importunité le pain qu’il
vous faut pour soutenir votre existence. Le monde vous regarde comme le rebut de la
société, insupportables a sa vue qu’il détourne de vous pour ne pas s’apitoyer sur votre
état qu’il ne veut pas soulager. Voila ce que pense le monde. Voila ce que vous étes a ses
yeux! C’est pourtant 1a le maitre que vous avez choisi, ¢’est a lui que vous avez jusqu’a
présent prostitué¢ vos hommages. Qu’en pouvez-vous attendre? L’insulte et le mépris,
voila la récompense qu’il vous prépare; vous n’en obtiendrez jamais d’autres de lui »
(Instructions familiéres en provencal, données a la Madeleine, le 03.03.1813, jour des
Cendres, in EO, I, 15, pp. 49-51). Ce sermon révéle le charisme de saint Eugéne de
Mazenod, celui d’évangéliser les plus pauvres (pauperes evangelizatur).



sainteté'*®. Le premier reglement de 1’ Association de la Jeunesse Chré-
tienne en indique clairement la fin principale :

former dans la ville [d’Aix] un corps des jeunes gens trés pieux qui,
par leurs exemples, leurs conseils et leurs priéres, contribuent a met-
tre fin a la licence et a I’apostasie générale [...], en méme temps
qu’ils travaillent trés efficacement a leur propre sanctification!*”.

Pour devenir membre de 1’Association, certaines conditions sont
requises, notamment, étre issu des parents honnétes et irréprochables,
avoir fait sa premi¢re communion, afficher une conduite exemplaire,
renoncer aux spectacles immoraux, éviter les amis dangereux, etc. Les
membres de 1’ Association sont repartis en trois classes montantes : les
Postulants, les Admis (appelés aussi Probationnaires) et les Regus.

L’ Association de la Jeunesse Chrétienne est placée sous les auspi-
ces de Marie Immaculée'®. Il parait normal a Eugéne de Mazenod de
confier cette ceuvre d’éducation de la jeunesse a la Sainte Vierge, Bonne
Mere et excellente éducatrice. Eugeéne lui-méme explique le sens de ce
patronage de Marie Immaculée :

ils [les jeunes congréganistes] recommenceront avec une nouvelle
ardeur et avec encore plus de précautions, a servir Dieu et a vivre en
bons chrétiens; ils s’aideront, pour cela, de tout le désir qu’a la Sain-
te Vierge de coopérer a leur salut, mais ils n’attendront pas d’avoir
fait des chutes déplorables pour se mettre sous sa puissante protec-
tion. Dés I’instant qu’ils sont entrés dans la congrégation, ils ont pris
cette sainte Mére de Dieu pour leur avocate et patronne; la dévo-
tion qu’ils auront pour elle sera leur sauvegarde. C’est en elle, aprés
Dieu, qu’un congréganiste doit mettre toute sa confiance, et tout ce

138 Voir E. LAMBLIN, « L’Immaculée Conception et la Congrégation de la Jeu-
nesse Chrétienne fondée a Aix par Mr I’Abbé de Mazenod », in MIS 165 (1904), p.
466.

1% Idem., p. 25.

140 Les statuts de la I’ Association commencent ainsi « la congrégation dite de la
Jeunesse chrétienne est une société établie sous I’invocation de I’ Immaculée Concep-
tion de la Trés Sainte Vierge, par I’autorisation du Souverain Pontife et I’approbation de
I’Ordinaire ». Et I’ Article 2 du premier chapitre stipule qu’« elle (Association) a pour
patrons principaux, aprés la Mére de Dieu, les Saints Anges Gardiens, saint Joseph,
saint Philippe Néri, saint Louis de Gonzague ».

tuel

éraire spiri

,

e Marie dans 1’itin

o
o

La Vier

79



Abel Nsolo Habell

80

que I’Eglise a renfermé de personnages vertueux dans son sein nous
141

est garant que cette espérance ne saurait étre trompée'*'.

Le pere Lambin attribue les raisons du succes de I’ Association de la
Jeunesse Chrétienne a I’ingéniosité de son fondateur, sa bonté, sa verve,
ses qualités, etc. Mais il ajoute aussitdt que la premiére raison de ce
succes reste la confiance indéfectible a Marie Immaculée. Aussi, mon-
tre-t-il que le patronage de I’ Association confi¢ a la Sainte Vierge, loin
d’étre le fait du hasard, remonte a une vielle tradition de famille. L’abbé
Eugéne de Mazenod:

jeta les fondements de cette congrégation dans la maison de campa-
gne de sa famille, sol sacré, licu fertile en miracles, dit une vieille
chronique [...], au commencement du seiziéme siccle, se trouvaient
dans cette campagne les vestiges, les débris de 1’ancien sanctuaire de
Notre Dame de la Seds, c’est-a-dire, du si¢ge épiscopal, fondé par
Saint Maximin et Sainte Madeleine. Dans la chaire de cet insigne
sanctuaire, Pierre d’Auréol avait fait, en 1321, une solennelle décla-
ration de sa foi et de la foi de son Eglise en I'Immaculée Concep-
tion. Ce germe divin, déposé dans ces ruines, avait porté une fleur, la
congrégation de la jeunesse chrétienne, a laquelle I’abbé de Maze-
nod donna pour patronne la Vierge Immaculée et pour téte patronale
la conception de cette glorieuse Vierge, mére de Dieu. La ruche avait
une reine [...]'".

En écrivant ostensiblement ces deux termes (TOUJOURS IMMA-
CULEE) en majuscule, le fondateur de 1I’Association de la Jeunesse
chrétienne veut décidément insister sur le ‘privilége’ de I’Immaculée
Conception de Marie et en méme temps « fixer 1’attention sur ce pri-
vilége par I’intercession duquel on obtient toute grace et faveur »'*®.
Comme on peut le voir dans les Archives de la Postulation a la maison
générale a Rome, I’abbé de Mazenod fera imprimer un blason et le
sceau de I’Association a partir d’une gravure en 1’honneur de Marie
Immaculée : la Vierge Marie entourée des rayons et le front couronné

141« Abrégé du Réglement de vie de MM.les congréganistes de la Jeunesse Chré-
tienne », in MIS 145 (1899), pp. 10-11.

12 E. LAMBLIN, « L’Immaculée Conception et la Congrégation de la Jeunesse
Chrétienne fondée a Aix par Mr I’ Abbé de Mazenod », pp. 466-467.

3 Idem., p. 471.



d’étoiles. L’abbé de Mazenod confia a la sollicitude de la Sainte Vierge
cette jeunesse dont il avait la charge, laissant donc a cette bonne et ten-
dre Mére la tache de les éduquer et de les consoler!**,

Le moins qu’on puisse dire est que 1’abbé de Mazenod, initia-
teur de I’Association de la Jeunesse Chrétienne mis en ceuvre tous les
moyens possibles afin de propager la vérité de I’Immaculée Conception
de la Vierge Marie. Différentes dénominations de ses ceuvres, les the-
mes de ses prédications, les dates des fétes, les chants, les images, les
sceaux (ou cachets), les gravures, les blasons, les statues. .. Tout semble
concourir a honorer Dieu par I’entremise de la Sainte Vierge et particu-
lierement dans le mystére de son Immaculée Conception.

Place et réle de Marie dans le Reglement de I’Association et dans la
vie de ses membres

L’ Association de la Jeunesses Chrétienne, on le sait, est placée sous
le patronage de Marie Immaculée. L’influence de cette Bonne Mére sur
le comportement des jeunes congréganistes embrasse toutes les dimen-
sions de leurs vies : spirituelles, morales, estudiantines... L’aide de
Marie Immaculée n’est pas sollicitée seulement au début de I’ceuvre,
mais reste plutdt une constante dans la vie quotidienne des membres de
I’ Association. Les jeunes s’appuient en tout et pour tout sur la sollici-
tude maternelle de la Sainte Vierge pour remplir leurs taches religieuses
et civiles. Si la Vierge Marie, a la fois Mére et Patronne, inspire les
congréganistes, les accompagne et intercéde pour leur sanctification,
ceux-ci, en revanche, « font profession d’honorer et d’aimer dans I’as-
sociation qui a été commencée et qui croit sous ses auspices. On sait
qu’il faut demander a Marie avec confiance tout ce qu’on veut obtenir
de Dieu »'%.

144 Beaucoup plus tard, en 1870, le peére Gannier, « dans 1’église de la mission, lieu
de réunion des 300 membres congréganistes [...], fit placer aussi une gracieuse statue
de N.-D. de Lourdes. Ce fut 1a, pour plusieurs, le foyer d’une tendre dévotion envers
Marie Immaculée. Que de timides jeunes filles, effarouchées a la pensée d’avoir a af-
fronter les rigueurs d’un examen, sont venues se jeter aux pieds de cette Vierge au divin
sourire pour lui confier leur embarras d’un jour » (Idem., p. 476).

145 Voir « Abrégé du Reéglement de vie de MM.les congréganistes de la Jeunesse
Chrétienne », in MIS 145 (1899), p. 15.

e Marie dans I’itinéraire spirituel

o
o

La Vier

81



Abel Nsolo Habell

82

La dévotion mariale des congréganistes s’exprime nettement dans
leur vie spirituelle qui réserve une place de choix a I’invocation fré-
quente de Marie Immaculée. Parmi les obligations spirituelles auxquel-
les sont tenus les Congréganistes, toutes les classes confondues, on a
entre autres : la participation quotidienne a la sainte messe, un quart
d’heure au moins de lecture spirituelle, la visite journaliére au Saint
Sacrement, la récitation du rosaire, la confession individuelle tous les
15 jours, etc. Cependant, certains devoirs sont rattachés de fagon par-
ticuliére a I’une ou I’autre classe, par exemple : les débutants appelés
Postulants sont tenus a réciter chaque jour la priere de saint Bernard
dont les premiéres paroles s’adressent directement a la Meére de Dieu :
Souvenez-vous, o trés pieuse Vierge Marie', etc.

Aprés une année ou six mois d’expérience dans 1’ Association, le
Postulant admis passe a la deuxiéme classe, il devient Probationnaire.
Cette admission prévoit au premier jour un acte de consécration a Marie
Immaculée :

IIs se rendront tous a temps au pied de 1’autel pour réciter a haute
voix I’acte de consécration a la Sainte Vierge qui commence par ces
mots : Sainte Marie, mere de Dieu, etc.'¥.

L’acte de consécration se poursuit avec le célébre chant du Sub
tuum praesidium exécuté par les membres de 1’ Association, notamment
les versets ou il est dit : Dignare me laudare te, Virgo Sacrata. Da nihi
virtutem contra hostes tuos'*. Parmi tant d’autres devoirs, 1’ Article 76
du chapitre 5 du Reglément oblige les Probationnaires « d’ajouter a
la priere de Saint Bernard qu’ils faisaient étant Postulants celle qu’ils
ont prononcée le jour de leur admission a la classe des Probationnai-
res »'¥.

A la derniére étape (ou classe) de I’ Association, le Probationnaire
devient un Regu. Les Re¢us constituent le corps méme de 1’ Associa-
tion. Et la cérémonie de la réception a lieu deux fois par an, « a la
féte du Sacré-Cceeur, et le jour de I’Immaculée Conception de la Tres

146 Premier Réglement de 1’ Association, chapitre IIT, Art. 42.
7 Idem., chap. V, Art. 63.

148 Idem., chap. V, Art. 64.

149 Ibidem.



Sainte Vierge »'*°. S’il y a une obligation qui distingue les Re¢us des
Postulants et des Probationnaires, ¢’est certainement la récitation de
I’office de la Sainte Vierge. Considérés comme les plus avancés dans la
formation, affermis dans la pratique des exigences de I’ Association, les
Recus trouvent dans la pricre a la Vierge Marie un moyen efficace de
progresser dans la vie des vertus et dans la voie de la sainteté.

En ce concerne le déroulement des réunions, le Reglement de
1’ Association prévoit généralement de débuter et de cloturer les séan-
ces avec une pricre a la Vierge Marie. Habituellement celui qui préside
« ouvre la séance par le Veni Sancte, le verset Emite, 1’oraison Deus
qui Corda et I’Ave Maria... »"'. Parmi les devoirs des Congréganistes,
lorsqu’ils se rassemblent dans une église, figure en premier lieu, celui
de réciter en commun ’office de la Trés Sainte Vierge'®2. L’ Article 39
du chapitre 12 insiste sur le caractére obligatoire de la récitation de cet
office qui est d’ailleurs le signe spécifique de I’ Association. La dévo-
tion mariale des membres de 1’Association s’exprime aussi a travers
d’autres prieres adressées a Marie Immaculée, comme le rosaire, le
chant du Magnificat, les oraisons jaculatoires, etc. Voici ce qu’en dit
justement I’ Article 39 :

La dévotion qu’ils professent envers la Sainte Vierge les a engagés
a s’imposer 1’obligation particuliére d’en réciter 1’office et le rosaire
aux temps marqués. De toutes les prieres qui se font en congrégation,
I’office de la Sainte Vierge est celle a laquelle la congrégation atta-
che le plus de prix. C’est le signe distinctif de toutes les congréga-
tions établies sous le patronage de la Trés Sainte Vierge dans toutes
les parties du monde, et ¢’est en récitant assidiiment et avec dévotion
qu’on attirera sur soi et sur toute la Congrégation la puissante protec-
tion de la mére de Dieu'>.

Pour un congréganiste, invoquer la Vierge Marie dans la priére ne
suffit pas, car il doit chercher aussi a I’imiter dans sa conduite et lui
vouer toute son existence. Son comportement moral doit refiéter sa vie
spirituelle. L’abbé de Mazenod insistera sur le fait que la dévotion n’est

150 Premier Réglement, chap. VI, Art. 14.
151 Premier Réglement, chap. VIII, Art. 52.
152 Jdem, chap. XII, Art. 36.

153 Jdem., chap. XII, Art. 39.

e Marie dans I’itinéraire spirituel

o
o

La Vier

83



Abel Nsolo Habell

84

pas qu’une bonne théorie ou un veeu pieu, elle doit se traduire dans les
actes, spécialement dans la pratique des vertus :

La dévotion que les congréganistes se font gloire de professer en-
vers la trés sainte Vierge serait de pure spéculation s’ils n’en don-
naient pas quelques témoignages extérieurs, soit en tachant d’imiter
ses vertus, soit en lui adressant quelques priéres'>.

Dans un ¢lan de confiance totale envers cette Mére et Patronne qui
les accompagne et les soutienne, les jeunes de 1’ Association Chrétienne
trouvent la force de lutter contre les tentations du mal dans le monde.
Le role de la Vierge Marie ne se limite pas a les protéger contre les sol-
licitations et les attaques du démon. Mais bien plus, elle leur inspire des
‘fervents aspirations’ pour mener une vie enracinée dans la foi et vécue
dans la charité en pratiquant les vertus. Comme on peut le remarquer, la
dévotion a Marie dans 1’ Association, loin d’étre une évasion, est plutot
une saine spiritualité incarnée dans le vécu quotidien des jeunes influant
fortement sur leur conduite. En définitive, les congréganistes comptent
sur la puissante protection de Marie qui coopere efficacement a leur
salut. Leur croissance spirituelle est a la mesure de la confiance qu’ils
manifestent a I’endroit de Marie Immaculée : « C’est en elle, apres
Dieu, qu’un congréganiste doit mettre toute sa confiance »'%. L’ Article
50 du chapitre 12 s’attarde sur ’affection filiale envers la Sainte Vierge
et montre justement I’impact de la dévotion mariale sur la vie ordinaire
des congréganistes :

La piété des congréganistes n’est pas satisfaite de cet hommage
qu’ils rendent si volontiers a la Sainte Vierge; ils veulent faire quel-
que chose de plus en I’honneur de leur mére qu’ils ont choisie pour
patronne, en qui ils mettent, aprés Dieu, toute leur confiance, comme
ils professent hautement pour elle le plus entier dévouement et une
tendresse filiale sans borne. Ils ne laisseront donc jamais écouler un
seul jour sans lui offrir les tributs de leur amour par la dévote priére

154 Abrégé du Réglement de vie de Messieurs les congréganistes de la jeunesse
chrétienne, in £O 1, 15, p. 146.

155 1’ Abrégé du Réglement, a propos de la dévotion a la trés sainte Vierge, insiste
sur la confiance en Marie : « IIs (les congréganistes) s’aideront, pour cela, de tout le dé-
sir qu’a la trés sainte Vierge de coopérer a leur salut... C’est en elle, apres Dieu, qu’un
congréganiste doit mettre toute sa confiance. » (EO 1, 15, p. 142).



de saint Bernard, qui commence par ces mots : « Souvenez-vous, 0
trés pieuse Vierge Marie » et chaque semaine ils réciteront le Ro-
saire en le divisant de maniére a ce qu’ils en disent tous les jours une
partie, comme il est prescrit dans le réglement particulier. Maintes
fois encore, dans le courant de la journée, ils décocheront quelques
fleches d’amour vers son ceeur maternel par de courtes, mais ferven-
tes aspirations. Mais c’est surtout dans les moments facheux d’une
pressante tentation que, se souvenant de sa grande puissance et de
son affection pour ceux qui s’honorent d’étre ses enfants, ils crieront
vers elle en la suppliant de mettre en fuite I’ennemi impur qui, sous
I’appas de séduisantes promesses, veut les précipiter dans un abime
dont ils ne se reléveraient peut-&tre jamais; ils crieront vers elle et ils
seront exaucés. Vierge bienheureuse, dit saint Bernard, je consens
qu’on ne parle jamais de vos miséricordes, s’il se trouve quelqu’un
qui puisse dire que vous lui avez manqué quand il vous a invoquée
dans ses nécessités!'*®.

L’amour et I’engagement des jeunes de 1’Association Chrétienne
est un prélude de ce que le pére de Mazenod demandera aux membres
de sa congrégation religieuse des Missionnaires Oblats de Marie Im-
maculée qu’il fondera quelques années plus tard. Rien d’étonnant car
il place les deux congrégations sous le patronage de Marie Immaculée.
Qu’il s’agisse du role de Marie vis-a-vis des Oblats ou de la dévotion
spéciale des Oblats envers Marie, on se rend bien compte que le Fon-
dateur reprend pour I’essentiel la ‘spiritualité mariale’ de I’ Association
de la Jeunesse Chrétienne. Le tableau que nous présentons ci-dessous
montre assez bien comment la piété mariale exigée aux jeunes congré-
ganistes est aussi recommandée, presque dans les mémes termes, aux
missionnaires Oblats de Marie Immaculée :

Nous pensons que la dévotion mariale que 1’abbé de Mazenod pro-
pose aux membres de I’ Association de la Jeunesse Chrétienne est fonda-
mentalement la méme que celle qu’il recommandera aux Missionnaires
Oblats de Marie Immaculée, malgré la finalité propre de chaque groupe.
Les ressemblances sont tellement frappantes qu’il s’agisse du patronage
de Marie Immaculée, de son role ou encore de la dévotion et des devoirs
des membres envers elle. C’est donc a la lumicre de la spiritualité ma-
riale de I’ Association de la Jeunesse chrétienne qu’il faut comprendre la

156 Premier Réglement, chap. XII, Art. 51.

tuel

éraire spiri

,

e Marie dans 1’itin

o
o

La Vier

85



spiritualité mariale des Oblats qui en est logiquement le prolongement,
I’approfondissement et 1’aboutissement. Ceci parait compréhensible
d’autant plus qu’en 1813, 1’abbé de Mazenod fonde 1’ Association de
la Jeunesse Chrétienne et lance déja en septembre 1815, I’ Association
des prétes Missionnaires de Provence (devenue plus tard Missionnaires
Oblats de Marie Immaculée). L’on imaginer que la ‘spiritualité mariale’
qu’il entend inculquer a I’une et a 1’autre congrégation reste fondamen-
talement la méme. La comparaison que nous établissons entre ces deux
Associations (ou Congrégations) le prouve a suffisance :

TABLEAU COMPARATIF

Association
de la Jeunesse Chrétienne
(début a Aix en 1813)

Congrégation des Missionnaires
Oblats de Marie Immaculée
(début a Aix en 1815)

1. Sous le patronage de Marie Immaculée

Abel Nsolo Habell

86

- Entrés dans la congrégation, ils
[les jeunes] ont pris cette sainte
Mere de Dieu pour leur avocate
et patronne (MIS 145 (1899), p.
11).

- Une société établie sous I’invo-
cation de I’Immaculée Concep-
tion de la Tres sainte Vierge (MIS

145 (1899), p. 15).

- Que la Bienheureuse Vierge
Marie congue sans péché, et sans
tache soit votre guide et patronne
(Arch. Desch. Ottawa ; Au p. Ho-
norat, 20.09.1841, in EO 1, 1, p.
15).




2. Nature et Objectifs

- Former un corps des jeunes
pour régénérer la société¢ (MIS
145 (1899), p. 25).

- travailler trés efficacement a
leur propre sanctification (MIS
145 (1899), p. 11).

- Un corps qui a Marie pour Mére
et qui, sous son puissant patro-
nage combattre... pour détruire
I’empire du démon... (Au p.
Dandurant, février 1843, in EO
I, 1p.37).

3. Role de la Vierge (Mere, protectrice, intercesseur...)

- ...le désir qu’a la Sainte Vierge
de coopérer a leur (jeunes) salut
(MIS 145 (1899), p. 10).

- se souvenant de son affec-
tion pour... ses enfants, ils
crieront vers elle en la sup-
pliant de mettre en fuite
I’ennemi impur... (MIS 145
(1899), p. 88).

- Invoquer avec ferveur le treés
Sainte Vierge par laquelle nous
obtenons les lumiéres nécessai-
res... al’édification de I'Eglise. ..
le salut des ames et a votre pro-
pre sanctification (Au p. Verdet,
23.09.1851in EO 1, 2, p. 26).

- La Congrégation qui se glorifie
a juste titre d’avoir la trés Sainte
Vierge Marie Immaculée pour
mere (Au frére Baret, 18.08.1843,
in EO 1, 10, p. 25).

e Marie dans I’itinéraire spirituel

g
&

La Vier

87



Abel Nsolo Habell

4. Devoirs envers la Vierge Marie

- Réciter a haute voix I’acte de la
consécration a la Sainte Vierge
(MIS 145 (1899), p. 32).

- se consacrer par les mains de
Marie (DVO, p. 535).

- ... se mettre sous sa puissante
protection (MIS 145 (1899), p.
11).

- demander a Marie tout ce que
I’on veut obtenir de Dieu (MIS
145 (1899), p. 15.).

- S’imposer 1’obligation particu-
lierement de réciter ’office de la
Vierge Marie et le rosaire (MIS
145 (1899), p. 25).

- Ce sera aussi glorieux que
consolant pour nous de lui [Ma-
rie] étre consacrés... (EO 1, 6, p.
234).

- C’est a la Sainte Vierge que
nous sommes consacrés (Chap.
Gén. de 1826).

- Tout mettre sous la protection
de la Vierge..., nous jeter dans
les bras de cette bonne Mere
(Méthode d’oraison, n° 3, Arch.
Gén. OMI).

- Que la trés Sainte et Immacu-
lée Vierge Marie, notre Mére tres
aimante vous garde assidument
sous sa protection (Au pére Tem-
per, 01.05.1851, in EO 1, 2, p.
14).

- Mettez cette affaire comme
toutes celles qui nous regar-
dent aux pieds de la Tres Sainte
Vierge Marie (Au pere Honorat,
28.05.1826,in EO 1, 7, p. 106).

- IIs (les Oblats) diront tous les
jours le chapelet (Reégle de 1818,
Partie 11, chap. 2, §2, Art 5).




- Les congréganistes s’assem-
blent... a I’église pour réciter en
commun ’office de la Tres Sainte
Vierge Marie (MIS 145 (1899), p.
83.)

- Ils mettent, aprés Dieu, toute
leur confiance [en Marie]... pro-
fessent pour elle le plus entier dé-
vouement et une tendresse filiale
sans borne (MIS 145 (1899), p.
87).

- Imiter les vertus [de Marie] (MIS
145 (1899), p. 87).

- Qu’on se renouvelle surtout dans
la dévotion a la Tres Sainte Vierge
(Au pere Tempier, 22.12.1822, in
EO1, 6, p. 234).

- Nous abandonner a Marie...,
nous devons nous confier a clle
avec une grande confiance (Mé-
thode d’oraison, n° 3, Arch. Gén.
OoMI).

- Bien des raisons pour se consa-
crer sans réserve au culte de notre
Bonne Mére... avec le zéle dans
I’imitation de ses vertus (Direc-
toire des novices de 1853, pp.
169-171).

e Marie dans I’itinéraire spirituel

o
o

La Vier

89



Abel Nsolo Habell

90

5. Exigence d’une dévotion mariale hors du commun

- La piété des congréganistes
n’est pas satisfaite de cet hom-
mage qu’ils rendent si volon-
tiers a la Ste Vierge ; ils veulent
faire quelque chose de plus en
I’honneur de leur mére qu’ils ont
choisie pour patronne (MIS 145
(1899), p. 87).

- Les jeunes concluent leurs prie-
res avec l’acclamation « Loué
soit Jésus-Christ et Marie tou-
jours Immaculée » (cf. JEAN-
CARD, Mélanges historigues...,
p- 271).

- Les missionnaires auront tous
une dévotion particuliére [envers
Marie] et qu’ils regarderont tou-
jours comme leur mere (Regle de
1818, Art. 4).

- Il faut que nous ayons une gran-
de dévotion [a Marie] dans notre
Congrégation (Au pere Tempier,
20.03.1826,in EO 1, 7, p. 65).

- La dévotion que nous devons
avoir pour la divine Marie est
toute singuliére (Directoire des
novices de 1853).

- commencer et finir tous les
exercices... par [ce] bouquet spi-
rituel : « Laudetur Jesus Christus
et Maria Immaculata » (EO 1, 21,
p. 265).

MARIE DANS LA PREDICATION DES MISSIONS

Pour le besoin de la mission, I’abbé de Mazenod appelle et ras-
semble quelques prétres diocésains en 1815 ; ce petit corps apostolique
s’établit a I’ancien couvent des Carmélites, dans la cité d’Aix-en-Pro-
vence. La chapelle de ce carmel deviendra un lieu privilégié pour le
rassemblement et le culte de 1’ Association de la jeunesse chrétienne.
Sous la houlette de I’abbé de Mazenod, un groupe des prétres diocé-
sains continue ’ceuvre de I’Association de la Jeunesse Chrétienne a
Aix et préche les missions dans les campagnes d’alentour. Ce groupe



des collaborateurs de 1’abbé de Mazenod, dit Missionnaires de Pro-
vence, est approuvé par I’autorité diocésaine le 25 janvier 1816. Cette
date marque le début officiel de la congrégation. Le nom de Marie ne
figure pas dans la lettre de demande ni dans celle d’approbation par les
Vicaires généraux du dioceése. C’est seulement six mois apres qu’on
trouvera parmi les résolutions d’une retraite ces paroles : dignare me
laudare te, Virgo Maria'¥’. On sait par ailleurs que le fondateur donna
un Réglement pour 1’ Association de la Jeunesse chrétienne dans lequel
il insiste sur la piété envers la trés Sainte Vierge Immaculée. Eugéne de
Mazenod rassure les jeunes de 1’ Association que Marie coopére a leur
salut, intercéde en leur faveur et les protége. Il leur demande d’imiter
ses vertus, de placer en elle leur confiance en priant notamment le ro-
saire. Et le soir, avant de se coucher, d’avoir sur les lévres et surtout
dans le cceur les saints noms de Jésus et de Marie'*®.

En octobre 1818, les Missionnaires de Provence acceptent le sanc-
tuaire marial de Notre-Dame de Laus (Hautes-Alpes), sur la demande
du Vicaire général du dioceése. Un défi pour Eugéne de Mazenod qui
doit établir une deuxieme fondation en dehors de la ville d’Aix. La
possession de ce sanctuaire marial lui parait stratégique dans 1’ceuvre
missionnaire de la Société :

Nous avons formés un établissement a Notre-Dame de Laus [...].
Nous sommes devenus, écrit le pere de Mazenod, les gardiens d’un
des plus célébres sanctuaires de la Sainte Vierge ou le bon Dieu se
plait a manifester la puissance qu’il a départie a cette chére Mére de
la Mission [...]. Plus de 20 000 ames accourent tous les ans pour se
renouveler dans I’esprit de ferveur a I’ombre de ce sanctuaire [...].
De la apres avoir préché la pénitence a ces bons fideles et leur avoir
exalté les grandeurs et les gloires de Marie nous nous répandrons
dans les montagnes pour annoncer la parole de Dieu a ces ames sim-
ples, mieux disposées pour recevoir cette divine semence que les ha-
bitants trop corrompus de nos contrées'®.

157 Cité par A. HUBENIG, Living in the Spirit’s: Saint Eugene de Mazenod, Found-
er of the Missionary Oblates of Mary Immaculate, Ottawa, Novalis, 1995, p. 303.

158 Abrégé du réglement, in EO 1, 15, pp. 142-1438.

139 Lettre au pere Mye, octobre 1818, in EO L, 6, p. 51. C’est justement dans cette
communauté de Notre-Dame de Laus qu’Eugéne demandera de faire une neuvaine pour
son pére malade, a qui il écrira : « J’ai offert ce matin le saint sacrifice pour obtenir de
Dieu par la protection de la Sainte Vierge, votre prompt rétablissement. Nous continue-

e Marie dans I’itinéraire spirituel

o
o

La Vier

91



Abel Nsolo Habell

92

En 1820, le pére de Mazenod consacre a la Vierge toujours Im-
maculée 1’église Saint-Sauveur ou il préchait les missions en langue
provencgale. Eugéne, 1’apdtre de 1’Immaculée, avec ses compagnons
préchérent les missions aux fideles de la Provence en mettant en bonne
place la Sainte Vierge Marie. Dans le déroulement des missions, le cha-
pelet est récité chaque soir ; et dans la grande prédication, Marie figure
parmi les sujets a aborder a c6té de I’amour et la crainte de Dieu, le
salut et la grace, le péché et la conversion, les fins derniéres (la mort,
le jugement, le paradis, I’enfer, etc.). Les rassemblements des missions
populaires s’achevaient par une grande acclamation chantée en I’hon-
neur de I’Immaculée :

Aux yeux du Tout-Puissant,

elle (Sainte Vierge) fut toujours pure ;

chantons sur le péché son triomphe éclatant [...].
Pleine de grace, 6 vierge incomparable !
L’honneur, la gloire et I’appui d’Israél,

jetez sur nous un regard favorable,

de cet exil conduisez-nous au ciel !'%.

La promotion de la dévotion mariale ne sera pas I’apanage du pére
de Mazenod seul, car il en fait aussi un devoir pour ses compagnons
d’apostolat. Il rédige dans le premier manuscrit des régles que les mis-
sionnaires n’aménageront aucun effort afin de susciter dans les cceurs
des fideles I’amour filial envers Marie Immaculée : « Ils ne négligeront
rien pour porter les fidéles a avoir une entiere confiance a cette Vierge
Immaculée et trés Sainte Mere de Dieu »'¢.

rons pendant neuf jours a faire des priéres dans cette intention, et le neuviéme jour, je
ferai encore la messe pour vous. Je voudrais que vous vous unissez a nous et que vous
vous préparassiez pour faire vos dévotions le méme jour que je dirai la messe » (Lettre
a Monsieur le Président de Mazenod, 28.07.1820, in EO I, 15, p. 196).

160 J, MORABITO, « L’Immaculée dans la spiritualité du Fondateur », in Et.ObL.
14 (1955), p. 30. Méme si ce n’est pas 1’abbé de Mazenod qui compose tous ces chants,
mais le fait qu’il les sélectionne dans le Recueil des cantiques a | 'usage des Missionnai-
res de Provence (Avignon 1819, p. 268) montre bien que le contenu de ces acclamations
s’accordent bien avec ce qu’il pensait.

161 Manuscrit des Régles, n° 2, p. 2, I. § 2, art. 5.



LA MORT DE MGR E. DE MAZENOD :
LE SALUT FINAL DE L’APOTRE DE L’IMMACULEE

L’apétre de I’Immaculée Conception que fut Mgr de Mazenod
mourut comme il avait vécu, c’est-a-dire sous les auspices de la Vierge
Marie et toujours confiant en son intercession. Au début du mois d’aoft
1854, dans un climat de panique générale causée par I’épidémie meur-
triere de choléra qui sévit a Marseille et dans ses environs, le Fondateur
rédige son testament, méme si sa santé personnelle ne présage pas le
pire. Il faut dire que pour la cessation de ce facheux fléau de choléra,
Mgr de Mazenod compte énormément sur 1’intercession miraculeuse
du ciel, notamment celle de la Bonne Mére :

Evidemment le Seigneur a daigné écouter nos priéres. Dés I’instant
que nous les lui avons adressées, il a ordonné au fléau de s’arréter
[...]. Jamais je n’ai vu un effet plus sensible de I’efficacité¢ de la
priére. Mais aussi quelle priére que celle que tout un peuple adresse
a Dieu, prosterné aux pieds de Jésus-Christ, invoquant sa puissante
médiation par ’intercession de la Tres Sainte Vierge [...]."%%.

Le Fondateur écrit le 1° aolit 1854 un long testament, a I’occasion
de son anniversaire de naissance, dans une ambiance de consternation
pour le choléra qui frappe sa ville comme nous I’avons dit. Il évoque
plusieurs fois le secours de la Vierge Immaculée. Il rend grace a Dieu
pour tant des bienfaits regus, il implore aussitot la miséricorde du Sau-
veur afin d’obtenir le pardon de ses péchés ; et puis, il se tourne vers
sa Marie Immaculée pour invoquer sa médiation, lui rappelant qu’il I’a
toujours aimée et préchée. On a I’impression que le Fondateur résume
toute son expérience spirituelle vécue en compagnie de la Bonne Mere
et le dévouement filial qui a caractérisé son apostolat ainsi que celui de
sa congrégation :

Jévoque a cet effet ’intercession de la trés sainte et Immaculée
Vierge Marie, Mére de Dieu, osant lui rappeler en toute humilité,
mais avec consolation, le dévouement filial de toute ma vie et le désir
que j’ai toujours eu de la faire connaitre et aimer et de propager son

162 Au pere Martinet, 09.08.1854, in EO1, 11, p. 228.

tuel

éraire spiri

,

e Marie dans 1’itin

o
o

La Vier

93



Abel Nsolo Habell

94

culte en tous lieux par le ministére de ceux que I’Eglise m’a donnés
pour enfants et qui se sont associés a mes veeux ',

Le testament évoque aussi Saint Joseph, son « patron de prédi-
lection et le patron donné par I’Eglise aux agonisants, avec un pro-
fond sentiment de sa grandeur et de toutes ses prérogatives qui 1’éle-
vent au-dessus de toute créature apres la trés Sainte Vierge, sa véritable
épouse »'*, Ce testament du 1< aolit 1854 permet de connaitre évidem-
ment les derni¢res volontés de Mgr de Mazenod, mais sans provoquer
beaucoup d’émotion d’autant plus que la santé du prélat ne suscitait
pas d’inquié¢tude. D’ailleurs, notre prélat n’en était pas a son premier
testament, car le 7 juillet 1847, il avait déja écrit deux pages de testa-
ment. Jusque-1a, il jouissait, malgré I’usure du temps, d’une santé de
fer : stature robuste, corps énergique et esprit éveillé... Ce qui permit
de tourner ses activités en plein régime, sans compter les mortifications
et les jelines qui assaisonnaient sa vie ordinaire.

Il fallait attendre la fin de 1’année 1860 pour que surgissent des
symptomes alarmants : de vives pointes de douleurs a la poitrine. Le
diagnostic médical précise qu’il s’agit d’une tumeur au-dessus du sein
gauche. Les trois opérations qui s’en suivirent et la complication d’une
grave pleurésie diminuérent sensiblement la résistance physique du ma-
lade, provoquant une réelle inquiétude sur le futur de I’ Evéque. En jan-
vier 1861, on demanda aux Oblats et a tout le diocese de prier avec in-
sistance pour la santé de leur pasteur. Comme I’état du malade empirait,
un Oblat, Mgr Guibert, futur Archévéque de Paris, alors Archévéque de
Tours, administra au prélat malade le sacrement de /’Extréme onction
(selon la terminologie de 1’époque). Durant prés de quatre mois, Mgr de
Mazenod assume avec courage et esprit de foi I’épreuve de sa longue
maladie, comme témoigne Mgr Jeancard, son plus proche collabora-
teur :

163 Voir Extrait du testtament du 01.08.1854, EO 1, 15, p. 287. Le Fondateur
conclut son testament en bénissant ses fils spirituels et en invoquant encore une fois de
plus I’intercession de la Vierge : « Adieu, mon cher fils, je vous salue avec toute I’af-
fection que vous connaissez pour vous et je vous bénis comme je bénis aussi tous mes
chers enfants, comptant sur leurs priéres dans le sanctuaire de notre Bonne Mére » (voir
aussi Lettre au pére Martinet, 09.08.1854, in EO 1, 11, p. 229).

164 Au pere Bellon, 18.10.1855, in EO 1, 11, p. 288.



Si son corps souffre, son esprit n’est point abattu, et son caractére
conserve toute sa fermeté, méme pendant de trés grandes souffran-
ces et de trés douloureuses opérations. Il supporte tout comme s’il
était insensible au mal le plus cuisant. Pas une plainte, pas un signe,
pas un soupir ne trahissent dans ces cruels moments, sa sensibilité
a la douleur. Alors il éléve son cceur vers Dieu, et il le remercie des
souffrances comme d’une grace qui lui est envoyée pour sa sancti-
fication. Il se représente sur la croix du divin Sauveur et, dans cette
pensée, il lui arrive quelquefois de dire : Quand on est sur la croix, il
faut s’y tenir. C’est une grdce'®,

Face aux affres de la maladie, le Fondateur vécut sa souffrance
comme une offrande associée a la passion du Christ pour le salut du
genre humain. Son courage, sa sérénité et surtout sa foi ne pouvaient
qu’impressionner son entourage. A Mgr Jeancard, son Vicaire, par
exemple, il avoue qu’il ne pleure pas parce qu’il doit mourir, mais parce
qu’il doit quitter ses enfants chéris qu’il aime d’un amour incompara-
ble'*®. A Timon David, fondateur de I’ceuvre de la Jeunesse Ouvriere, il
adresse les plus tendres paroles'® ; au pére Jean, 1’ascete des Victimes
du Sacré-Ceeur, le malade demande les priéres, avoue avoir aimé le
Christ et chercher de le faire connaitre'®®. L’aprés-midi du 20 mai 1861,
le malade sent la mort s’approcher. Il demande sa croix d’oblation et son
chapelet ; on récite des pricres en sa compagnie, notamment le chapelet
et la Regina Caeli. Sur la demande du pere Fabre qui voulait savoir son
dernier désir, le Fondateur leur adressa ces dernicres paroles, considé-
rées des lors comme son testament spirituel aux Oblats : « Pratiquez
bien parmi vous la charité, la charité, la charité et, au dehors, le zéle
pour le salut des ames »'®. Il nous semble que ce testament spirituel ait

165 J. LEFLON, Eugéne de Mazenod..., pp. 767-768.

166 « Je ne pleure pas parce que je vais mourir [...]. Oh ! non, mais je pleure a la
pensée de quitter des étres chéris tels que vous [...]. Il faut bien que vous sachiez tous
que le bon Dieu m’a donné un ceeur d’une capacité immense et qu’avec ce cceur, il m’a
permis d’aimer immensément mes enfants [...]. Quand je ne serai plus, vous aurez
quelqu’un qui me remplacera dans mon autorité, qui vous estimera selon votre mérite,
mais qui vous aimera comme moi je vous aime, jamais ! » (Idem., pp. 768-769).

17 Idem., p. 769.

18 Idem., p. 770.

199y, BAUDOUIN, « Testament spirituel d’Eugéne de Mazenod », in DVO, p.
819.

tuel

éraire spiri

,

e Marie dans 1’itin

o
o

La Vier

95



Abel Nsolo Habell

96

partie liée avec la Vierge Marie, méme si cela n’apparait pas explici-
tement. Car la charité sur laquelle le Fondateur insiste (par trois fois)
appelle un ‘esprit de famille’ qui suppose 1’amour profond du Christ et
le commun attachement filial a Marie Immaculée ; c’est sur ces deux
piliers, a en point douter, que repose la charité fraternelle entre Oblats.

La veille de sa mort, Mgr de Mazenod, le premier Oblat de Marie,
demanda d’étre revétu du scapulaire de I’Immaculée Conception. Le
mardi de pentecdte, 21 mai 1861, peu apres 22 heures, le serviteur de
Dieu et apdtre de I’Immaculée achéve son pélerinage terrestre, rendant
le souffie a son Créateur pendant que, autour de lui, on récitait le can-
tique marial du Salve Regina. Le pére Fabre, premier Supérieur géné-
ral apres le Fondateur, raconte, non sans émotion, les vicissitudes des
derniéres minutes de 1’existence terrestre de Mgr de Mazenod en ces
termes :

Nous récitames le Salve Regina, que notre bienheureux Pére comprit
et suivit tout entier. A ces paroles : Nobis post hoc exilium, il ouvrit
un peu les yeux ; a chacune des invocations : O Clemens, O Pia, il fit
un léger mouvement ; a la troisiéme : O Dulcis Virgo Maria, il rendit
le dernier soupir!™.

Le pére Fabre rassure que le Fondateur comprenait et suivait ces
invocations O clémente, O charitable, et a la derniére O douce Vierge
Marie, il rendit I’ame. Nous pouvons dire que le serviteur et apdtre de
I’Immaculée mourut comme il avait vécu, toujours en compagnie de
Marie. Il mourut surtout comme il 1’avait voulu, dans les bras de sa
Tendre Mere, la Sainte Vierge. La mort permit de mieux définir sa voca-
tion et de confirmer sa mission d’étre véritablement un Oblat de Marie
Immaculée. A I’instar du Centurion romain de I’Evangile de Marc qui,
touché par la mort de Jésus, finit par lacher la plus solennelle confession
de foi en disant : « vraiment cet homme était le Fils de Dieu » (Mc 15,
39) ; ainsi, pourrait-il en étre pour tout observateur averti, de conclure
que « le pere de Mazenod était vraiment un Oblat de Marie Immacu-
l1ée ». Sa mort, dans les bras de Marie pour ainsi dire, résume d’une part
tout son dévouement filial envers elle et confirme d’autre part 1’affec-
tion maternelle que la Bonne et tendre Mere lui a toujours manifestée.

170 J. FABRE, Lettre circulaire du 26 mai 1861.



Ce fut certainement une grace puisque Dieu exauga la priere de son
serviteur qui voulait mourir en pleine conscience. Ce fut aussi une grace
qu’il mourut avec le nom de I’Immaculée, douce Vierge Marie sur les
lévres, ou mieux encore, dans le cceur lorsqu’il priait le Salve Regina.
Et ce fut le salut final de ’ap6tre de I’Immaculée a sa Bonne et Tendre
Mere Marie. Tout se passa comme lui-méme ’avait désiré... Qu’il suf-
fise de rappeler que lorsque la pensée de la mort envahit son esprit, il
écrit le 1°" aolit un testament dont la premicre page en dit long : « J’in-
voque [...] ’intercession de la Trés Sainte et Immaculée Vierge Marie
[...], osant lui rappeler [...] le dévouement filial de toute ma vie »'"'.

Mgr de Mazenod connait bien le livre intitulé Les gloires de Marie
de son maitre a penser, Alphonse de Liguori, qui sans cesse crie vers
Marie : « Vierge bénie, assistez-moi a ’heure de ma mort ! » :

C’est de vous, 6 ma Reine, que j’espére toute ma félicité : ¢’est vous
qui devez m’obtenir le pardon de tous mes péchés, et ensuite la per-
sévérance ; c’est vous qui devez m’assister a I’heure de ma mort
; ¢’est vous qui devez me retirer du purgatoire ; ¢’est vous, enfin,
qui devez me conduire en paradis. Toutes ces graces, ceux qui vous
aiment les attendent de vous, et moi aussi je les espére, moi qui vous
aime de tout mon cceur et par-dessus toutes choses apres Dieu'”.

Lorsque le frére Oblat Morandini est atteint d’une maladie grave,
le Fondateur presse le supérieur de Notre-Dame de Laus d’invoquer la
Sainte Vierge pour lui obtenir la guérison : « Mon Dieu, quelle doulou-
reuse épreuve ! Pressez tous la Vierge Marie de faire un miracle pour
nous [...] »'. Devenu malade a son tour, le pere de Mazenod ne pouvait
pas ne pas invoquer lui aussi le secours de la Bonne Mére. On peut facile-
ment mettre ces paroles de Saint Alphonse de Liguori sur ses lévres :

Ma chére Marie, mon bien-aimé Jésus, que vos doux noms vivent a
jamais dans mon cceur et dans tous les ceeurs ! Que mon ame perde
le souvenir de tous les autres noms, pour se rappeler uniquement et
invoquer sans cesse vos noms vénérés ! Ah ! Jésus, mon Rédemp-
teur, et Marie, ma Mére, quand je serai arrivé a I’article de la mort, a

171 Extrait du testament, 01.08.1854, in EO 1, 15, p. 287.

172 A.-M. DE LIGUORI, LGM, traduit librement de I’italien, Nouvelle édition,
Tours, Mame & Cie, 1858, chap. VIII.

173 Lettre a Mille, 05.06.1838, in EO 1, 9, p. 83.

tuel

éraire spiri

,

e Marie dans 1’itin

o
o

La Vier

97



Abel Nsolo Habell

ce moment décisif ou mon ame devra sortir de cette vie, je vous en
conjure par vos mérites, accordez-moi cette grace qu’avant de deve-
nir a jamais muette, ma bouche répéte une derniére fois ces mots :
Je vous aime, Jésus et Marie ! - Jésus et Marie ! je vous donne mon
ceeur et mon ame [...]. Ah ! quel bonheur de mourir [...] en chantant
: O beauté sans égale ! 6 Marie, 6 Marie ! Je veux quitter la terre en
votre compagnie'”*,

Quand on sait que la fendresse'” est la disposition du cceur la plus
caractéristique de Marie selon Eugeéne de Mazenod, on peut imaginer le
bonheur qu’il eut de mourir juste au moment ou la pri¢re du Salve Regina
évoquait la douceur et la tendresse de la Sainte Vierge. Rien ne pouvait
étre plus consolant et providentiel que de sentir qu’a I’heure de sa mort, la
tendresse maternelle de Marie I’enveloppait dans ses bras pour le porter
au ciel. Il quitta donc la terre des hommes s’¢levant avec I’Immaculée a
la rencontre de son Seigneur'’. Par sa mort autant que par sa vie, le Fon-
dateur des Oblats témoigne qu’il fut un vrai fils de la Sainte Vierge. Aussi,
¢tait-il cohérent que cette tendre Mére le présenta a son Fils, au dernier
moment de sa vie terrestre, comme un ‘oblat’; ¢’est-a-dire, une offrande,
un cadeau de Marie a Dieu. I faut dire aussi que I’idée d’accepter la mort,
malgré la douleur, comme un dernier sacrifice a offrir a Dieu, n’était pas
étrangere a la pensée de Mgr de Mazenod'!”.

Dans son testament 1égal du 1¢ aolt 1854, le Fondateur exprime
aussi ses derniéres volontés en ce qui concerne ses obseéques, son enter-
rement et sa sépulture. Aprés avoir évoqué, pour le repos de son ame,
les deux mille messes que diront les Oblats et mille autres par les pré-
tres de son dioceése, Mgr de Mazenod en arrive a désigner 1’endroit ou
doit reposer sa dépouille. Encore une fois son amour pour la Vierge
Marie refait surface :

Jaurais bien voulu qu’aprés ma mort, on déposat mon coeur dans
le sanctuaire de Notre-Dame de la Garde aux pieds de notre bonne
Mc¢re dont j’ai eu le bonheur de relever le temple, mais de justes ré-

174 A.-M. DE LIGUORI, LGM, Chap. X.

175 Lettre a Madame de Mazenod, fin avril 1809, in EO 1, 14, p. 142.

176 B. B. DULLIER, Prier 15 jours avec Eugeéne de Mazenod, Fondateur des
Oblats de Marie Immaculée, Evéque de Marseille, Montrouge, Nouvelle Cité, 2001,
p- 19.

177 Journal, 08.02.1842, in EO1, 21, p. 28.



clamations, inspirés par I’amour filial de ceux que j’ai tant aimés sur
la terre, s’opposent a cette résolution. On fera de mon cadavre ce que
I’on voudra. Je le livre a la terre pour qu’il y subisse la condamnation
prononcée contre le péché. J’espére néanmoins fermement qu’aprés
cette dissolution méritée, il ressuscitera pour la gloire, et que réuni
de nouveau a mon ame, ils chanteront pendant toute 1’Eternité les
louanges de la Miséricorde de Dieu : Misericordias Domini in aeter-
num cantabo'™.

Déja, a la mort de son directeur spirituel, le célébre sulpicien Mon-
sieur Emery, qu’on devait inhumer dans la chapelle dite Lorette de la
maison de campagne du séminaire Saint-Sulpice, Eugéne de Mazenod
suggéra alors a M. Duclaux, directeur du séminaire, pour qu’on conser-
va le coeur du saint prétre ; ce qui fut fait'. Mais pour lui-méme, le
Fondateur voulait que son cceur repose aux pieds de la Bonne M¢ére
dans le sanctuaire marial de Notre-Dame de la Garde a Marseille'®.
Mais les Oblats préférerent conserver les reliques de son coeur dans
les maisons propres a eux, notamment dans la chapelle de la Maison
générale a Rome et dans la maison de la fondation de la congrégation a
Aix-en-Provence. Les Oblats ont voulu que la présence de ces sacrés re-
liques du coeur de leur saint Fondateur en ces deux endroits hautement
symboliques serve comme un moteur spirituel qui réanime sans cesse le
charisme missionnaire de toute la congrégation. Le reste de son corps,
par contre, repose dans la somptueuse cathédrale de Marseille, dédi¢e
a la Vierge Marie.

Le 19 octobre 1975, le Pape Paul VI béatifie Mgr de Mazenod, le
définissant comme « un passionné de Jésus Christ et un inconditionnel
de I’Eglise ». Deux qualifications qui résument magnifiquement une
vie totalement centrée sur le Seigneur et une activité pastorale incom-
mensurable au service de I’Eglise. Monseigneur Eugéne de Mazenod
sera ainsi le premier Evéque francais béatifié aprés saint Frangois de
Sales (1567-1622) en 1661. Le 3 décembre 1995, le Pape Jean-Paul II
le canonise en la féte de saint Frangois Xavier, co-patron de la Mission
universelle, coincidence qui n’est certainement pas hasardeuse.

178 Extrait du testament, 01.08.1854, in EO 1, 15, p. 291
179 ], LEFLON, Eugéne de Mazenod..., t. 1, pp. 399-400.
130 Extrait du testament, 01.08.1854, in EO 1, 15, p. 291

e Marie dans I’itinéraire spirituel

o
o

La Vier

99






Deuxieme Chapitre

LES TROIS EXI,)ERIENCES
MARIALES-CLES DE SAINT
EUGENE DE MAZENOD

es expériences mariales, Eugéne de Mazenod en a eu tant de-

puis sa jeunesse ; car il a hérité de ses parents I’amour pour la

Mere de Dieu, priait réguliérement 1’office de la Vierge Marie
et le rosaire, sera témoin oculaire du votum sanguinis a Palerme, etc. La
théologie apprise au séminaire 1’aida a voir plus clair dans le débat ma-
riologique de son époque. Il dii approfondir ses connaissances, aiguiser
son argumentation et ajuster son vocabulaire. Mais une chose est de
saisir intellectuellement le donné objectif de la foi et une autre chose est
d’en faire I’expérience'. Toutefois, les cours du séminaire confirmerent
ses convictions en la vérité de I’Immaculée Conception ; conviction
qu’il partageait avec ses compagnons dans la congrégation et qu’il en-
seignait aux fideles dans 1’apostolat.

Comme jeune prétre, avec les membres de I’ Association de la Jeu-
nesse chrétienne, il est le premier a se consacrer a Dieu « par les mains
de la trés Sainte Vierge et Immaculée Marie ». Par la priére de ces jeu-
nes, I’abbé de Mazenod bénéficie en 1814 a Aix d’une guérison pres-
que miraculeuse grace a ’intercession de la Vierge Marie. Il célebre
avec faste les fétes mariales, choisit expres les dates liturgiques en son
honneur pour marquer ses ceuvres principales ; utilise les acclamations
a Marie Immaculée pour cloturer ses prédications missionnaires, écrit
dans la Régle de sa congrégation que ses Oblats doivent « regarder tou-

I « D’oggetto della fede si puo considerare sotto un duplice aspetto: dal lato

della cosa creduta, e allora I’oggetto della fede ¢ un qualcosa di semplice, cio¢ la realta
stessa in cui crediamo; oppure dal lato di colui che crede, e allora 1’oggetto della fede
¢ un qualcosa di complesso, come b sono le espressioni del Linguaggio [...]. Ora I’atto
del credere non si ferma all’espressione linguistica, ma va alla realta stessa: noi, infatti,
formiamo espressioni linguistiche solo come strumenti per la conoscenza della realta,
e cio vale tanto per la scienza quanto per la fede » (TOMMASO D’AQUINO, Summa
Theologiae 11-11, q. 1, a.).

Les trois expériences mariales-clés

101



Abel Nsolo Habell

102

jours Marie comme leur Mére » et demande la méme chose aux fidéles,
etc. C’est donc toute la vie spirituelle et pastorale d’Eugeéne qui est
jalonnée de diverses expériences en rapport avec la Sainte Vierge. Mais
nous voulons nous arréter sur trois expériences que 1’on peut considérer
comme les plus importantes, les expériences mariales clés vécues par le
Fondateur et qui auront un impact décisif aux origines de la congréga-
tion des Missionnaires Oblats de Marie Immaculée.

MARIE DANS L’EXPERIENCE DE LA FONDATION DE LA CONGREGATION

L ERECTION DE LA STATUE DE L’ IMMACULEE : LE 15 400T 1822

En la date du 15 aolt 1822, le jour de I’Assomption, Eugéne de
Mazenod, entouré¢ d’une foule immense des jeunes congréganistes et
des fideles, bénit une statue de Marie Immaculée qu’il place dans le
cheeur de 1’église de la mission, dans I’ancien couvent des Carmélites
a Aix, devenu propriété des Missionnaires de Provence. Le soir de ce
méme jour, le pére de Mazenod, en silence, médite sur les événements
qu’il venait de célébrer en I’honneur de la Vierge Marie et éprouve des
sentiments particuliers. Selon une tradition orale basée surtout sur le
témoignage du pere Bonnard, il y aurait eu un miracle : la statue de
I’Immaculée aurait ouvert les yeux en s’inclinant légerement vers le
Fondateur en priére. Nous reviendrons sur ces propos. Le pére de Ma-
zenod, décrivant lui-méme 1’événement ne parle pas explicitement du
miracle, mais plutot de sa priére silencieuse et des sentiments qui lui
monterent au cceur :

L’office vient de finir, mon trés cher et trés bon frére, le silence régne
dans la maison, il n’est troublé que par le son d’une cloche lointaine
qui annonce le départ de la grande procession. Content des homma-
ges sinceres que nous venons de rendre a notre bonne Mére, au pied
de la belle statue que nous avons élevée a sa mémoire au milieu de
notre église [...]. Que ne puis-je vous communiquer tout ce que j’ai
éprouvé de consolation dans ce beau jour consacré a Marie notre
Reine! Je n’avais pas senti depuis longtemps tant de bonheur a par-
ler de ses grandeurs, a exciter les chrétiens a mettre en elle toute leur
conflance, comme ce matin a I’instruction de la congrégation. J’ai
I’espoir d’avoir été compris et ce soir j’ai cru m’apercevoir que tous



les fideles qui fréquentent notre église, ont partagé la ferveur que
nous inspirait la vue de I’image de la Sainte Vierge et plus encore les
graces qu’elle nous obtenait de son divin Fils, tandis que nous I’invo-
quions avec tant d’affection, puisqu’elle est notre Mére. Je crois lui
devoir un autre sentiment particulier, que j’ai éprouvé aujourd’hui,
je ne dis pas précisément plus que jamais, mais plus qu’a I’ordinaire.
Je ne le définirai pas bien, puisqu’il renferme plusieurs choses qui se
rapportent pourtant toutes a un seul objet: notre chére Société. Il me
semblait voir, toucher du doigt, qu’elle renfermait le germe de tres
grandes vertus, qu’elle pourrait opérer un bien infini. Je la trouvais
bonne, tout me plaisait en elle, je chérissais ses Régles, ses Statuts;
son ministére me paraissait sublime, comme il I’est en effet. Je trou-
vais dans son sein des moyens de salut assur¢s, infaillibles méme, de
la maniére qu’ils se présentaient a moi ».

Dans cette expérience, le Fondateur exprime essentiellement ses
sentiments intérieurs : douces effusions, consolation, bonheur, confian-
ce, affection, grace, etc. Au plus fort de I’épreuve devant les contrariétés
qui menacent la survie de sa jeune congrégation, il découvre soudain le
visage d’une Mére qui, attentive a ses préoccupations, lui ‘sourit’, I’en-
courage, le rassure intérieurement et lui obtient les graces nécessaires
en vue de la fondation de la congrégation. Méme s’il 1’a toujours aimé
et prié, ici notre jeune Fondateur ressent plus que jamais sa présence
maternelle et comprend davantage qu’il faut mettre en Marie toute sa
confiance et tous ses espoirs. Il découvre Marie non pas comme une
vérité abstraite, mais comme une personne vivante, une véritable Mére
a aimer et a adopter.

Ainsi, se renforce en lui la conviction que Marie nous obtient,
aupres de Dieu, toutes les graces dont nous avons besoin. Dans le cas
d’espece, le Fondateur obtient par I’intercession de Marie et au mo-
ment qu’il fallait, non seulement la grace de la sérénité et du courage
nécessaire a la fondation de sa Société missionnaire, mais aussi celle de
percevoir sa petite congrégation sous un nouveau regard ; plus belle,
plus efficace, donc plus utile a I’Eglise. De quoi a dissiper toutes les hé-
sitations. Au-dela de ses sentiments personnels, le Fondateur cherchera
a tirer toutes les conséquences de cette expérience mystique en rebapti-
sant sa congrégation avec le saint nom glorieux de Marie Immaculée.

2 Lettre au P. Tempier, 15 aott 1822, in EO 1, 6, pp. 98-99.

Les trois expériences mariales-clés

103



Abel Nsolo Habell

104

L INTERPRETATION DE L ’EXPERIENCE MARIALE DU 15 40UT 1822

Une tradition orale bien connue dans la congrégation dit que la
statue de I’Immaculée bénie et érigée par le pére Eugéne de Mazenod,
le soir du 15 aott 1822, jour de la féte de I’ Assomption dans 1’église
de la mission a Aix, aurait ouvert les yeux en inclinant 1égerement la
téte vers le Fondateur pendant qu’il priait a ses pieds®. Les péres Jo-
seph Bonnard et Emile Lamblin affirment I’authenticité de ce fait pro-
digieux. Le texte du pére Bonnard est aujourd’hui introuvable. Le pére
Lamblin écrit quant a lui que « le pére Bonnard a vécu avec tous les
anciens peres surtout le pére Courtés »*, un des premiers compagnons
du pere de Mazenod. Lamblin dit avoir vécu au moins 30 ans a Aix ou
il a eu le temps de compulser les archives, d’interroger et de précher
dans les paroisses évangélisées par le pere de Mazenod®. Il est certain
que le pére Lamblin a cherché a s’enquérir de ’authenticité de ce fait
extraordinaire raconté par la tradition oblate a propos de la statue de
I’Immaculée. Il écrit a ce sujet, avec un ton convaincant : « J’ai vécu
avec tous les anciens Péres, je les ai interrogés, ils ont tous affirmé le
fait »°. Lamblin sera le premier a évoquer cette dite tradition orale et a
décrire dans les détails ce ‘fait surnaturel’ en permettant a ses lecteurs
d’en imaginer les circonstances et le déroulement. Son récit démontre
sa parfaite connaissance de la ville d’Aix, de la vie de Mgr Eugéne de
Mazenod ainsi que de I’Association de la Jeunesse Chrétienne dont il
a rencontré quelques anciens membres’. Au-dela des affirmations tran-

3 Cf. E. DUBOIS, Positio Super Introductione Causae Servi Dei Caroli Josephi
Eugenii de Mazenod, Episcopi Massiliensis, Fondatoris Congregationis Miss. Obla-
torum B.M.V.I., Romae, 1935, p. 176. Voir aussi E. LAMBLIN, « Souvenirs d’Aix :
I’Immaculée Conception et la congrégation de la jeunesse chréteienne », in MIS 165
(1904), p. 470.

4 Voir Proc. Ordinar. Mass. Servi Dei Eugenii de Mazenod, fol. 1321, v., in
Et.ObL, 14 (955), p. 32.

SE. LAMBLIN, in MIS 165 (1904), pp. 465-466.

¢ Proc. Ordinar. Mass. Servi Dei Eugenii de Mazenod, fol. 1321, v., in Et.ObL.
14 (1955), p. 32.

7 En lisant ’article susmentionné du pére Lamblin, on peut facilement déceler
deux erreurs en ce qui concerne ’expérience du 15 aott 1822. La premiére se rapporte
justement a la date de I’événement : « En 1823 (sic), le jour de I’ Assomption, le pére de
Mazenod érigea une grande et belle statue de Marie Immaculée, dans 1’arriére-chceur
du couvent de la mission [...] » A la vérité, il ne s’agit pas de 1823 mais de 1822 ; ¢a
semble étre une erreur d’inattention. La seconde erreur est le fait que le pére Lamblin



chées du peére Lamblin, on peut se poser des questions : Que s’est-il
passé exactement le jour du 15 aoit 1822 dans la vie d’Eugéne de Ma-
zenod ? La statue de la Vierge Immaculée avait-elle réellement ouvert
les yeux et incliné la téte ? Pourquoi le pére de Mazenod en tant que
témoin oculaire ne parle-t-il pas de ce phénomene surnaturel, méme
pas au pere Tempier, son parfait confident® ? Aurait-il sciemment gardé
silence sur ce fait prodigieux ? Le pere Lamblin qui avance la these
du miracle, aurait-il des sources fiables ? La fameuse tradition orale
oblate qui affirme le fait miraculeux, sur quoi s’appuie-t-elle ? Enfin de
compte, quelle interprétation convient-il de donner a cette expérience
du 15 aott faite par le Fondateur ?

Nous devons avouer que la documentation fait défaut pour répon-
dre objectivement a toutes ces questions. Rares sont les biographes
de Mgr de Mazenod qui confirment explicitement I’avénement d’un
miracle extérieur de la statue de I’Immaculée comme le fait Lamblin
et pourtant beaucoup reprennent le texte que le Fondateur écrit le soir
méme de ce jour de I’Assomption. Ils y voient, méme si [’on peut
parler de miracle, plutdt un miracle intérieur ; une grace particulicre
pour le dire simplement. Le pére de Mazenod bénéficie d’une grace
qui marquera une étape décisive dans le processus de la fondation de
sa congrégation.

dit que « le soir de ce jour mémorable, pendant tout le temps que dura la procession
d’usage, le Fondateur resta seul, agenouill¢ devant la statue ». Mais le texte du Fonda-
teur écrit dans la nuit de ce méme jour, laisse penser qu’il profite du silence qui régne
dans la maison pour écrire au pére Tempier et cela au départ de la procession (Voir E.
LAMBLIN, « L’Immaculée Conception et la congrégation de la Jeunesse Chrétienne
fondée a Aix par Mr I’Abbé De Mazenod », in MIS 165 (1904), pp. 472-473).

8 Le pére Tempier a beaucoup écrit sur le Fondateur et ne parle pas de ce ‘mira-
cle’; s’il craignait d’heurter la modestie du pére de Mazenod, au moins aurait put-il se
sentir plus libre apres la mort de ce dernier ! Le silence absolu de celui que le pére de
Mazenod considérait comme son confident et ami ne peut que poser probléme. Le ton
de certaines de lettres prouvent qu’il n’existait pas de secret entre ces deux hommes :
« Je commence, mon cher pere, par rectifier une proposition de ma derniere lettre, qui
serait trop absurde et ridicule, si je n’avais écrit dans 1’intimité de la confiance a mon
ami et au confident de mes plus secrets pensées ; certainement elle ne me serait pas
échappée avec toute autre personne » (Lettre au p. Tempier, 10.01.1826, in £O 1, 7,
p. 10).

Les trois expériences mariales-clés

105



Abel Nsolo Habell

106

SIGNIFICATION ET GRACE DE L’EXPERIENCE DU 15 400T 1822

C’est le témoignage du pere de Mazenod qu’il convient de consi-
dérer en premier lieu si I’on veut comprendre la signification et sai-
sir la portée de cette expérience du 15 aolt 1822. N’en est-il pas le
premier concerné, le principal témoin et bénéficiaire ? La lettre qu’il
écrit au pere Tempier le soir de ce méme jour, traduit a chaud les senti-
ments qu’il eut éprouvés en vivant cette expérience mystique. A celui
qu’il considére comme « trés cher et trés bon frére », il ne cache rien.
Il lui dit habituellement tout, méme ses sentiments les plus intimes,
sauf évidemment 1a ou les mots deviennent impuissants pour traduire
les profondeurs du cceur. La lettre qu’il lui adresse a cette occasion le
prouve a suffisance : « Que ne puis-je vous communiquer tout ce que
j’ai éprouvé de consolation dans ce beau jour consacré a Marie notre
Reine ! »°.

Le pére de Mazenod parle de ce qu’il a fait, de ce qu’il a ressenti et
de la grace dont il a bénéficié a travers cette expérience. En ce jour de
I’ Assomption, il a préché sur la grandeur de Marie, inciter les chrétiens
a mettre en la Sainte Vierge toute leur confiance, il a instruit les jeunes
de son Association chrétienne, il a partagé avec tous les participants la
ferveur qu’inspirait la statue de I’Immaculée Mére de Dieu, évoquée
avec tant d’affection. Au passif, le pére Eugéne reconnait avoir éprouvé
des sentiments de consolation et de bonheur en ce beau jour. Si le pére
de Mazenod indique I’objet de son bonheur, a savoir le fait de parler
de Marie, il ne précise pas tout de suite la raison de son sentiment de
consolation. On peut imaginer que ce sentiment de consolation se rap-
porte particuliérement a la douloureuse naissance de sa société mission-
naire. La consolation et le bonheur se rapportent aussi a la grace que la
Bonne M¢re lui obtienne de Jésus pour persévérer dans I’ceuvre de cette
fondation : « Je crois lui devoir un autre sentiment particulier, je ne le
définirai pas bien puisqu’il renferme plusieurs choses qui se rapportent
pourtant a un seul objet : notre société »'°. C’est comme si tout d’un
coup, en tout cas ‘plus que d’ordinaire’, un sentiment d’encouragement
et de sécurité s’installe dans son ceeur.

% Lettre au pére Tempier, 15.08.1822, in EO 1, 6, p. 98.
10 Idem, p. 99.



A s’en tenir au texte écrit par le pére de Mazenod le soir de ce
méme jour, «il n’est pas possible de dire ce qu’a fait ou non la statue,
parce que le Fondateur ne décrit pas 1’événement extérieur mais ses
propres dispositions intérieures »''. Plongé dans une sorte d’extase ou,
si I’on veut, une vision intérieure et mystique, Eugéne de Mazenod par
un coup de grace semble voir la réalité sublime de sa jeune congrégation
qui « renfermait le germe de trés grandes vertus », capable d’ « opérer
un bien infini ». Soudain, il se rend compte de sa beauté et surtout de sa
nécessité pour la sanctification de ses membres, le ministére de I’Eglise
et I’évangélisation des plus pauvres. Cette expérience lui procure évi-
demment un sentiment de « consolation », de « bonheur » et de joie
extréme'?.

Eugene lui-méme ne parle pas du miracle ; et jusqu’a la fin de sa
vie, il ne relate pas I’expérience du 15 aoit 1822 en termes de miracle
extérieur. Le pére Lamblin interpréte ce silence comme une attitude
expresse de discrétion et d’humilité. La modestie du Fondateur et la
crainte de se faire passer pour un thaumaturge, croit-il, I’empéchaient
de divulguer ce fait surnaturel dont il se borna a reconnaitre le bienfait
et a recueillir seulement la grace. En effet, Lamblin écrit :

le jour de 1’Assomption, le Pére de Mazenod érigea une grande et
belle statue de Marie Immaculée, dans 1’arriére-choeur du convent de
la mission, lieu de réunion des congréganistes. La cérémonie se fit en
présence de toute cette brillante jeunesse a laquelle il adressa une pa-
role toute brilante d’amour pour la Reine du Ciel, leur glorieuse pa-
tronne. Le soir de ce jour mémorable, pendant tout le temps que dura
la procession d’usage, le Fondateur resta seul, agenouillé devant la
statue. Or la tradition orale, précicusement recueillie et conservée,
nous dit que la statue ouvrit les yeux et inclina la téte en signe d’ad-
hésion pendant que son zélé serviteur lui i demandait une grdce. Ce
fait extraordinaire ne fut consigné dans aucun procés-verbal. Il répu-
gnait a la modestie du Fondateur de passer pour un Thaumaturge :
11 se borna a recueillir avec reconnaissance le bienfait recu. Le salut
de la mére de Dieu, dit St Bonaventure, consiste toujours dans quel-
que grace précieuse par laquelle Elle répond’ a celui qui I’honore. A
partir de ce moment, cette statue a laquelle tous nos anciens Péres

1'K. LUBOWICKI, « Marie », in DVO, pp. 535-356.
12 Lettre au p. Tempier, 15.08.1822, in EO1, 6, p. 99.

Les trois expériences mariales-clés

107



Abel Nsolo Habell

108

attribuent ce miracle fut appelée Vierge « miraculeuse » ou encore
« Vierge de la mission et de M. de Mazenod »".

Le témoignage de la tradition orale a propos de ce ‘miracle’ rap-
porté par Lamblin a fait école. Il n’est pas rare de trouver des défen-
seurs farouches de cette tradition, pour ne citer que Gandar, Rambert,
Ricard et Baffie ; et récemment, Stefanini, Dubois et D’Abadie'. Cer-
tains auteurs reprendront cette tradition, mais avec un brin de critique.
Ainsi, en 1915 déja, le pére Marcel Bernad (1860-1928) par exemple,
s’interroge : « Nous ne savons pas sur quel fondement s’appuie cette
tradition. La Vierge dite du miracle est cependant un des souvenirs les
plus précieux des origines de la famille religieuse des Oblats »'°. En
1828, dans une célebre biographie du Fondateur, sans rapporter la ver-
sion de la fameuse tradition orale, le pére Rey se limite a ce qui semble
plus certain : le pére de Mazenod, écrit-il, « s’abandonnait a de longues
et fréquentes pricres »'°. Dans la Positio Super Introductione Cause de
1935, texte rédigé en vue du proces de la béatification du Serviteur de
Dieu Mgr Eugéne de Mazenod, les auteurs Dominique Stefanini, Ed-
mond Dubois et Marie-Charlotte-Hortense d’Abadie s’appuient sur la
tradition orale pour se prononcer pratiquement en faveur du ‘miracle’
du sourire de la statue de la Vierge devant le Fondateur en pricre.

Que dire en définitive de 1’authenticité de cette fameuse tradition
orale : Y-avait-il miracle ou pas le 15 aolt 1822 dans la chapelle de la
mission ? Nous devons dire qu’il manque des preuves soit pour 1’affir-
mer ou pour I’infirmer. Le texte d’Eugéne lui-méme ne parle pas de mi-
racle et ne décrit aucun fait extraordinaire produit par la statue de 1’Im-
maculée. Si réellement le miracle avait eu lieu, pourquoi le Fondateur
n’en parle-t-il pas ouvertement, et cela jusqu’a la fin de son existence,
lui qui écrivait presque tous les détails de sa vie. La thése de la mo-

3 E. LAMBLIN, « L’Immaculée Conception et la congrégation de la Jeunesse
Chrétienne fondée a Aix par Mr I’Abbé De Mazenod », pp. 472-473.

14 K. LUBOWICKI, Maria nella vita del beato Eugenio de Mazenod e della sua
Congregazione, pp. 120-148.

1S M. BERNAD, Monseigneur Charles-Joseph-Eugéne de Mazenod, Evéque de
Marseille, Fondateur de la Congrégation des Missionnaires Oblats de Marie Immacu-
lée 1772 (sic)-1861, Bruxelles, 1915, p. 64.

16 A. REY, Histoire de Mgr Charles-Joseph-Eugéne de Mazenod..., Vol. 1, p.
134.



destie évoquée par le pere Lamblin pour expliquer son silence ne nous
convainc pas beaucoup. Car le pére de Mazenod, en général, n’hésitait
pas le moindre du monde a parler de ce qu’il considérait comme inter-
vention miraculeuse de la Providence dans sa vie. Par exemple, quand
il fut dangereusement contaminé par le typhus, il regoit alors ‘I’extréme
onction’ et le viatique le 14 mars 1814 ; grace a la pricre des Jeunes de
1’ Association Chrétienne qu’il venait de fonder, il s’en trouve guérit, la
modestie ne I’arréte pas pour décrire sa guérison comme ‘miraculeuse’,
méme s’il n’emploie pas le mot :

ils [les jeunes] déployeérent ces sentiments de foi et de confiance en
Dieu [...]. Ils adressérent en effet au Supréme Modérateur de toutes
choses et, s’appuyant de la puissante intercession de la Tres sain-
te Vierge, de celle de saint Joseph et d’autres saints, auxquels ils
avaient le plus de dévotion [...] m’arrachérent des bras de la mort
dont j’étais devenu la proie'”.

Dans un autre cas, il parle ouvertement d’un miracle, lorsqu’en
janvier 1835, une épidémie meurtriere de cholera se propage a Mar-
seille, faisant une centaine des victimes par jour. Ce grand malheur sus-
cita une explosion de dévotion a la Sainte Vierge Marie. En fait, du
8 au 12 mars 1835, la statue de Notre-Dame de la Garde fut exposée
a la cathédrale, neuvaine de priéres et processions des fidéles furent
organisées pour implorer la miséricorde de Dieu par I’intercession de
la Bonne M¢re'®. Et le pére de Mazenod de confesser sans craindre de
blesser sa modestie :

17]. LEFLON, Eugéne de Mazenod..., t. 1, p. 447.

18 En fait, il est de tradition que les fidéles du Sud de la France recourent a I’in-
tercession de la Vierge Marie pour ¢éloigner et faire cesser les épidémies meurtrieres
comme [’atteste une plaquette que nous avons trouvé dans 1’église saint Jean de Malte a
Aix-en-Provence : « Inconnu a Aix avant 1384, le terrible fléau de la peste va ravager au
cours des siecles la population aixoise comme partout ailleurs. L’un de plus terribles fit
celui de 1629. Les magistrats de la ville prirent pourtant les précautions les plus séveres
et firent méme séquestrer les habitants dans leurs maisons. On placera a chaque coin
de rue, des niches ornées de statues de la Vierge, afin que chez eux, les fidéles puissent
prier. Les niches existent encore, et éveillent toujours la curiosité des touristes de pas-
sage a Aix. Malgré les mesures prises, le mal empira ; le Parlement de Provence et les
magistrats épouvantés quittérent la ville. Il ne resta que le Prevost du Chapitre Mimata,
le Consul Borilli et ’assesseur Martelly. Le 20 janvier 1630, 1’assesseur Martelly, a la
téte des notables et du peuple, assiste a la grande messe et fait le veeu de faire célébrer

Les trois expériences mariales-clés

109



Abel Nsolo Habell

110

Dieu a été glorifi¢ dans les priéres publiques que nous avons prescri-
tes. Les médecins nous avaient annoncé une effroyable recrudescen-
ce de la maladie, et voila que, se moquant de leurs prédictions, Dieu
I’a chassée d’un souffle; I’épidémie a entiérement cessé avec la neu-
vaine d’adoration solennelle du trés saint Sacrement. C’est pour moi
et pour tous ceux qui ont la foi un miracle évident, plus merveilleux
que celui de la résurrection d’un mort®.

Et encore en 1826 en Italie, lorsque le pere de Mazenod se rend
de Rome a Lorette pour remercier la Vierge Marie apres 1’approbation
définitive de sa congrégation ; la, il se sentira délivré d’une certaine
douleur... Il ne qualifie pas cette guérison de ‘miracle’ mais de ‘grace’ ;
toutefois, il en parle ouvertement sans craindre de froisser ni la modes-
tie ni ’audace :

La Sainte Vierge m’ayant fait la grace de me débarrasser de ma dou-
leur, il n’en est plus question ; je n’en parlerai donc plus, si ce n’est
pour vous dire que j’avais eu un moment la crainte qu’elle ne fit un
obstacle a la continuation de mon voyage. J’eus assez de confiance
pour en braver les suites, notre Mére m’en inspirait le sentiment ; le
mal s’en est allé comme par enchantement™.

Nous sommes convaincus que le pére de Mazenod ne faisait aucun
mystere sur le langage de ‘miracles’ au point que certains de ses compa-
gnons pouvaient lui en parler spontanément, comme le cas du pere Ri-
card qui, en 1840, lui racontait deux miracles opérés par I’intercession
de la Sainte Vierge sur deux aveugles qui avaient recouvert la vue?.
Tout ceci pour dire que la thése de la modestie est trés discutable. Apres
tout, la modestie ne cherche pas a cacher la vérité ; au contraire, il n’y
arien de plus humble que de reconnaitre dans les événements de la vie,

chaque année, un office d’action de grace dédié¢ a la Vierge de Seds, sainte patronne de
la ville d’Aix. Cet événement devait laisser sa trace et, jusqu’a la Révolution, chaque
premier septembre, les cloches de la ville carillonnaient pour rappeler le veeu Martelly.
C’est au cours de I’'un de ces offices que furent distribuées les célebres calissons d’Aix,
sorte de pains bénis » (plaquette placée aux pieds de la statue de la Vierge Marie, a
droite, dans le fond de I’église saint Jean de Malte, quartier Mazarin, a c6té¢ du musée
Granet a Aix-en-Provence).

1 A Mgr Frezza, 27.04.1835, in EO 1, 15, p. 260.

20 Lettre au p. Tempier, in EO 1, 7, p. 98.

2! Journal, 20.08. 1840, in EO 1, 20, p. 223.



si banales soient-ils, la main divine qui les suscite et les guide. Le fait
de nuancer I’argument du pére Lamblin sur la modestie ne veut pas dire
que nous écartons automatiquement la possibilité d’un réel miracle. Les
phénomenes surnaturels ne dépendent que du seul vouloir de Dieu. Il
ne s’agit donc nullement de banaliser la tradition orale qui raconte le
prodige de la statue de I’Immaculée, encore moins de ridiculiser ceux
qui y croient. L’histoire de la dévotion mariale offre des cas similaires,
pour ne citer que celui de Notre-Dame du Cap-de-la-Madeleine, dans la
province du Québec (Canada). Une tradition semblable soutient qu’en
1888, une statue de la Sainte Vierge ouvrit les yeux devant trois témoins
en priere. Et depuis, ce fait extraordinaire est connu sous le nom de
prodige des yeux®.

Quant a ’expérience vécue par le Fondateur le jour du 15 aott 1822
devant la statue de I’Immaculée, nous ne saurons jamais ce qui s’était
passé exactement, non seulement a cause de I’insuffisance des docu-

22 Les ressemblances entre deux traditions du 19¢ siécle sont trés frappantes : Pour
I’un comme pour I’autre récit, le fait prodigieux se passe le soir de la consécration d’une
chapelle, devant des témoins en pricre et la statue ouvre les yeux. Nous rapportons
ici les paroles d’un témoin : « Au soir de la consécration solennelle de cette chapelle
a Notre-Dame, se produit un phénoméne bien particulier. Le visage de la statue de
Marie, reproduisant les traits de la médaille miraculeuse (Paris), s’anime devant trois
témoins, le curé Désilets, le Pére Frédéric o.f.m., et un handicapé, Pierre Lacroix, qui
soutiendront par serment, jusqu’a leur mort, la véracité de ce fait. J apercus trés dis-
tinctement les yeux de la statue grandement ouverts (cette statue a les yeux baissés),
mais d 'une maniere naturelle, et comme si elle eiit regardé au-dessus de nous, redira un
des témoins. Ce regard de Marie, nul ne pourra 1’oublier, au Cap » (Voir A. DUMONT,
« Notre-Dame du Cap », in PVM, Col. Voici ta Mére, Cahiers Marials , Paris, Desclée
De Brouwer, 1979, p. 159). Il faut dire que le pére de Mazenod était bien au courant
d’un autre miracle du prodige des yeux, celui de la Madona d’Ancone en Italie ; il le
raconte lui-méme dans son Journal du 26 novembre 1854 : « Le Cardinal Baluffi sort de
chez moi ; je n’ai pas besoin de dire combien il a été¢ aimable pour moi dans sa longue
visite ; ce que je veux consigner ici, ¢’est ce qu’il m’a dit en confirmation de ce que je
savais avec moins de détails. C’est au sujet de la madone d’Ancone. Le Cardinal est
natif de ce pays ; comme je lui parlais d’une grace particuliére que j’avais cru avoir
obtenue en I’invoquant lors de mon passage dans cette ville, il m’a raconté [...] ». Le
pére Yvon Beaudouin note que dans les papiers d’Eugéne de Mazenod, se trouve « une
copie d’une lettre du cavalier Nappi a 1’abbé Canonici, datée d’ Ancone le 26 juin 1796,
dans laquelle est raconté ce prodige des yeux de la madone de la cathédrale San Ciriaco.
Ce prodige s’est opéré le 25 juin, lorsque les fideles sont accourus en foule dans 1’église
en apprenant que les troupes frangaises allaient s’emparer d’ Ancone et des Etats ponti-
ficaux » (Voir Journal du 26.11.1854, in EO 1, 17, p. 229).

Les trois expériences mariales-clés

111



Abel Nsolo Habell

112

ments, mais aussi a cause du simple fait que tout phénomeéne mystique
reste une expérience quasi-ineffable, une sorte de ‘commerce intime’ qui
a lieu dans le secret du cceur. Sans minimiser 1’aspect du merveilleux,
nous sommes portés a insister plutot sur le message qui se dégage de cette
expérience mystique, sa signification pour le Fondateur et ses conséquen-
ces sur la petite société missionnaire qu’il venait de fonder.

Si la vision mystique ne bénéficie qu’a celui qui en est concerné,
le message qui en ressort, par contre, intéresse 1’Eglise entiére. Dans
le cas d’espéce, le pére de Mazenod bénéficie d’une vision intérieure
devant la Vierge souriante, il apercoit sous une nouvelle lumiére la des-
tinée prodigieuse de sa congrégation naissante ; elle lui apparait ‘bonne’
et nécessaire. Eugéne regoit ce message d’encouragement, de confir-
mation de la part de la Sainte Vierge qui le réconforte et le sécurise. La
Bonne et Tendre Meére lui obtient aussi toutes les graces indispensables
pour affronter les épreuves et persévérer dans la fondation d’une telle
sainte entreprise. Notre jeune Fondateur comprend soudain qu’il doit
poursuivre 1’ceuvre de raffermir sa société missionnaire et surmonter
avec bravoure et surtout avec confiance en la Providence toutes les dif-
ficultés liées a cette fondation. En effet, les coups bas ne manquent pas,
car plusieurs obstacles, rangés comme en bataille, des motifs de tension
fragilisent la société des Missionnaires de Provence?. Certaines person-

3 Le Pére de Mazenod écrit a propos des obstacles auxquels il butte dans I’ceuvre
de la fondation : « je le voyais comme rangés en bataille, d’autant plus redoutables que
ceux dont nous dépendons se trouvent placés a la premiere ligne, non point précisément
comme les autres ennemis pour nous combattre a découvert en voulant comme eux
nous détruire, mais pour neutraliser tous les efforts que le z¢le nous inspire et empéche,
au nom de Dieu qu’ils représentent, tout ce que Dieu exige de nous et que nous eussions
fait auprés d’un saint Charles, d’un saint Frangois de Sales et de bien d’autres. Nous
en avons une nouvelle preuve dans les désagréments [...] » (EO 1, 6, p. 99). Et le pére
Y. Beaudouin de commenter : “La croce piu pesante venne da parte dei parroci di Aix,
i quali, essendo avanzati in eta, giansenisti, fedeli a Napoleone, abituati al solito tran
tran, a principio videro con occhio poco benevolo, e poi passarono alla guerra aperta
contro questo gruppo di giovani sacerdoti, che professavano la morale del beato Alfon-
so de’ Liguori, apertamente attaccati alla monarchia, e che esercitavano il loro ministero
fuori dei quadri della parrocchia presso i giovani e nelle missioni popolari. La chiesa
detta della Missione di Aix, che era sempre piena di fedeli e soprattutto di giovani, fu
I’argomento principale dei parroci contro i Missionari di Provenza, accusati di allonta-
nare i fedeli della vita parrocchiale” (Y. BEAUDOUIN, [ltinerario spirituale di Mons.
C. J. E. de Mazenod. Esecizi spirituali ai superiori Oblati della provinzia italiana, 12-
18 novembre 1986. Manoscritto, p. 8.).



nes militent pour sa disparition, notamment I’Evéque d’Aix qui décide
de I’interdire, certains curés de cette méme cité menacent d’excommu-
nier les chrétiens qui fréquentent les Missionnaires de Provence, sans
parler de la jalousie des Missionnaires de France. Outre ces ennemis
ecclésiastiques, les intrigues des partisans jansénistes et la haine des
amis de Napoléon ne feront que compliquer la donne.

Pour le pére de Mazenod, les grandes épreuves lui offrent toujours
I’opportunité de se confier davantage a la Bonne Mére. Bien des textes
rédigés a cette époque montrent que le Fondateur doit avoir effective-
ment intensifié sa priére a la Sainte Vierge. Il écrit justement en 1814 au
sujet de vertu de la priere qu’

il serait moins sage encore de ne pas faire son principal capital de la
priere, de I’intercession des Bienheureux, des justes, et des Anges,
mais surtout de la Trés sainte Vierge*.

Fort de sa propre expérience, il inscrira dans la Reégle qu’il rédige
pour sa congrégation une recommandation qui résonne comme un or-
dre : « la dévotion mariale doit nous caractériser »*. Dans le texte
qu’Eugene de Mazenod écrit au pére Tempier le soir du 15 aout 1822,
il dit qu’il avait eu un profond sentiment de bonheur, de consolation et
de joie pour lui-méme et pour sa société missionnaire naissante. Effec-
tivement, devant la statue de la Vierge, le Fondateur est amené a per-
cevoir la valeur, la beauté, la justesse, I’efficacité et méme la nécessité
de la congrégation qu’il est appelé a fonder. Et c’est Marie Immaculée
qui lui obtient cette grace du réconfort, de consolation, du courage et
de la joie. Marie Immaculée, pouvons-nous dire, est en quelque sorte
la fondatrice ou si I’on veut la co-fondatrice ou la re-fondatrice de la
congrégation des Oblats en ce sens qu’elle inspire, incite, participe ac-
tivement a 1’ceuvre de la fondation en poussant 1’abbé de Mazenod a ne
pas renoncer & la fondation de cette société missionnaire utile a I’Eglise.
C’est pour cette raison que nous considérons cette expérience du 15
aout 1822 comme étant la plus fondamentale de toutes les expériences
mariales du Fondateur. Du point de vue chronologique tout comme sur
le plan existentiel, cette expérience est a la base du nom qu’il donnera

24 Retraite, décembre 1814, in EO1, 15, p. 97.
5 Retraite, fin octobre 1831, in EO 1, 15, p. 224.

Les trois expériences mariales-clés

113



Abel Nsolo Habell

114

a sa congrégation. La célébration de la féte de I’Immaculée Conception
en 1825 a Rome ou il se trouvait pour demander 1’approbation de la
congrégation lui donnera I’opportunité de se rappeler cette expérience
fondamentale jusqu’a opter courageusement pour le nom des Oblats de
Marie Immaculée au lieu des Oblats de Saint Charles.

Eugene de Mazenod termine sa lettre a Tempier avec un bémol :
« un seul sujet de douleur venait tempérer et presque amortir entiere-
ment la joie a laquelle je me serais volontiers laissé transporter, c¢’était
moi [...]. Je me suis vu le seul et véritable obstacle au grand bien qui
pourrait s’opérer [...] »*. Le pére Eugéne reconnait humblement ses
limites et trouve qu’il n’était pas digne de la grace. Dans tous les cas, le
Fondateur ne trouve pas de meilleur moyen de progresser dans les voies
de la perfection que de recourir a I’intercession de la Sainte Vierge. La
Bonne Meére, selon lui, est la maitresse par excellence de la vie spiri-
tuelle, son soutien et sa priére sont une aide irremplagable :

Je me le suis dit souvent, d’ou vient que je ne me corrige pas, que je
ne deviens pas meilleur ? Mon Dieu, la faute en est a moi seul, car
votre grace ne cesse de me prévenir, de me stimuler et m’accompa-
gne sans cesse. Faites, Seigneur, que je sois plus docile a en suivre
les impressions, plus attentif a en écouter les inspirations, plus fidéle
a mettre en pratique les résolutions qu’elle me dicte. Vierge Marie,
ma bonne M¢re, si je vous invoquais plus souvent, je n’aurais pas
tant a gémir sur moi-méme. Aidez-moi, 6 ma Mere, par votre puis-
sante intercession, & m’acquitter autrement que je ne 1’ai fait jusqu’a
présent de toutes les obligations que votre cher Fils m’a imposées
afin que par votre secours je trouve ma récompense en les accomplis-
sant comme il faut et, apres les avoir accomplies, une récompense
plus grande encore dans le ciel ou je vous conjure de m’attirer quand
je serai moins indigne d’y entrer?.

Le Pére de Mazenod pour qui le recours a I’intercession de la Vier-
ge était devenu un reflexe habituel, le recommande aussi a ses Oblats
comme on peut le constater dans ces conseils qu’il prodigue au Pére
Jourdan, tourmenté par toutes sortes des scrupules : « Gardez-vous,
écrit-il, de vous éloigner du saint autel ; c’est 1a ou vous devez puiser

26 Au pére Tempier, 15.08.1822, in EO 1, 6, p. 99.
7 Retraite, 30.10. 1818, in EO 1, 15, pp. 186-187.



votre force [...]. Adieu, je vous embrasse bien tendrement en vous re-
commandant a notre bonne meére Marie »?.

Nous épousons la conclusion du pére Lubowicki qui examine aussi
longuement ce théme de I’expérience du 15 aotit 1822. Tout semble
indiquer, surtout lorsqu’on s’en tient au témoignage d’Eugene de Ma-
zenod lui-méme, que

dans cette expérience il a eu une vision intérieure, interprétée com-
me un sourire de la Vierge. Un sourire qui, en un moment de fatigue
morale, alors que le pére de Mazenod sentait davantage le poids des
épreuves qui s’abattaient sur la congrégation, a fait naitre en lui de
nouvelles forces pour supporter des adversités plus dures encore a
I’avenir®.

Le fameux sourire mystique de la Vierge peut étre interprétée com-
me un signal radieux a 1’égard du Fondateur d’abord et de sa congréga-
tion ensuite. La Sainte Vierge ‘sourit’ a Eugéne comme une meére pour
son fils qui apprend a marcher, balbutiant ses premiers pas. Une épreuve
sans doute difficile et frustrante, mais aussi normale et méme nécessaire
car il n’y a pas de naissance sans douleur ni des roses sans épines. Le
sourire de Marie loin d’étre sarcastique est plutdt une marque de ten-
dresse maternelle qui enveloppe discrétement notre jeune fondateur, le
soutient et I’encourage pour aller de I’avant malgré les obstacles. Euge-
ne, dans sa sensibilité spirituelle le comprend parfaitement bien. Loin
de se décourager, il multiplie les pri¢res en invoquent ’intercession de
Marie, « avec tant d’affection, puisqu’elle est notre mere », dira-t-il.

La Vierge sourit aussi pour la petite Société des Missionnaires qui
commence timidement. Comme une semence jetée en plein cceur du
monde, appelée a devenir un arbre géant dont les branches toucheront,
de toute part, les extrémités de la terre. C’est donc un sourire prophéti-
que parce que la Sainte Vierge entrevoit I’avenir radieux de cette petite

28 Lettre au pere Jourdan, 30.03.1823, in EO 1, 6, p. 116.

¥ K. LUBOWICKI, « Maria », in DVO, p. 536. Le pére Jetté avait déja employé
I’expression vision intérieure : « en ce jour du 15 aolt 1822, le Fondateur a saisi, avec
¢évidence, dans une sorte de vision intérieure trés vive, le bien immense dont était capa-
ble sa chére société [...], et que cette grace lui est venue par Marie Immaculée [...]. Ma-
rie Immaculée se révélait elle-méme véritable Mére de la Congrégation [...], la Vierge
Immaculée était déja mére de I’Institut, quoique de fagon non officielle » (F. JETTE,
« Essai sur le caractére marial de notre spiritualité », pp. 22-24).

Les trois expériences mariales-clés

115



Abel Nsolo Habell

116

congrégation qui deviendra grande et portera glorieusement dans I’ave-
nir son nom (d’Oblats de Marie Immaculée) comme un nom de famille.
Une société missionnaire composée des prétres vertueux, pénétrés d’un
réel désir de sainteté et animés d’un zele apostolique hors-pair, voila qui
fait la joie de la Bonne Mere, souriant avec fierté¢ pour tant de bien que
cette Société missionnaire fera aux ames, a I’Eglise et a I’humanité. En
fait, I’avenir ne démentira pas ce pressentiment de Marie.

Puisque le sourire de la Vierge intervient a un moment décisif de
leur histoire, les missionnaires Oblats ont toujours voulu s’en souvenir
avec reconnaissance. C’est ce qui explique le fait que cette statue de
I’Immaculée devant laquelle le Fondateur avait prié est conservée par-
mi les souvenirs les plus précieux des origines de la congrégation pour
étre encore aujourd’hui objet de respect et de vénération. Plus qu’un
vieux souvenir, cette statue ramenée de France depuis 1’expulsion des
Oblats en 1903, demeure un signe tangible de la confirmation céleste
de la congrégation. Et pour cette raison, elle est entourée d un soin par-
ticulier et reste encore placée comme Patronne de toute la congrégation
sur I’autel majeur de la grande chapelle de la maison générale a Rome.
Cette idée n’est nullement étrangere a ce que pensait le Fondateur lui-
méme qui exhortait ses Oblats de « ne jamais déshonorer votre Mere
qui vient d’étre placée sur un trone et reconnue pour Reine dans la mai-
son de I’Epoux »*.

MARIE DANS L’EXPERIENCE DE L’ADOPTION ET DE L’APPROBATION DU
NOUVEAU NOM DE LA CONGREGATION

VERS L’ APPROBATION SOUS LE NOM D OBLATS DE MARIE IMMACULEE

L’expérience vécue par Eugéne de Mazenod le 15 aout 1822 le
rassure intérieurement. Le jeune Fondateur a le pressentiment que sa
petite société missionnaire aura un avenir brillant. Entre-temps, les
missionnaires de Provence s’adonnent de toutes leurs forces a précher
les missions paroissiales pour rechristianiser les campagnes ou la foi
s’étiole. La devise de leur Fondateur tirée de 1’évangile de saint Luc 4,
18 (Il m’a envoyé annoncer la Bonne Nouvelle aux pauvres) stimule
leur zéle apostolique. Déja saint Vincent de Paul et ses compagnons

30 Au pére Tempier, 22.12.1825, in EO 1, 6, p. 234.



excellaient dans la prédication des missions tout comme les mission-
naires de France de I’abbé Forbin-Janson. L’abbé Eugene de Mazenod
veut travailler rien qu’a I’intérieur de la Provence ; c’est ainsi qu’il
pensait depuis le temps de son séminaire : « Je vous le répéte, c’est a
Aix et dans le diocese que je travaillerai » comme il le disait a sa meére.
C’est pour cette raison qu’il démissionnera de la charge du directeur du
séminaire Saint-Sulpice en 18123!.

Comme pour I’ceuvre de I’ Association de la Jeunesse Chrétienne,
la nouvelle congrégation fondée par I’abbé de Mazenod n’est pas du
gott de tous. Certaines personnalités ecclésiastiques et laiques tentent
de I’étouffer. Pour sauver définitivement son ceuvre, Eugéne se résolut
d’en appeler au Pape a Rome pour demander 1’approbation pontificale.
Le pere Charles Dominique Albini®2, qui traduit le texte de la Regle du
francais en latin®, I’encouragea fortement pour obtenir cette approba-
tion. Et pendant ce temps-la, Eugéne ne démord pas de son amour filial
et de sa dévotion envers la Vierge Marie, au contraire. Les intrigues

31 Journal, 31.03.1839, in EO 1, 20, pp. 83-90. Le souci du pére Eugéne pour les
pauvres remonte plus loin : « A son retour de France, simple laic, il avait été frappé par
I’état d’abandon dans lequel se trouvait les pauvres gens du peuple » (Cf. J. LEFLON,
Eugene de Mazenod..., t. 1., p. 434).

32 D’ancien prétre du diocése de Nice Charles Dominique Albini (1790-1839)
rencontre Eugéne de Mazenod en 1824. Frappé par la qualité de sa vie religieuse et le
z¢ele apostolique des Missionnaires de Provence, il demande d’intégrer leur société. Ce
professeur de théologie morale et vaillant missionnaire s’occupe en 1825 de la traduc-
tion en latin des Constitutions et Régles a soumettre au Pape. Bien plus qu’encourager,
il mis la pression sur le Fondateur pour partir 8 Rome en vue d’y obtenir la reconnais-
sance officielle de la Congrégation. En effet, « le pére Albini finit par lui dire : Allez
mon cher pére, allez, vous réussirez et en méme temps il le pousse de ses deux mains
par les épaules. C’est sur la foi d’une parole accompagnée d’un geste si expressif de la
part de celui dont la sainteté lui était connue qu’il prit une résolution définitive » (Y.
BEAUDOUIN, Charles Dominique Albini, Biographie, Lettres, coll. Ecrits Oblats 11,
8, p 39).

33 En vue de la traduction de la Régle en latin, le pére de Mazenod « distribue le
texte entre les péres Barthélemy Bernard, Honorat, Courtés et Albini. Le pére Tempier
conseille ensuite de confier ce travail au seul pere Albini pour éviter la bigarrure d 'une
traduction faite par plusieurs individus qui ont chacun leur maniére. Le Fondateur hé-
site entre Courtes, trés occupé, et Albini qui compte beaucoup sur les missions. Celui-ci
confie le 26 février [1824] qu’il a travaillé jour et nuit a traduire une bonne partie de
nos constitutions. Le travail a été fait un peu a la hdte ; j’aurais voulu y donner un
coup d’eil mais, n’en ayant pas le temps, notre bon pere Courtés aura soin j 'espére d’y
suppléer » (Y. BEAUDOUIN, Idem, p. 37).

Les trois expériences mariales-clés

117



Abel Nsolo Habell

118

et les menaces qui obstruent la naissance de sa congrégation le pous-
sent a se confier davantage a la sollicitude de cette Bonne Mére. Bien
des textes rédigés a cette époque témoignent de cet attachement filial
d’Eugeéne a la Meére de Dieu ; celle-ci demeure omniprésente dans sa
vie personnelle et dans celle de sa congrégation. Que le nom de Marie
apparait finalement dans le titre officiel de sa congrégation, celan’a rien
d’étonnant pour quelqu’un qui connait le cheminement spirituel de ce
dévot de la Mére du Sauveur.

Rappelons qu’au tout début de la fondation de la Société des Mis-
sionnaires de Provence, le pére de Mazenod et ses compagnons pren-
nent 1’habitude de conclure la prédication des missions paroissiales
avec I’acclamation «Loué soit éternellement Jésus-Christ, et louée soit
aussi Marie, toujours immaculée» ; cette acclamation est chantée en
langue provengale’. Dans le premier texte francais des Constitutions
et Régles des Missionnaires de Provence en 1818, 1’abbé de Mazenod
écrit au sujet de la priére et des autres exercices de piété : « On fera
aussi au moins une visite au Saint Sacrement et a la Sainte Vierge a
laquelle les Missionnaire auront tous une dévotion particulicre et qu’ils
regarderont toujours comme leur mere »¥. Eugéne de Mazenod cher-
chera aussi de promouvoir la dévotion mariale chez les fidéles desservis
par les Oblats ; ¢’est pourquoi, la prédication sur la Sainte Vierge Marie
deviendra trés vite une obligation pour les Missionnaires de Proven-
ce : « Ils ne négligeront rien pour porter les fideles a avoir une entiére
confiance a cette Vierge Immaculée et trés Sainte Mére de Dieu »*.

Comme pour le patronage de I’Association de la Jeunesse Chré-
tienne qu’il fonda au seuil de son ministére a Aix en 1813, Eugene
dédie une fois de plus a Marie toujours Immaculée la paroisse Saint-
Sauveur qu’il consacra en 1820. Dans le déroulement des missions,
Eugene fixera aussi la méthode® a suivre par ses missionnaires : visites

3* Recueil des cantiques que le pére de Mazenod fera imprimer a 1’usage des
Missionnaires de Provence, Avignon 1819, p. 268 ; on y chante les priviléges de Marie,
ses gloires et son immaculée conception : « Pleine de grace, 6 Vierge incomparable !
L’honneur, la gloire », etc. (J. MORABITO, « L’immaculée dans la spiritualité du Fon-
dateur », p. 30).

33 Regle de 1818, Art. 4.

36 Lettre au pére Mie, 15.10.1818.

37 Quant a la méthode utilisée pour la prédication des missions paroissiales, « le
Fondateur dirige lui-méme la plupart de ces missions. Au cours des premiéres, il fixe la



a domiciles, instructions sur les grandes vérités de la foi, catéchese,
cérémonies et processions solennelles, confessions, etc. Pour détourner
les fideles des pratiques immoraux et surtout de la passion effrénée de
la danse, Eugéne propose une piece de rechange qu’est I’Association
pieuse des Enfants de Marie destinée aux filles tandis que les garcons
et les hommes sont rassemblés en chambrées ou ils peuvent se divertir
sainement. Nous soulignons ici le fait qu'une Association dédiée a la
Vierge Marie sert de cadre pour réunir, instruire et éduquer les jeu-
nes filles. Eugéne de Mazenod a toujours cru que la Sainte Vierge, la
Bonne M¢ére demeure 1’éducatrice par excellence pour les jeunes ; son
exemple, sa protection et son intercession en leur faveur les stimulent a
embrasser le chemin du renouveau spirituel.

L’attachement du pere Eugéne envers la Sainte Vierge se manifeste
dans sa vie ordinaire, ses instructions, ses ceuvres* et sa correspondan-
ce, par exemple, lorsqu’il écrit de Paris en 1823 au pére Jourdan resté a
Aix pour le calmer de ses multiples peines : « Adieu, je vous embrasse
bien tendrement en vous recommandant a notre Bonne Mére Marie »¥.
Il en fera autant avec le pére Courtes en 1824 pour lui demander de
permettre a un novice d’aller visiter sa mére malade ; il termine sa lettre
en ces termes : « Je mets I’enfant sous la protection de la Sainte Vierge

méthode que ses confréres suivront ensuite pendant de nombreuses années. A la tradi-
tion des missions des XVII¢ et XVIII¢ siécles, I’abbé de Mazenod emprunte les princi-
paux moyens : enseignement des «grandes vérités », catéchése, cérémonies et proces-
sions qui touchent les cceurs, pratique de la confession en plusieurs fois pour assurer le
sérieux de la conversion, etc., mais son souci majeur est aussi de s’adapter a la situation
réelle des gens dont la vie chrétienne a été si bousculée depuis vingt-cing ans. D’ou
un certain nombre d’innovations, en particulier les visites a domicile, et 1’utilisation
du provengal. Il s’implique personnellement. Enfin la référence a la théologie morale
de saint Alphonse de Liguori permet d’exercer la miséricorde au confessionnal dans la
célébration du sacrement de pénitence, a I’encontre du rigorisme alors si fréquent sous
I’influence du jansénisme » (R. ETCHEGARAY, Petite vie de Eugene de Mazenod,
Paris, Desclée De Brouwer, 1995, p. 73).

3% On ne parle pas souvent des Fréres de Notre-Dame du Bon Secours, fraternité
fondée par Mgr de Mazenod a Marseille. Elle ne survécut malheureusement pas (1853-
1860) ; il encouragea le pere Oblat Louis Toussaint Dassy a fonder les Seeurs de Marie
Immaculée en 1858 a Marseille. Le pére Boudens dit que Mgr de Mazenod lui-méme
qui avait donné ce nom aux Sceurs (Voir R. BOUDENS, « Mgr de Mazenod et la défi-
nition du dogme de I’Immaculée Conception », p. 13).

3 Lettre au pére Jourdan, 30.03.1823, in EO 1, 6, p. 116.

Les trois expériences mariales-clés

119



Abel Nsolo Habell

120

et de son saint Patron, adieu, je t’embrasse »*. On pourrait bien dire
que toute I’existence du pére de Mazenod, sa vie personnelle et commu-
nautaire, son engagement religicux, sacerdotal et missionnaire baigne
dans I’amour et la promotion de la dévotion a Marie Immaculée. Il ne le
clame pas tout haut, sauf quelques fois lorsque les circonstances 1’exi-
gent. La Vierge Marie reste pour lui une présence vivante, maternelle
qui le porte, le soutient et I’aide a tout point de vue.

L ’ADOPTION DU NOUVEAU NOM DE LA CONGREGATION . « MISSIONNAIRES
OBLATS DE MARIE IMMACULEEY

Le désir d’un nouveau nom pour la congrégation

Malgré son hésitation due a son humilité, a la peur de 1’échec et au
nombre réduit des membres de sa Société, Eugéne de Mazenod, encou-
ragé par ses compagnons, quitte Aix le 30 octobre 1825 pour Rome ou
il arrive le 26 novembre de la méme année dans le dessein de soumettre
au Pape les Constitutions et Régles de sa congrégation en vue de leur
approbation. Plusieurs lettres rédigées a cette époque témoignent d’une
confiance absolue en la Vierge Marie qu’Eugeéne évoque en toutes cir-
constances. L’audience avec le Souverain Pontife étant fixée pour le 20
décembre 1825, Eugene profite assez bien de quelques jours d’interval-
le pour peaufiner le texte de la Régle et fixer les sujets de son entretien
avec le Pape. Dans D’attente, il a le plaisir de participer a la neuvaine
de la solennité de I’Immaculée Conception et de 1I’octave qui s’en est
suivie. C’est précisément dans la journée du 8 décembre 1825 que le
pere de Mazenod mit la derniére main a la supplique a présenter au
Pape Léon XII le jour de son audience*'. Quatre questions sont prévues
a I’ordre du jour. Un phénomeéne curieux et méme grave se produit a la
quatriéme et derniére question, le pére de Mazenod demande au Pape
de changer le nom de la congrégation : I’ancienne dénomination de la
Société des Oblats de Saint Charles cede au profit de la Société des
Missionnaires Oblats de la Tres Sainte et Immaculée Vierge Marie :

40 Lettre au pere Courtes, 13.08.1824, EO 1, 6, p. 159.

41 « Je me suis occupé dans la journée de dresser la supplique, pour présenter au
Pape le jour qu’il me donnera audience » (Journal de Rome, 8.12.1825, voir EO 1, 17,
p. 45).



Ayant prévu d’avance combien pourrait trainer en longueur la mar-
che que je savais qu’il fallait suivre, j’avais écrit quatre questions sur
lesquelles je voulais que le chef de I’Eglise me répondit catégorique-
ment. Je ne manquai pas de les lui faire:

- Votre Sainteté approuve-t-elle que les membres, etc., continuent de
vivre selon les Régles précédemment approuvées par les Evéques
tels et tels ? - Réponse affirmative.

- Votre Sainteté approuve-t-elle que la dispense de ceci et de cela
(je nommais chaque chose par son nom propre) soit réservée au Su-
périeur Général et au souverain Pontife, et que les membres de la
Société ne puissent en demander dispense qu’a eux ? - Réponse af-
firmative.

- Votre Sainteté approuve-t-elle que celui qui a été Supérieur Général
soit tel, et Votre Sainteté daigne-t- elle le reconnaitre en cette qualité
? - Réponse affirmative.

- Votre Sainteté approuve-t-elle que la Société prenne le nom
d’«Oblats de la Tres Sainte et Immaculée Vierge Marie» au lieu de
celui d’Oblats de Saint Charles qu’elle avait pris précédemment ? -
Le Pape ne dit ni oui ni non; je crus comprendre qu’il disait qu’on le
mettrait dans le rapport. Je n’insistai pas pour le faire mieux expli-
quer, parce que c’était la chose la moins importante, et qu’on pouvait
attendre sans inconvénient. Ce changement m’a paru nécessaire pour
n’étre pas confondus avec une infinité de communautés qui portent
ce méme nom*.

A cette quatrieme demande, la Pape ne répond pas sur le coup
comme on peut le remarquer ; et le pere de Mazenod comprend que la
réponse a une telle question exige du temps. Mais pourquoi le Fonda-
teur dit que « c’était la chose la moins importante » ? Comment faut-il
comprendre la signification exacte de ce propos ? Convient-il d’inter-
préter la chose la moins importance comme une chose sans importance,
secondaire, négligeable ? Cette interprétation, a notre avis, trahirait gra-
vement la pensée du Fondateur. En fait, la matiére et le contexte relatifs
au changement du nom de la congrégation ne relévent certainement pas
d’une affaire bénigne. Le pére de Mazenod comprend d’ailleurs fort
bien que le changement du nom tel que proposé devait étre une affaire
sérieuse nécessitant du temps pour un examen plus approfondi. Nous

42 Au pére Tempier, 22.12.1825, in EO 1, 6, p. 230.

Les trois expériences mariales-clés

121



Abel Nsolo Habell

122

pensons que le Fondateur n’a pas voulu insinuer que le changement du
titre de la congrégation était une question sans aucune importance, ce
qui serait extrémement curieux et méme contradictoire parce qu’il dit
aussitdt que « ce changement m’a paru nécessaire ». Il voulait plutot
dire que la réponse du Pape a cette quatriéme demande n’était pas ur-
gente comme le dit si bien la suite de cette méme phrase : « on pouvait
attendre sans inconvénient »*.

Le contexte suggére que le discours se rapporte a 1’urgence de 1é-
giférer sur une série des questions pratiques et d’importance vitale pour
la gestion quotidienne de la jeune congrégation et de ses membres ; il
ne s’agit certainement pas d’une relativisation ou encore moins d’un
mépris du titre de la Société. 1l reste vrai que le Fondateur cherchera a
comprendre davantage le sens et a assumer les conséquences du nouveau
nom de sa congrégation, mais cela ne veut pas dire qu’au départ, il n’y

4 Eugeéne de Mazenod savait que le processus de 1’approbation pouvait prendre
un temps assez long et qu’il pouvait attendre au moins quatre mois. Entretemps, il
s’efforce d’arracher nettement les réponses du Pape sur certaines questions pratiques
et surtout urgentes qui permettent de gérer la vie quotidienne de la société : d’abord, la
pratique et la garantie de la Régle ; ensuite, le droit des dérogations et des dispenses et
enfin, la reconnaissance du Supérieur général de la Société. Voila les trois questions qui
paraissent urgentes étant donné qu’elles se rapportent a la vie journali¢re des membres
de la Congrégation. Par contre, la quatriéme question, celle du changement du nom de
la Société, ne présente pas d’urgence, on peut encore attendre la réponse du Pape sans
préjudicier la bonne marche de la Société et la conduite de ses membres. On doit consi-
dérer le fait que le Fondateur écrit au pére Tempier qu’il n’avait pas le temps de tout
expliquer au Pape a propos de ce changement de nom. Mais au méme pére Tempier, il
le fait dans une magnifique lettre qui ressemble a une hymne a I’honneur de Marie Im-
maculée dont la Congrégation doit porter le nom comme un nom de famille (Lettre au
pere Tempier, 20.03.1826, in EO 1, 7, p. 65). A regarder de plus pres, le contenu de cette
lettre (et de beaucoup d’autres encore) ne laisse pas croire que le changement du titre de
la Congrégation soit une question de moindre importance ou une bagatelle, loin de 1a.
Donc, I’expression sans importance doit étre interprétée au sens de ‘sans urgence’, sans
empressement, mais jamais comme sans utilité ; autrement, le Fondateur manquerait
de cohérence. Le fait que la demande du changement de nom soit rangée en derniére
position, peut donner I’impression qu’elle est moins importante ! C’est le dernier, mais
certainement pas le moindre (the last and not the least, comme on le dit en anglais) ! De
toute fagon, nous ne voyons pas un homme comme Eugene de Mazenod tirer au sort
le titre de sa Congrégation ou le choisir au hasard, sans y attacher I’importance et le
sérieux nécessaires !



attache aucune importance. Les lettres* qu’il adresse au pere Tempier
aprés son audience avec le Pape témoignent sans doute de I’importance
qu’il accorde a la nouvelle dénomination de sa Société missionnaire.
Non seulement, il juge le titre (Oblats de Marie Immaculée) opportun,
mais I’explique, le défend et I’exalte. Il accueille cette inspiration com-
me une grace du ciel. Le nom de Marie a lui seul contient en substance
tous les aspects de la vocation et du charisme missionnaire de 1’Oblat ;
ce qu’il est et ce qu’il est appelé a étre.

Avec la détermination qu’on lui reconnait, Eugéne de Mazenod
prit d’autres contacts et entreprit plus d’une démarche en vue de faire
approuver sa congrégation. Mais, il se rendra vite compte que le dé-
nuement de cette affaire dépend ni de sa bravoure personnelle ni de la
faveur qu’il pourrait obtenir grace a ses relations. C’est seule la volonté
de Dieu qui décidera de 1I’approbation ou non de sa congrégation, d’ou
les sentiments d’abandon a la providence et les invocations incessantes
pour demander I’intercession de la Vierge Marie. Fort de sa foi en la
Providence et de son indéfectible confiance en la Bonne Mére, Eugeéne
pressent que I’affaire est en bonne voie, que sa congrégation sera ap-
prouvée : « Voila donc notre affaire en train, mais si elle a fait un grand
pas en commengant, ce n’est pas a dire qu’elle soit achevée »*. De quoi
a inciter notre jeune Fondateur a prier de plus belle la Sainte Vierge :

Je regardai cela comme une espéce de miracle qui me faisait bien
augurer de notre affaire. Je continuerai de la recommander a Dieu
par I’intercession de la sainte Vierge, des anges et des saints, et j’at-
tendais, dans ce saint abandon, d’aller apprendre aujourd’hui ce
qui s’est décidé dans cette audience du Pape, si intéressante pour
nous”.

Pourquoi un nouveau nom ?

Une question préoccupante qui a fait couler beaucoup d’encre et de
salive : pourquoi le Fondateur change-t-il le nom de la congrégation ?
C’est vrai que la société n’en est pas a sa premicre dénomination ; elle

* Surtout celle du 22-24 décembre 1825 et celle du 20 mars 1826 (Au pére Tem-
pier, 20.03.1826, in EO 1, 7, p. 65).

4 Au pére Tempier, 22.12.1825, in EO 1, 6, p. 234.

4 Idem., p. 232.

Les trois expériences mariales-clés

123



Abel Nsolo Habell

124

a commencé avec le nom de Missionnaires (ou Mission) de Provence
pour des raisons de limites géographiques, car le Fondateur voulait ceu-
vrer rien qu’a ’intérieur de la Provence, au sud-est de la France. Peu
apres, avec I’acceptation d’autres maisons en dehors de cet espace géo-
graphique, le nom des Missionnaires de Provence devenait inadéquat.
D’ou la deuxieme dénomination : Oblats de Saint Charles, titre pro-
posé fort probablement par les compagnons du Fondateur en référence
a son saint patron, Charles Borromée. Le pére de Mazenod révélera
plus tard que ce titre n’était pas vraiment a son goit, il le répugnait et
le génait un tout petit peu*’. Le malaise ne venait pas de saint Charles
qu’il aimait et invoquait souvent mais plutdt du fait que ce titre blessait
en quelque sorte son humilité, car il considérait le patronage de saint
Charles comme une dévotion personnelle qui ne devait pas s’imposer
sur la nouvelle société missionnaire. Ses compagnons avaient solen-
nisé ce qui, selon le Fondateur, appartenait a I’ordre privé. Mais sur le
coup, Eugeéne acceptera la proposition et le nom sera adopté, malgré
lui. L’audience papale lui donnera I’occasion d’exprimer le regret qui le
rongeait depuis I’adoption de ce nom. Alors, on comprend pourquoi, il
décide de changer le nom des « Missionnaires de saint Charles » a celui
des « Missionnaires Oblats de la Trés Sainte et Immaculée Vierge Marie
». Il faut dire cependant que le nom d’Oblats n’est pas une nouveauté
que le pére de Mazenod découvre a Rome..., les membres de sa Société
ont adopté ce nom depuis 1825). Il n’y a pas de doute qu’Eugene était
déja familier avec le mot « oblation », a partir de la tradition de I’Ecole
frangaise de spiritualité, et surtout de la lecture de la Régle de saint
Alphonse de Liguori.

Dans le texte des Constitutions et Régles que le Fondateur présente
au Pape pour I’approbation, il s’agit encore des « Oblats de saint Char-
les » ; le changement proposé dans la supplique rédigée a part étonne
et surprend. Eugeéne de Mazenod aurait-il eu cette idée de changer le
nom seulement pendant son sé¢jour a la fin de ’année 1825 a Rome ?
En tout cas, il n’en parle pas avant cette date et pire encore ne semble

47 En effet, le Fondateur ‘se confesse’ : « Il faut que j’avoue ici que j’étais tout
étonné, lorsqu’on se décida a prendre le nom que j’ai cru devoir quitter, d’étre si peu
sensible, d’éprouver si peu de plaisir, je dirai presque une sorte de répugnance de porter
le nom d’un saint qui est mon protecteur particulier, auquel j’ai tant de dévotion » (EO
I, 6, p. 234).



pas se donner la peine de consulter ses compagnons avant d’adresser
la demande au Souverain Pontife. Cette démarche audacieuse de vou-
loir changer le titre de la congrégation apparemment a I’insu des autres
membres de la Société comportait des risques comme le fait remar-
quer le pere Lubowicki*. Si le Fondateur dit clairement dans la sup-
plique qu’il renonce au titre d’Oblats de saint Charles « pour n’étre
pas confondus avec une infinit¢ de communautés qui portent le méme
nom »*, il ne donne pas cependant les motifs qui le poussent a choisir
celui d’Oblats de la Tres Sainte et Immaculée Vierge Marie. Eugéne ne
remet pas en question le titre d’Oblats, mais seulement celui de saint
Charles. L« infinité des communautés » dont il parle se rapporte donc
a des communautés placées sous le patronage de saint Charles Borro-
mée™.

Comme le Fondateur lui-méme ne dit pas les raisons qui le poussent
a choisir le nom d’Oblats de Marie Immaculée, plusieurs hypothéses
sont avancées pour expliquer ce changement de nom. Nous en signa-

4 K. Lubowichi fait remarquer en effet que « le fondateur prenant ainsi la déci-
sion de changer le nom de la congrégation sans consulter ses confréres risquait leur
désapprobation » (Voir Maria nella vita del Beato Eugenio de Mazenod e della sua
Congregazione, p. 153). Par ailleurs, ce changement de derniére minute pouvait donner
I’impression que 1’affaire n’est pas parfaitement mirie, qu’il y avait encore des hésita-
tions et qu’elle aurait par conséquent besoin du temps pour clarifier et préciser certai-
nes choses. Les remarques du Cardinal Antonio Pallotta allaient d’ailleurs en ce sens,
qualifiant et interprétant ces hésitations comme un signe de [’instabilité de [’ceuvre ;
heureusement que ses autres compeéres Cardinaux relativisérent son argumentation (G.
MARCHETTI, « Rapport au Pape Léon XII », 17.02.1826, in MIS 79 (1952), p. 132).

4 Allusions aux « Oblats de saint Charles », une Association des prétres séculiers
fondée par le Cardinal Charles Borromée a Milan que le pére de Mazenod connaissait.
L’idée de Mgr Jacques Jeancard (1799-1875) qui pense qu’Eugene découvre les Oblats
de saint Charles seulement quand il arrive a8 Rome est jugée aujourd’hui d’anachroni-
que, car le Fondateur semble connaitre la vie, les activités apostoliques de son saint
patron et aussi la Regle destinée aux Oblats de saint Charles comme 1’atteste sa lettre
a I’abbé Tempier , le 9 octobre 1825 : « [...] nous vivrons ensemble dans une méme
maison que j’ai achetée, sous une régle que nous adopterons d’un commun accord, et
dont nous puiserons les ¢léments dans les statuts de saint Ignace, de saint Charles pour
les Oblats, de saint Philippe Néri, de saint Vincent de Paul et du bienheureux Liguori »
(Au pere Tempier, 09.10.1815, in £O 1, 6, p. 6).

30 En effet, il existait en Italie la Société des Oblats de Saint Ambroise et de saint
Charles a Milan et celle des Oblats de saint Gaudence et saint Charles a Novara.

Les trois expériences mariales-clés

125



Abel Nsolo Habell

126

lons les plus célebres®! et ajoutons aussi, pour notre part, ce qui apparait
important a considérer. Ces hypothéses tournent autour des trois attraits
fortement sentis par le Fondateur lors de son séjour a Rome en vue de
I’approbation de sa congrégation. D’abord, I’attrait vers les Oblats de la
Vierge Marie; ensuite, I’admiration pour les sublimes pages des Gloires
de Marie de saint Alphonse de Liguori et enfin, la fascination éprouvée
a ’occasion de la neuvaine de préparation a la solennité de I’Immaculée
Conception de la Vierge Marie du 8 décembre 1825 et de I’octave qui
s’en est suivait.

En fait, le pére de Mazenod prend contact avec le pére Bruno Lan-
teri*? @ Turin pour lui proposer d’unir les deux Sociétés missionnaires
dont ils sont les fondateurs : les Oblats de Saint Charles et les Oblats
de la Vierge Marie. Eugéne de Mazenod échoua dans cette tentative et
en fut fortement dégu, malgré son insistance, le refus fut catégorique®.
Le pére de Mazenod estimait le supérieur des Oblats de la Vierge Marie
mais regrettait le fait que ses collaborateurs prenaient trop d’ascendance
sur lui et I’influencaient pour empécher la fusion de ces deux Instituts
religieux. L’hypothése, ici, est que I’attrait vers les Oblats de la Vierge
Marie du pere Lanteri aurait laissé le Fondateur sur sa soif, et comme
par un effet de transfert, de nostalgie ou de récupération, il aurait tenté
en quelque sorte de rattraper le nom (d’Oblats de Marie). Cette hypo-

T Nous écartons d’office ’hypothése de Jeancard pour laquelle le Fondateur
aurait découvert, pendant son séjour romain, 1’existence de la congrégation des Oblats
de Saint Charles, une Association des prétres diocésains, fondée par saint Charles Bor-
romée & Milan. A vrai dire, Eugéne de Mazenod en était déja au courant parce qu’il
utilisa leurs Statuts pour composer la Régle de sa propre congrégation.

52 Pio Bruno Lanteri (1789-1830) s’engagea fortement en son temps a la forma-
tion des laics et des ecclésiastiques (religieux, séminaristes et prétres). Former ’intel-
ligence et le ceeur fut au centre de ses préoccupations. Il fonda en 1826, a Pinerolo au
nord de I’Italie, la Congrégation des Oblats de la Vierge Marie (Oblati di Maria Ver-
gine) pour promouvoir et perpétuer son charisme. On peut lire avec intérét ’article de
J. THIEL, « Relation du fondateur avec P. Lanteri », in ££.0bl. 5 (1946), pp. 129-142).
Par ailleurs, le pere Pielorz fait remarquer 1’intérét et I’admiration du pere Lanteri pour
I’Abbé de Mazenod : « Apres avoir abandonné 1’idée de se faire Jésuite, écrit-il, le p.
Lanteri pensait sérieusement entrer avec ses compagnons fidéles dans la Société du P.
de Mazenod [...] » (Voir J. PIELORZ, Chapitres généraux au temps du fondateur, p.
51).

53 De fait, le pére Lanteri écrira a la fin du mois de février 1826 pour signifier
I’opposition des membres de sa congrégation de fusionner avec les Oblats de Saint
Charles de Mgr de Mazenod (££.0bl. 5 (1946), p. 139).



these, a notre avis, boite parce qu’elle ne répond pas a la question de
fond, a savoir pourquoi Eugéne de Mazenod choisit-il le nom d’Oblats
de Marie Immaculée ?

Une seconde hypothése qui explique le virement du Fondateur vers
un titre de Marie Immaculée est fondée sur le fait que pendant son sé-
jour de 1825-1826 a Rome, il se montre profondément intéress¢ a la
lecture du célebre livre de Marie-Alphonse de Liguori, intitulé Les gloi-
res de Marie. 11 obtint du Vice procureur général des Rédemptoristes
une copie des manuscrits de cet opuscule, notamment le chapitre 9 qui
traite de la clémence et de la bonté de Marie (O clemens, O pia !) et le
chapitre 10 sur la « douceur du nom de Marie (O dulcis Virgo Maria).
Certains passages du chapitre 9 de ce fameux livre trouvent un écho
dans la spiritualit¢ mazenodienne ; par exemple, le fait de recourir a
I’intercession de Marie pour étre saint™. Le chapitre 10, un vrai hymne
a I’honneur de Marie a lui aussi des réminiscences avec certaines ex-
pressions du pére de Mazenod, pour qui le Nom de Marie « satisfait le
cceur et oreille »*. 1l est vrai que le pere de Mazenod admirait au plus
haut point saint Alphonse de Liguori et ne cessait de I’évoquer et de le
citer dans ses écrits. Il serait d’ailleurs intéressant d’étudier I’influence
de saint Alphonse de Liguori sur le Fondateur des Oblats de Marie Im-
maculée. De Mazenod a particuliérement étudié sa théologie morale qui
I’inspirait dans son apostolat. Eugéne fera d’ailleurs rédiger la premiére
biographie de saint Alphonse de Liguori en langue francaise®. Durant

% Marie-Alphonse de Liguori écrit : « Sans doute, elle est Sainte, elle est im-
maculée, elle est reine de I'univers, elle est Mére de Dieu [...]. Ah ! S’écrie saint Ful-
gence, depuis combien de temps le monde ne serait-il pas abimé, si Marie ne 1’avait
pas soutenu par son intercession [...]. Et sainte Catherine avait coutume de 1’appeler
la dispensatrice de la divine miséricorde [ ...]. O Marie, rendez-moi saint [...], la seule
chose donc qui puisse m’empécher de recevoir vos graces, c’est, ou ma négligence a
vous invoquer, ou mon peu de confiance en vous, c¢’est vous-méme qui devez me les
obtenir, et c’est & vous que je les demande, c’est de vous que je les veux, ¢’est de vous
que je les espere, et je les attends de vous avec assurance, 6 Marie, ma Mére, mon es-
pérance, mon amour, ma vie, mon refuge, mon secours et ma consolation ! » (M.-A. De
LIGUORI, LGM, Chap. IX).

55 Tci saint Alphonse de Liguori cite les autres saints: « Le nom de Jésus, avait
dit Bernard, le nom de Marie, reprenait Antoine (de Padoue), est une joie au cceur de
ses pieux serviteurs, un miel sur les lévres, une mélodie pour leurs oreilles » (Idem,
chapitre X).

56 E. LAMIRANDE, « Notes de lecture », in E£.0bL. 16 (1957), p. 287.

Les trois expériences mariales-clés

127



Abel Nsolo Habell

128

I’audience avec le Pape Léon XII, au sujet de la dispense qui devait
étre réservée au Souverain Pontife et au Supérieur général, le pére de
Mazenod dira au Pape qu’il en est ainsi dans la Régle de Saint Vincent
de Paul et ce dernier ajouta : « Et aussi dans celle du Bienheureux de
Liguori ». Le pére de Mazenod en fut un peu confus et ne se pardon-
nera pas cet oubli, étant lui-méme détenteur d’une Régle dont certains
articles furent pratiquement copiées a partir de celle du fondateur des
Rédemptoristes : « Quelqu’ému que je fusse, je ne perdis pas la téte” »,
écrit Eugéne de Mazenod.

Peut-on conclure qu’avec ces célébres pages manuscrites de saint
Alphonse de Liguori, le Fondateur des Oblats de Marie Immaculée se
laisse une fois de plus influencer par son maitre spirituel, par-dessus le
marché dévot et chantre des gloires de Marie ? La lecture de ces dits
manuscrits du livre Les gloires de Marie aurait-elle poussé Eugéne de
Mazenod a adopter le nom de Marie comme nouveau titre de sa propre
congrégation ? Méme si cette hypothése se vérifie, elle ne peut suffire a
elle seule pour expliquer le choix du nouveau titre de la congrégation.

Il reste alors I’hypothése qui soutient que la participation aux dif-
férentes célébrations de la féte de I’Immaculée Conception (la neuvai-
ne, la solennité elle-méme et I’octave) organisées en décembre 1825 a
Rome, auraient fortement influencé le Fondateur jusqu’a rebaptiser sa
famille religieuse. Cette hypothése s’appuie sur une réalité vérifiable
comme le remarque le pere Morabito :

C’est qu’une évolution profonde s’opére dans son ame depuis le jour
de I’Immaculée Conception de 1’année 1825, ou il signe le mémoi-
re dans lequel il demande au pape le changement de titre pour sa
Congrégation. En priant, en méditant pendant la neuvaine de I’Im-
maculée et pendant I’octave suivante, il avait découvert dans ce nou-
veau titre des richesses cachées qui se présentaient a son &me dans la
lumiére d’une illumination surnaturelle®®,

En fait, au début de la neuvaine, le 2 décembre 1825 précisément,
le pere de Mazenod se rend encore a la basilique Sainte-Marie-Majeure
ou il admire ce magnifique édifice comme il le décrit lui-méme dans

57 Au pére Tempier, 22.12.1825, in EO 1, 6, p. 230.
8 J. MORABITO, « L’Immaculée dans la spiritualité du Fondateur », pp. 34-35.



son journal®, mais certainement aussi la beauté de la cérémonie. Dans
son bref journal du 8 décembre, le jour méme de la féte de I’Immaculée
Conception, le Fondateur ne mentionne pas grand-chose sur la Vierge
Marie, sinon I’admiration qui 1’envahit pendant la célébration de 1’of-
fice avec les Cardinaux a la chapelle Sixtine :

Le Pape ne s’y était pas rendu. L’office est si beau, si imposant dans
cette chapelle, que je n’ai point eu de regret d’y avoir été. Les cardi-
naux étaient aujourd’hui en Cappa magna rouge, a cause de la féte,
et ¢’était un Cardinal qui officiait®.

Le fait de croire que la célébration de I’Immaculée Conception de
1825 avait influencé le Fondateur dans le choix du nom de sa congré-
gation tient surtout au fait qu’il mit le 8 décembre la derniére main au
texte de la supplique a présenter au Pape le 20 décembre prochain : « je
me suis occupé dans la journée de dresser la supplique, pour présenter
au Pape le jour qu’il me donnera audience »°'. Or, nous savons que c’est
dans cette supplique que le pére de Mazenod demanda expressément au
Pape de bien vouloir changer le nom d’Oblats de Saint Charles au profit
de celui d’Oblats de la Tres Sainte et Immaculée Vierge Marie. Serait-
ce alors cet environnement de la solennité de I’ Immaculée Conception
qui aurait pressé le Fondateur de changer le nom de sa congrégation ?
C’est possible que cette ambiance mariale du 8 décembre 1825 ait été
déterminante dans 1’adoption du nom de /a Tres Sainte et Immaculée
Vierge Marie pour la congrégation. Méme si cette hypothése reste vrai-
semblable, elle nous semble limitée, car le changement que propose le
Fondateur ne pouvait pas étre lié seulement a une émotion passagére ou
a un pieux sentiment de derniére minute. Le Fondateur n’explique pas
assez, pendant son séjour romain, toutes les raisons du choix de Marie
Immaculée comme nouvelle Patronne de la congrégation. Toutefois, on

% « En repassant devant Sainte-Marie-Majeure, j’y suis entré pour la quatriéme
fois, et je m’y suis arrété plus d’une heure. Je n’entreprendrai pas de faire la description
de tout ce qu’on voit dans ces grandes basiliques, ce serait trop long et trop impar-
fait [...]. Impossible d’entrer dans les détails de la beauté du maitre-autel et des deux
grandes chapelles latérales. Je n’ai jamais vu d’aussi beaux marbres que ceux qui or-
nent la chapelle de la sainte Vierge, 1’ceil ne se satisfait pas de les regarder » (Journal,
01.12.1825, in EO 17, pp. 35-36).

¢ Journal, 08.12.1825,in EO 1, 17, p. 44.

¢ Journal, 08.12.1825,in EO 1, 17, p. 45.

Les trois expériences mariales-clés

129



Abel Nsolo Habell

130

peut s’imaginer qu’il ne le fait pas a la légere. Il a dG discerner et peser
tout le poids de cette nouvelle dénomination avant de la soumettre au
Souverain Pontife.

Nous pensons que la dévotion mariale d’Eugeéne de Mazenod a des
racines beaucoup plus profondes. Le changement du titre de la congré-
gation nous apparait plutdt comme une décision prise au terme d’un
long discernement®, sans doute discret dont les événements du séjour
romain n’ont été que des éléments déclencheurs, un stimulus en quel-
que sorte. Ce discernement discret commenga, nous semble-t-il, dés le
moment ou il se sentit insatisfait du titre d’Oblats de saint Charles,
mais qu’il dii accepter malgré lui. Il s’en confessera plus tard en disant
que « nous faisions tort a notre Meére »®.

Toutes ces raisons avancées, a notre avis, ne sont pas fausses, elles
sont plutot insuffisantes. Car, il n’y a pas qu’un seul motif qui pousse le
Fondateur a changer le titre de la congrégation ; toutes les raisons sus-
mentionnées ont joué un réle plus ou moins décisif. Nous dirons méme
plus, car c’est toute la vie d’Eugene de Mazenod (et non seulement les
événements vécus a Rome), sa fervente et constante dévotion a Marie
qui explique le nouveau nom de la congrégation. Le Fondateur prend ce
nom parce que Marie, plus que tous les autres saints, fait partie de sa vie
et de son histoire. Ce qui nous parait certain est que le Fondateur com-
prit clairement et une fois pour toutes a Rome les avantages spirituels
qu’offre le patronage de Marie Immaculée par rapport a saint Charles.

62 Parler d’un « long discernement discret » peut sembler ne pas s’accorder avec
I’exclamation du Fondateur qui dit : « Comment n’y avons-nous pas pensé plus tot ? »
(Lettre au p. Tempier, 22.12.1825, in EO 1, 6, 234). Nous pensons qu’il sied de com-
prendre cette exclamation dans son contexte ; c’est-a-dire que le pére de Mazenod
regrette de ne pas avoir donné plus t6t le nom de Marie a sa congrégation, comme
qui dirait : « Comment n’avons-nous pas décidé plus tot de prendre la Sainte Vierge
comme Patronne de notre congrégation ? ». L’oubli qu’il regrette ne se rapporte pas a
la personne de Marie, car celle-ci a toujours été présente dans sa vie et son ministére ;
le regret porte plutdt sur le retard avec lequel il voue la congrégation au patronage de
I’Immaculée Marie, de ne pas avoir placé plus tot son nom dans le titre officiel de sa so-
ciété missionnaire. C’est pour cela qu’il dit aussitot aprés cette exclamation (comment
n’y avons-nous pas pensé plus tot ?) : « Avouez que ce sera aussi glorieux que consolant
pour nous de lui étre consacrés d’une manicre spéciale et de porter son nom. Les Oblats
de Marie ! Ce nom satisfait le ceeur et I’oreille » (Au pére Tempier, 22.12.1825, in EO
L, 6, p. 234).

83 Ibidem.



Le caractere universel de la Sainte Vierge, sa noblesse et sa supériorité,
autant d’éléments qui la mette au-dessus de tous les saints®. Qu’il suf-
fise de rappeler ce qu’il écrivait au séminaire : « la dévotion pour la trés
sainte Vierge doit passer avant toutes les autres »® ou encore « Marie [a
elle seule] rend plus de gloire a Dieu que tous les bienheureux ensem-
ble »%. Essayons de répondre plus largement a cette question : pourquoi
le Fondateur opte-t-il pour le nom d’Oblats de Marie Immaculée ?

Pour avoir un idéal concret du charisme oblat

Eugene de Mazenod voit en la personne de Marie de Nazareth, le
modele parfait du religieux-missionnaire selon le charisme qui I’habite.
Qu’il s’agisse de la consécration totale a la Sequela Christi, vécue a tra-
vers la chasteté, la pauvreté, 1’obéissance et la persévérance ou bien du
z¢le missionnaire pour faire connaitre le Christ et son message, la vie
de Marie reste I’inspiration et le modele le plus éloquent. Cela veut dire
que le Fondateur a choisi délibérément, au-dela des circonstances liées
a son séjour romain, le nom de Marie Immaculée pour sa congrégation.
En ce sens, nous donnons pleinement raison au pére Jetté qui voit dans
la décision du Fondateur la découverte du visage de Marie comme celle
qui convient, plus que Saint Charles Borromée, a étre le modéle parfait
du charisme oblat. Pendant son séjour a Rome, le Fondateur parvient,
pourrait-on dire a

6 Notre propos va plus loin que ce qu’écrivait déja le p. Boutin : « Le 30 octobre
1825, lorsqu’il s’était dirigé vers Rome, pour demander 1’approbation de son Institut
sous le nom de Société des Missionnaires Oblats de Saint-Charles, il avait voulu donner
a ses fils religieux un nom qui lui rappelat d’abord saint Charles Borromée, son illustre
patron, mais aussi, sans doute, un autre Charles, 1’aieul anobli en mai 1653. Mais voici
qu’étant rendu dans la Ville éternelle, il comprit mieux, au cours de ’octave de I’im-
maculée-Conception, la supériorité de la noblesse de la Vierge Marie par rapport a la
noblesse naturelle ou surnaturelle de toute autre créature. En conséquence, le 20 décem-
bre, il demanda a Léon XII, pour lui-méme et ses héritiers religieux, le nom d’Oblats de
la Trés Sainte et Immaculée Vierge Marie. 11 sollicita la faveur de porter le nom méme
de sa Mére spirituelle » (L.-N. BOUTIN, La spiritualité de Mgr de Mazenod, Fonda-
teur des Missionnaires Oblats de Marie Immaculée. Essai de synthése, Séminaire de
Chambly, 1966, p. 72).

5 Avis généraux pour arriver a la perfection, 1809, in EO 1, 14, p. 103.

% Idem, p. 168.

Les trois expériences mariales-clés

131



Abel Nsolo Habell

132

la maturation d’une nouvelle et plus profonde vision de la Congré-
gation. I découvre Marie comme le mode¢le le plus adéquat de la vie
apostolique [...], comme la personne la plus engagée au service du
Christ, des pauvres et de I’Eglise?”.

Le pére Morabito pense la méme chose, comme nous 1’avons cité
précédemment. Le Fondateur, croit-il, lors de son voyage chez le Pape
est plongé dans la priere et la méditation. Il reste concentré au moment
ou I’on doit décider du sort de sa congrégation. II vit la neuvaine, la so-
lennité du 8 décembre 1825 et I’octave de I’Immaculée conception dans
cet esprit. Et, c’est alors qu’« il avait découvert dans le nouveau titre
(de Marie Immaculée) des richesses cachées [...] dans la lumiére d’une
illumination surnaturelle®® ». Dés lors, il se résolut d’adopter sans dé-
tours le nom d’Oblats de Marie Immaculée pour sa famille religieuse.
Sous ce titre, la Sainte Vierge, déja Mére de la congrégation, devenait
aussi le modele le plus adéquat du charisme oblat. Pour le Fondateur,
I’idéal du charisme oblat a la suite du Christ a désormais un visage et
un nom, ¢’est Marie de Nazareth, modéle de foi, de service et de z€le
missionnaire.

Pour réhabiliter la Vierge Marie, Mere et Reine de la

congrégation

11 est fort probable que, durant I’audience, le Fondateur ait dit au
Pape les motifs qui I’ont poussé a proposer un nouveau nom pour sa fa-
mille religieuse. Constatons que le pére de Mazenod avance une raison
pour abandonner le nom d’Oblats de saint Charles : « pour ne n’étre pas
confondus avec une multitude de communautés qui portent ce méme
nom ». Mais il ne dit rien sur les motifs qui le poussent a choisir le nom
d’Oblats de la Tres Sainte et Immaculée Vierge Marie. Les raisons en
faveur du nouveau titre n’apparaissent pas. Cela peut se comprendre,
car le Fondateur prend soin de prévenir son lecteur plus d’une fois :
« Il m’est impossible, écrit-il, de vous rendre un compte détaillé de ce
qui s’est passé ; vous vous contenterez de la substance [...]. Il me se-
rait impossible de vous rapporter tout ce qui fut dit »*. Si le Fondateur

67 F. JETTE cité par K. LUBOWICKI, « Marie », in DVO, p. 537.
¢ J. MORABITO, « L’Immaculée dans la spiritualité du Fondateur », pp. 34-35.
% Au pére Tempier, 22.12.1825, in EO 1, 6, pp. 226 et 228.



n’indique aucun motif de I’adoption du nouveau nom de la congréga-
tion dans la supplique, il fait cependant un commentaire sur la nouvelle
identité des Missionnaires Oblats de Marie Immaculée qui permet de le
deviner : réhabiliter la Vierge Marie, car écrit-il : « nous faisions tort a
notre Mere, a notre Reine, a celle qui protége et qui doit nous obtenir
toutes les graces [...] »”.

Encore une fois, le Fondateur fait montre de son tempérament plus
pragmatique que spéculatif. Argumenter sur les motifs du changement
du nom lui parait secondaire, il veut plutot aller droit a 1’essentiel ; en
indiquant les conséquences pratiques qu’entraine le nouveau titre de
la congrégation ; a savoir 1’exigence d’une fervente dévotion a Marie
pour tous les Oblats. D’ailleurs, le Pape Léon XII fit autant ; il n’a pas
demand¢ au Fondateur de longues explications sur le motif du change-
ment du nom de la Société, mais s’est empressé de lui confier, au nom
de ’Eglise, une nouvelle tiche, un nouvel objectif apostolique, celui de
ramener « au sein de la miséricorde de Marie les ames des pécheurs »’'.
C’est en réponse a cette demande papale d’inclure I’apostolat marial
parmi les fins de la congrégation que le pére de Mazenod s’empresse,
a son tour, d’exhorter ses Oblats. Il écrira une lettre, deux jours apres
I’audience avec le Pape, ou il recommande non sans insistance a tous
les membres de la Société d’approfondir et de renforcer la dévotion ma-
riale, devenue désormais une caractéristique essentielle de la spiritua-
lité et de I’apostolat de la congrégation. La Sainte Vierge, Reine et Meére
des Oblats depuis toujours ne mérite pas d’étre oubliée. Il convient de
lui restituer sa place comme Patronne légitime de la congrégation ; il
faut la réhabiliter, I’aimer, I’imiter, la prier et se réjouir de porter non
nom. Voila ce qu’il dit :

Redoublez tous de ferveur et d’exactitude pour I’observance des Re-
gles. Vous sentez qu’elles ont pris aujourd’hui un caractére plus im-

0 Au pére Tempier, 22.12.1825,in EO 1, 6, p. 234.

"I« Nous espérons que les membres de cette sainte famille qui se sont dévoués
au ministére de la prédication et reconnaissent pour patronne la Mére de Dieu, la Vierge
Immaculée, s’appliqueront, selon la mesure de leurs forces, a ramener dans le sein
de la miséricorde de Marie les hommes que Jésus-Christ, du haut de la croix, voulut
lui donner pour enfants » (Léon XII, Si tempus unquam, Décret d’approbation de la
congrégation des Missionnaires Oblats de la Trés Sainte et Immaculée Vierge Marie,
21 mars 1826).

Les trois expériences mariales-clés

133



Abel Nsolo Habell

134

posant. Tachons de répondre a I’attente du chef supréme de 1’Eglise,
c’est le moyen d’attirer sur nous et sur notre saint ministére de nou-
velles bénédictions. Qu’on se renouvelle surtout dans la dévotion a
la trés sainte Vierge, pour nous rendre dignes d’étre les Oblats de
I’Immaculée Marie. Mais c’est un brevet pour le ciel! Comment n’y
avons-nous pas pensé plus t6t? Avouez que ce sera aussi glorieux
que consolant pour nous de lui étre consacrés d’une maniére spé-
ciale et de porter son nom. Les Oblats de Marie! Ce nom satisfait le
ceeur et oreille. 11 faut que je vous avoue ici que j’étais tout éton-
né, lorsqu’on se décida a prendre le nom que j’ai cru devoir quitter,
d’étre si peu sensible, d’éprouver si peu de plaisir, je dirai presque
une sorte de répugnance de porter le nom d’un saint qui est mon
protecteur particulier, auquel j’ai tant de dévotion. A présent, je me
I’explique; nous faisions tort a notre Mére, a notre Reine, a celle qui
nous protége et qui doit nous obtenir toutes les graces dont son di-
vin Fils I’a faite dispensatrice. Réjouissons-nous donc de porter son
nom et sa livrée’.

Remarquons que le Fondateur s’interroge pour dire : « comment
n’y avons-nous pas pens¢ plutot” » pour prendre ce nom de Marie ?
Ainsi, I’interrogation débouche sur une confession exprimant son re-
gret’™ et son malaise a propos du nom de Saint Charles adopté jusque-1a,
malgré lui : « 11 faut que je vous avoue ici que j’étais étonné lorsqu’on
se décida de prendre le nom que j’ai cru devoir quitter” ». A la fin de cet
aveu au gout amer, éclate sa joie, on dirait, de réhabiliter la Sainte Vier-
ge dans ses droits en reconnaissant qu’elle mérite au plus haut degré ce
titre comme M¢ére, Reine, Patronne et intercesseur : « nous faisions tort
a notre Meére, a notre Reine [...]. Réjouissons-nous donc de porter son
nom [...] »™.

Remarquons aussi la profondeur et la force des expressions que
nous soulignons ; il commence par exiger une fidélité rigoureuse aux

2 Lettre au p. Tempier, 22.12.1825, in EO 1, 6, p. 234.

3 Ibidem.

™ Plus qu’un regret, F. Jetté use d’un mot tres fort, il parle de Ierreur : « Le
fondateur semble avoir eu alors le pressentiment que ¢a n’allait pas, mais c’est a Rome
qu’il prit conscience de I’erreur » (F. JETTE, « Essai sur le caractére marial de notre
spiritualité », p. 25).

S Ibidem.

6 Au pére Tempier, 22.12.1825, in EO 1, 6, p. 234.



Regles de la congrégation avant d’en arriver a la dévotion a Marie :
« Redoublez tous de ferveur et d’exactitude pour I’observance des Re-
gles [...]. Tdchons de répondre a I’attente du chef supréme de 1’Eglise.
Qu’on se renouvelle surtout dans la dévotion a la trés sainte Vierge
[...], nous rendre dignes d’étre Oblats de I'Immaculée [...], lui étre
consacreés [...]. Réjouissons-nous donc de porter son nom [...] ». Nous
savons que le Fondateur veut éviter la confusion avec d’autres commu-
nautés. En prenant le nom des Missionnaires Oblats de la Trés Sainte
et Immaculée Vierge Marie, sa fondation sera la toute premicre des
congrégations religieuses dédiées a Marie Immaculée a étre approuvée
par le Souverain Pontife bien avant méme la proclamation du dogme de
I’Immaculée Conception”.

Meéme si le Fondateur ne dit pas explicitement les raisons de I’adop-
tion du nom d’Oblats de Marie Immaculée, un lecteur attentif peut, sans
trop risquer, les imaginer a travers ses sentiments et ses exhortations
contenus dans sa lettre du 22 décembre écrite deux jours seulement
aprés ’audience papale. 1l y a de fortes chances que le Fondateur ait
repris, au moins en substance, les motifs pour lesquels il a préféré le
nom d’Oblats de Marie Immaculée a celui d’Oblats de Saint Charles.
C’est tout simplement parce que la Sainte Vierge le mérite. Ainsi, le pa-
tronage de la congrégation passa de saint Charles a Marie Immaculée.
Cela paraissait juste aux yeux du Fondateur car Marie est supérieure a
tous les saints et sa médiation aussi. Par ailleurs, porter avec dignité son
saint nom équivaut a un brevet pour ciel ; lui étre consacré est a la fois
glorieux et consolant ; le nom d’Oblats de Marie Immaculée satisfait le
ceeur et [’oreille. 11 choisit le nom de Marie parce qu’elle est notre Meére,
notre Reine, notre protectrice et dispensatrice de toutes les grdces de
son Fils. Par conséquent, les Oblats doivent se réjouir de porter ce nom,
de se renouveler dans la dévotion envers elle ; ils doivent se rendre di-
gnes d’endosser le saint nom de Marie.

Enun mot, ¢’est pour réhabiliter la Sainte Vierge comme Mére de la
congrégation que le pere de Mazenod rebaptise sa société missionnaire.
Agir autrement, dit-il, serait comme se rendre coupable d’un oubli grave
et, par le fait méme, faire du tort a notre Mére et notre Reine, notre pro-

7 R. BOUDENS, « Mgr de Mazenod et la définition du dogme de 1I’Immaculée
Conception », in Acta Congressus Mariologici Mariani Romae a. 1954 celebrati, Pon-
tificia Academia Mariam Internationalis (Rome), 1956, t. I, p. 311.

Les trois expériences mariales-clés

135



Abel Nsolo Habell

136

tectrice et notre intercesseur. Pour les Oblats, ¢’est a la fois une grace et
une responsabilité. Tous les commentaires que le Fondateur fera apres
I’approbation de la congrégation ne seront que 1’explicitation de ce qui
est dit ici. Il suffit de lire attentivement sa lettre” du 20 mars adressée
au peére Tempier presqu’un mois apres 1’approbation, pour se rendre
compte que le Fondateur exprime les mémes sentiments. Il développe
les mémes idées et rappelle les mémes exhortations a ses confréres pour
se rendre dignes de porter ce nouveau nom de la congrégation.

Toutefois, il restera difficile, sinon impossible de connaitre tous
les motifs et tous les détails sur les décisions du Fondateur. 11 en est
de méme pour le nom de la congrégation tout comme pour plusieurs
autres points de son histoire. Le secret du cceur échappe souvent aux
investigations de la logique intellectuelle. Cependant, il nous semble
important de ne pas perdre de vue deux autres raisons qui poussent le
Fondateur a changer le nom de la congrégation : d’une part, il cherche a
suivre I’inspiration de I’Esprit Saint et d’autre part, il veut partager son
expérience d’attachement filial a la Vierge Marie.

Pour obéir a l'inspiration de I’Esprit Saint

Eugene de Mazenod durant toute sa vie n’a cherché qu’a répondre
aux appels de I’Esprit Saint. Il a toujours cherché a accueillir la grace
que Dieu lui offrait a travers les événements et les circonstances de la
vie pour se laisser guider par elle. Lorsqu’on lit sa biographie, on ne le
voit pas agir comme un architecte qui cherche a exécuter a tout prix des
plans préétablis. Au contraire, il se comporte comme un pelerin éveillé,
attentif a tout ce qui se passe autour de lui, désireux de connaitre le
fond des choses, sensible aux appels de la mission et disponible aux
inspirations du Saint-Esprit. Cet esprit d’ouverture et de disponibilité a
la grace lui fait changer plusieurs de ses décisions et le pousse a adop-
ter des attitudes nouvelles et quelques fois inattendues. Par exemple, il
dira qu’il ne sera jamais supérieur du séminaire, il rassure sa mere que
jamais il ne travaillera en dehors du diocese d’Aix-en-Provence, qu’il
n’acceptera jamais d’étre évéque ; et comme Fondateur, que ses mis-
sionnaires ne s’occuperont pas des séminaires, qu’ils ne sortiront pas
des limites de la Provence, etc. Mais la réalité fut contraire a toutes ses

8 Lettre au pére Tempier, 20.03. 1826, in EO 1, 7, pp. 64-69.



décisions parce qu’Eugéne de Mazenod obéissait aux inspirations de
1I’Esprit, manifestées a travers les exigences de la mission et les besoins
de I’Eglise.

C’est la vie concréte, mieux 1’inspiration de 1’Esprit Saint, qui dic-
te au Fondateur les décisions a prendre. On aurait donc tort de voir en
ce type de comportement un manque de personnalité ; ces changements
sont plutdt la marque d’une certaine liberté d’esprit, d’un sens aigu de
responsabilité et de disponibilité qui le contraint a la souplesse en vue
d’un bien supérieur. Si I’expérience de la grace chez le pére de Maze-
nod reste le fondement de sa vie, la recherche de la volonté de Dieu en
est incontestablement la boussole.

Le Fondateur a di changer le nom de la congrégation, apparem-
ment en derniére minute et sans en discuter avec ses compagnons. Plu-
tot que d’y voir un coup de téte, il conviendrait de croire qu’il ne faisait
qu’obéir a I’inspiration de la grace. Le nom d’Oblats de Saint Char-
les ne lui plaisait pas ; il a di ’accepter parce que les circonstances
le lui imposaient. L’insatisfaction ressentie vis-a-vis du premier nom
(d’Oblats de Saint Charles) suscita en lui un long discernement, sérieux
et discret. Dans sa vie, le pere de Mazenod s’est toujours senti protégé,
accompagné, secouru et réconforté par la Bonne Mére. Son séjour a
Rome lui offrit I’opportunité de « corriger » selon I’expression du pére
Jetté, un « oubli et de reconnaitre une réalité qui existe déja »”. La
grace lui permit de choisir en définitive un nom juste, beau et légitime :
Missionnaires Oblats de la Trés Sainte et Immaculée Vierge Marie.

Ainsi, par deux fois dans I’histoire des Oblats, le Fondateur suivit
ce que I’on peut appeler ‘la dictée de I’Esprit’, lorsqu’il fut question
d’adopter la vie religieuse en 1818 et choisir le nom de la congrégation
en 1826. En fait, en novembre 1818, poussé par le Saint Esprit, le Fon-
dateur suivit la voie de sa conscience et décida d’associer trois scolasti-
ques au vote qui permit I’adoption de la profession des veeux de religion
dans la congrégation. Et en décembre 1825 a Rome, il suivit aussi I’ins-
piration de I’Esprit et prit sa responsabilité devant Dieu de proposer au
Pape un nouveau nom pour la congrégation. Et I’histoire ne lui a jamais
donné tort. Au contraire, le nouveau titre de la Congrégation trouve une
résonnance large et positive aupres de tous ses compagnons.

™ F. JETTE, Missionnaire Oblat, Homme apostolique, p. 111.

Les trois expériences mariales-clés

137



Abel Nsolo Habell

138

Pour partager ['expérience de Marie

I n’y a pas qu’un seul motif, mais plusieurs qui expliquent le choix
du nouveau titre de la congrégation. Le Fondateur voulait aussi partager
son expérience de Marie avec ses héritiers spirituels. Mgr de Mazenod
est une personne chez qui I’expérience prend le dessus sur 1’abstraction.
Il serait imprudent de ne pas voir dans le nouveau nom de la congréga-
tion, le couronnement d’une longue et sérieuse dévotion mariale vécue
en famille, a Turin chez les Barnabites, a Venise lorsqu’Eugeéne s’éveille
a la vie spirituelle grace a son directeur spirituel don Bartolo, a Palerme
a travers I’engagement du peuple sicilien au veeu du sang, a Paris au
séminaire Saint-Sulpice ou tout est voué a Marie, a Aix ou il fonda I’4s-
sociation de la Jeunesse Chrétienne sous la patronage de Marie Imma-
culée et ou il vécut I’expérience mystique du 15 aout 1822 I’occasion de
I”érection de la statue de I’Immaculée, etc. Comme nous 1’avions dit plus
haut, le Fondateur vécut tant d’autres événements et expériences en rap-
port avec la dévotion a Marie avant son séjour & Rome pour demander
I’approbation de sa congrégation. C’est vrai que durant le séjour romain,
la personne de Marie lui apparut avec plus d’éclat a I’occasion de la so-
lennité de I’Immaculée Conception du 8 décembre 1825.

Pour saisir la portée du changement du nom de la congrégation, il
est nécessaire de considérer toutes ces expériences mariales du Fonda-
teur. Le choix du nom de Marie Immaculée nous semble étre 1’aboutis-
sement d’un long parcours dont la ratification par le Pape sera ressen-
tie comme un providentiel couronnement. S’il est vrai que le séjour a
Rome servit de stimulus ou de déclic pour I’adoption de ce nom, il faut,
cependant, aller plus en amont pour découvrir les motifs profonds de
ce choix. La grande satisfaction que le Fondateur éprouva et le contenu
de son message a ce sujet montrérent que les raisons du changement de
titre de la congrégation vont bien au-dela du séjour romain.

En derniere analyse, c’est tout le cheminement vocationnel et sa-
cerdotal, toute I’expérience spirituelle et, comme nous 1’avons dit, c’est
toute la vie du Fondateur qui justifie I’adoption de ce nouveau titre de sa
congrégation. Ainsi, a-t-il senti qu’il était juste et bon de partager avec
d’autres son expérience et son amour filial envers Marie Immaculée.
Aussi, paraissait-il 1égitime a ses yeux que sa congrégation ait le nom
de celle de I’a toujours protégée et accompagnée, discrétement mais
efficacement, de sa bonté et de sa tendresse maternelle.



SIGNIFICATION ET PORTEE DU NOUVEAU NOM DE LA CONGREGATION

Un nom propre qui nous identifie

Déja le pére Deschatelets, ancien Supérieur général, écrivait :
« Nous sommes Oblats de Marie Immaculée. Ce n’est pas seulement
une étiquette. Le nom nous définit [...] »®. Eugeéne de Mazenod pro-
pose de changer le nom d’Oblats de Saint Charles au profit des Oblats
de Marie de la Tres Sainte et Immaculée Vierge Marie parce qu’il ne
veut pas que sa famille religieuse soit confondue avec d’autres® ; en
d’autres termes, il veut un nom d’identité qui lui soit propre. Il gardera
le nom d’Oblats, mais remplacera le patronage de Saint Charles Borro-
mée par celui de Marie Immaculée. Pour désigner la congrégation, le
Fondateur lui-méme utilise plusieurs titres, plus courts, a c6té du nom
officiel approuvé par le Pape. Cette fagon de procéder est commune a
plus d’une congrégation ; on adopte un titre concis pour éviter chaque
fois de recourir au nom officiel souvent plus long et plus lourd.

Avant méme que le Pape n’approuve la congrégation sous la déno-
mination des Missionnaires Oblats de Marie de la Tres Sainte et Imma-
culée Vierge Marie, le Fondateur recourt a d’autres noms, plus brefs.
Dans sa lettre du 22 décembre 1825 au pere Tempier, ¢’est-a-dire deux
jours apres 1’audience avec le Pape, il désigne la congrégation par deux
titres : d’abord, « les Oblats de I’Immaculée Marie » et, ensuite, les
« Oblats de Marie »®. Le 18 février 1826, le lendemain de 1’approba-
tion, il s’adresse encore au pére Tempier en reprenant le nom officiel de
la congrégation, mais la forme change car il écrit les initiales de « tres
sainte et immaculée »* en minuscule et non pas en majuscule comme
précédemment. Mais dans la fameuse lettre du 20 mars 1826, ou éclate

80 L. DESCHATELETS, Notre vocation et notre vie d’union intime avec Marie
Immaculée, Circulaire N. 191, Rome, 15 aolt 1951, p. 50.

81 Au pére Tempier, 22.12.1825, in EO 1, 6, p. 230.

82 Idem, p. 234.

83 « Mon cher ami, mes chers fréres, le 17 février 1826, hier au soir, le Souverain
Pontife Léon XII a confirmé la décision de la congrégation des Cardinaux , et spécifi-
quement approuvé I’Institut, les Régles et les Constitutions des Missionnaires Oblats de
la Trés Sainte et Immaculée Vierge Marie [...] » (EO 1, 7, p. 40).

Les trois expériences mariales-clés

139



Abel Nsolo Habell

140

sa joie, il est plus concis : « c’est un signe de prédilection que de porter
le nom d’Oblats de Marie »*.

Dans la suite, le Fondateur désigne la congrégation ou les mem-
bres qui la composent par divers titres : « Missionnaires Oblats de Ma-
rie Immaculée » ou encore « Oblats de Marie Immaculée»® ou bien
« Oblats de Marie»*® ou simplement « Oblat(s) »*’ tout court ; on trouve
aussi « Oblats de la Sainte et Immaculée Mére de Dieu »* ou parfois
rarement « Missionnaires Oblats de Notre-Dame immaculée la Vierge
Marie »¥. Apparemment, le Fondateur ne se préoccupe pas d’imposer
un de ces noms, seulement recommandera-t-il, non sans insistance, a
ses fils de ne pas oublier de mettre le nom de Marie a la suite de celui
d’Oblat®. Ses premiers compagnons se sentirent aussi libres d’adopter
I’un ou I’autre titre et méme d’en ajouter d’autres. Jusqu’aujourd’hui,
cette liberté d’usage persiste, I’on ne s’est jamais senti pressé de 1é-
giférer la-dessus. Cependant, d’autres titres collés aux « Missionnai-
res Oblats de Marie Immaculée » au fil du temps, paraissent, selon
les mots du pere Lubowichi, « étranges et malheureusement adoptés
de la part de la Congrégation » (strani e sfortunamente adoperati da
parte della Congregazione) apres la mort du Fondateur, comme on peut
le constater dans les annales officielles de la Curie romaine’'. Le nom
d’une congrégation indique son identité, sa spécificité et sa vocation ;
on pourrait dire que le nouveau nom que le pére de Mazenod donne a

8 Au pére Tempier, 20.03.1826, in EO 1, 7, p. 65.

8 Lettre a Moreau, 25.11.1842,in EO 1, 9, p. 214.

8 Au pére Tempier, 20.03.1826, in EO 1, 7, p. 65.

87 Lettre a Vincens, 10.12.1843 et a Barnabo, 20.12.1857

8 Au pére Tempier, 20.03.1826, in EO 1, 7, p. 65.

8 Voir Journal, 18.05.1837,in EO1, 18, p. 158.

% « Lorsque vous faites annoncer quelque chose qui vous concerne dans vos
journaux, tenez a ce qu’on ajoute au mot Oblat, celui de Marie » (Lettre a Guigues,
05.12.1844,in EO 1, 1, p. 117).

! On lit par exemple : « Missionnaires de la Conception », « Missionnaires de
I’Immaculée Conception », « Missionnaires de la Trés Sainte Conception », « Mission-
naires Oblats de I’Immaculée Conception », « Missionnaires de la Trés Sainte Marie
Immaculée », « Oblats de I'Immaculée Vierge Marie », « Oblats de la Bienheureuse
Vierge Immaculée », « Oblats de la Trés Sainte Vierge Marie Immaculée », « Oblats de
la Bienheureuse Vierge Immaculée », « Oblats de Marie », « Oblats de la Tres Sainte
Vierge Marie », « Missionnaires de la Bienheureuse Vierge Marie », etc. (Voir G. CO-
SENTINO, Histoire de nos régles, 11, Ottawa 1955, p. 96.



sa famille religieuse repose sur trois piliers : la mission, 1’oblation et le
patronage de Marie Immaculée :

Le premier pilier se rapporte a la vocation spéciale des Oblats de
Marie et a leur charisme, ils sont « missionnaires », donc membres d’une
congrégation vouée a I’ceuvre évangélisatrice. La volonté de fonder une
société missionnaire est présente dans la pensée de 1’abbé de Mazenod
des le début de son action, car il est convaincu que,

dans le malheureux état ou se trouve la France, il n’y a que les mis-
sions qui puissent ramener les peuples a la foi, qu’ils ont par le fait
abandonnée, les bons ecclésiastiques de différents diocéses se réu-
nissant pour seconder les vues du supréme Pasteur. Nous avons été a
méme de sentir I’indispensable nécessité d’employer ce remede dans
nos contrées, et, pleins de confiance dans la bonté de la Providence,
nous avons jeté les fondements d’un établissement qui fournira habi-
tuellement a nos compagnes de fervents missionnaires®?.

Le missionnaire, pour Eugéne de Mazenod, est un envoyé de Dieu,
a la maniére des Apotres de Jésus, pour I’ceuvre de 1’évangélisation. Le
pere Maurice Gilbert fait remarquer pertinemment que de tous les trois
noms” portés par les membres de la congrégation fondée par le pére
de Mazenod, un seul mot n’a jamais changé ; c’est justement le terme
« missionnaire ». Ce qui change, c’est I’'idée du départ qui voulait une
association des prétres pour n’évangéliser que les campagnes de la Pro-
vence au sud de la France. Interpellé par les besoins de la mission de
1’Eglise universelle, Eugéne de Mazenod accepte désormais d’envoyer
ses missionnaires dans tous les coins du globe.

Le deuxiéme pilier est ’oblation. La congrégation porte doréna-
vant le nom des Missionnaires Oblats de Marie Immaculée. Si par la

92 Au pére Tempier, 09.10.1815, in EO 1, 6, p. 6.

% A savoir, Missionnaires de Provence, Missionnaires Oblats de Saint Charles et
Missionnaires Oblats de Marie Immaculée : « Il est & noter qu’un seul mot est commun
aux trois titres que la congrégation a portés : Missionnaire. Le fondateur y a vu I’ex-
pression méme du charisme oblat : Evangelizare pauperibus misit me. La congrégation,
dans la pensé du Fondateur, doit refaire I’expérience apostolique du Sauveur et des
premiers apoétres » (M. GILBERT, « Oblats de Marie Immaculée », in DVO, p. 640. 11
convient de signaler qu’a I’époque du Fondateur, le terme missionnaire désignait exclu-
sivement le prétre en mission ou dans le ministére ; mais aujourd’hui comme le stipule
I’Article 5 de la Régle, « La Congrégation est tout entiére missionnaire », les Oblats
Freres et Scolastiques y compris.

Les trois expériences mariales-clés

141



Abel Nsolo Habell

142

suite, le Fondateur a dii exprimer son désaccord sur le choix du patro-
nage de saint Charles que ses compagnons choisirent a 1’époque, il ne
remit jamais en question le titre d’« Oblats ». L’idée d’oblation comme
mode de consécration a Dieu lui tenait a coeur. En effet, le Fondateur,
dans la premiere rédaction de la Regle pour sa société s’inspire de ce
que Charles Borromée avait écrit pour ses Oblats et surtout des statuts
de saint Alphonse de Liguori qui utilise plus d’une fois le terme obla-
tion et celui d’oblat. Encore une fois de plus, de Mazenod suit I’inspira-
tion liguorienne dans cette préférence pour utiliser « oblation » au lieu
de « profession religieuse ». Plusieurs familles religieuses portaient le
nom d’Oblats, pour ne citer que les Oblats de Saint Charles et les Oblats
de la Vierge Marie. Eugene connaissait 1’existence de ces congréga-
tions, mais voulait quand méme garder le nom d’Oblats, malgré son
désir d’éviter toute confusion avec les autres. Le fait que le Fondateur
ne change pas le mot Oblats montre bien I’importance qu’il y attache.
Le terme oblat spécifie et qualifie le missionnaire selon le coeur et le
charisme de I’abbé de Mazenod. L’oblation étant a la fois une identité
personnelle et communautaire, une disposition spirituelle, une offrande
de soi, une vocation spéciale et une consécration totale a Dieu :

C’est cette idée d’oblation qui, apres étre sortie de 1’ame ardente du
Serviteur de Dieu, aprés avoir été consacrée dans les Régles, aprés
avoir donné le nom aux veeux du Pére de Mazenod et de ses compa-
gnons, finit par tout envahir en donnant le nom non seulement aux
Veeux, mais aussi aux personnes et a la société tout entiére, comme
pour caractériser non seulement un acte de leur vie, mais leurs per-
sonnes mémes, toute leur vie, leur mission dans I’Eglise»*.

En effet, le terme « oblat » revétait déja du temps du fondateur
d’une signification plus large, car il indiquait vulgairement la consécra-
tion de petits enfants a Dieu. Eugéne de Mazenod a fait ceuvre d’incul-
turation en se I’appropriant pour en faire un cadeau de la Vierge Marie
a Dieu. L’Evéque de Tulle le comprit presque spontanément

Qu’est-ce qu’un oblat? Le grand Evéque de Tulle, Mgr Berteaud,

le dira du haut de la chaire de sa cathédrale, lors d’un caréme [...]

% J. MORABITO, « L’Immaculée Conception dans la spiritualité du Fondateur »,
p- 37.



Qu’est-ce qu’un oblat ? On appelait ainsi les petits enfants que les
meres pieuses offraient a Dieu. Oblat, c’est un nom qui signifie « of-
fert ». Autrefois on présentait des enfants. Eh bien, aujourd’hui, des
hommes volontaires font plus, des hommes décorés, ornés du sacer-
doce se sont offerts eux-mémes volontairement a Marie®.

Comme on peut le constater, le terme oblat plonge ses racines dans
I’expérience biblique. De I’oblation vécue comme une haute expression
du sacrifice rituel dans 1’ Ancien Testament et repris par le Christ dans
le Nouveau Testament comme une offrande totale de soi. Aux yeux du
pere de Mazenod, le missionnaire Oblat participe a cette offrande du
Christ comme nous le dirons plus loin.

Pour étre complet, le Fondateur ajoute aux deux substantifs précé-
dents « Missionnaire » et « Oblat », le troisieme pilier, ¢’est-a-dire le
nom de Marie. 1l insistera pour que les Oblats n’oublient jamais d’ajou-
ter le nom de Marie a celui d’Oblat : « [...] tenez a ce qu’on ajoute au
mot d’Oblat, celui de Marie »*. Ce baptéme marial®’ définit et identifie
la congrégation en précisant le double role de Marie comme Patronne et
Mere. Comme patronne, la Vierge Marie guide, garde et prie pour tous
les membres de la congrégation. C’est ce que dit le pere Jetté dans le
commentaire de la Régle de 1982 :

Etre patronne de la congrégation, cela signifie que Marie Immaculée
est a la fois celle qui nous protége et nous garde, celle qui intercede
pour nous de fagon particuliére auprés de son Fils, celle également
qui nous sert de modéle et d’inspiration [...]. Marie est le modéle de

% BERTEAU, cité par E. LAMBLIN, « L’Immaculée Conception et la Congré-
gation de la Jeunesse chrétienne fondée a Aix par Mr 1I’Abbé de Mazenod, in MIS, 165
(1904), pp. 473-474. Force de constater avec le pére Gilbert que : « Tout au long de
I’histoire de la Congrégation on retrouve exprimée et commentée cette idée d’obla-
tion. Ce n’est toutefois que récemment que parurent certains essais théologiques sur
cette oblation, rattachée a 1’oblation du Christ dans I’Eucharistie, comme centre de la
spiritualité de la Congrégation (Voir M. GILBERT, « Oblats de Marie Immaculée », in
DVO, p. 641).

% Lettre a Guigues, 05.12.1844, in EO 1, 1, p. 117.

7 G. DEPOORTERE, « Notre baptéme marial, ses conséquences diverses », in
MIS 61 (1927), pp. 103-114.

Les trois expériences mariales-clés

143



Abel Nsolo Habell

144

notre oblation, le modeéle de notre zéle missionnaire, le modéle de
notre foi’s.

Marie reste le modele par excellence pour tous les Oblats, modele
de foi, de charité, d’espérance, exemple éclatant de vie chrétienne et de
vie consacrée. C’est pour cette raison que I’exemple de Marie constitue
pour les Oblats I’essentiel de leur vocation religieuse et apostolique. A
lui seul, le nom de Marie représente tout un programme de vie consa-
crée. Une autre expression qui rend bien le sens de ce patronage est
celle de la « Reine de la Congrégation » ; c’est ainsi qu’on 1’invoque
d’ailleurs dans la litanie des saints patrons protecteurs” de la congréga-
tion. Marie tient la téte de cette sainte liste des vaillants missionnaires et
prédicateurs qui intercédent et inspirent sans cesse la vie et la mission
de tous les membres de la société.

Sous le patronage de Marie, les Missionnaires Oblats découvrent
au sein de leur société une novelle dimension de fraternité spirituelle
due au fait d’appartenir a une méme Meére, la Vierge Marie. Ils se sen-
tent fils d’'une Mére commune qui, du méme coup, intensifie leurs re-
lations de fraternité et d’amitié. La présence maternelle de Marie leur
donne le sentiment d’appartenir a une méme famille, celle des héritiers
spirituels du charisme d’Eugéne de Mazenod.

[...] porter le nom d’Oblats de Marie, c’est-a-dire consacrés a Dieu

sous les auspices de Marie, dont la Congrégation porte le nom, com-

me un nom de famille qui lui est commun avec la trés Sainte et Im-

maculée Mére de Dieu'®.

Les membres de la congrégation se sentent portés par une présence
maternelle qui non seulement les a engendrée dans leurs vocations, mais
aussi les accompagne et les aide en toutes circonstances. A 1’extérieur
de la Congrégation, les Oblats deviennent solidaires de tous les autres
membres de I’Eglise dont Marie est aussi la Mére. Ainsi, se sentent-ils
appartenir a une humanité plus grande avec laquelle ils vivent et parta-
gent les mémes miseres et les mémes espoirs.

% F. JETTE, O.M.I. Homme apostolique, Commentaire des Constitutions et Ré-
gles oblates de 1982, p. 112.

» Lire H. CHARBONNEAU, « Patrons de la Congrégation », in DVO, pp. 661-
663.

100 Au pére Tempier, 20.03.1826, in EO 1, 7, p. 65.



Une identité a approfondir

Apres la réponse favorable du Pape Léon XII qui approuve la
congrégation des Missionnaires Oblats de la Trés Sainte et Immacu-
lée Vierge Marie, les commentaires du Fondateur sur ce nouveau nom
change manifestement de tonalité. L’accent enchanté, lyrique et poéti-
que clamé sans doute sous le coup de I’émotion cede le pas, quatre mois
plus tard, a un langage plus réfléchi. Le Fondateur qui s’était lancé dans
les exclamations spontanées sur le nom de Marie (brevet pour le ciel,
nom consolant qui satisfait le ceeur et [’oreille, etc.) cherche mainte-
nant a saisir davantage le sens profond de ce nouveau nom et d’en tirer
toutes les conséquences. Voila pourquoi, il s’empresse a exhorter ses
compagnons :

Puissions-nous bien comprendre ce que nous sommes ! J’espére que
le Seigneur nous en fera la grace avec 1’assistance et par la protection
de notre Sainte Mére, I’Immaculée Marie'®'.

Le nouveau titre que 1’Oblat partage avec la Vierge Marie comme
un nom de famille devient aussitot un sujet de méditation et une inten-
tion de priére. L’Oblat est invité a la réflexion afin de saisir la portée
réelle de ce nom ainsi que ses conséquences dans sa vie religieuse et
missionnaire. Il comprendra que le nom de Marie qui lui est collé n’est
pas une simple étiquette, mais un appel pressant et perpétuel a modeler
sa vie sur celle de la Sainte Vierge. Méme si extérieurement, il acquiert
le nom une fois pour toujours, dans son attitude intérieure et dans sa
démarche spirituelle, il sent que cette nouvelle identité est a conquérir
progressivement. Au-dela de la beauté de ce nom et de I’honneur qu’il
confére, il y a un réel défi de sainteté a relever, une identification a
Marie a vivre, une invitation a imiter ses vertus, une dévotion filiale a
nourrir et a partager ; bref, le missionnaire Oblat doit se rendre digne
du nom de Marie qu’il porte ; sa responsabilité se mesure a la hauteur
méme de ce saint nom.

En fait, les premiers compagnons d’Eugéne de Mazenod sont plus
ou moins conscients de ce qu’implique le fait de porter le nom de Marie
et n’ont pas caché leur joie a la nouvelle de I’adoption du nouveau nom

11 Ibidem.

Les trois expériences mariales-clés

145



Abel Nsolo Habell

146

de la congrégation'. Alors, le Fondateur ne pouvait que les féliciter :
« Vous avez raison de dire qu’il vous semblait a tous d’étre devenus
d’autres hommes ; c’est qu’il en est ainsi »'®*. Dés lors, le Fondateur
multipliera les exhortations pour obliger ses Oblats a pénétrer le conte-
nu de cette nouvelle identité, d’en creuser 1’essence et d’en tirer les
conséquences pratiques. Plus d’une fois, le pére de Mazenod reviendra
sur cette méme exhortation, souvent laconique, sans en donner de lon-
gues explications : « Puissions-nous bien comprendre ce que nous som-
mes ! »'%, Il est certain que pour lui, Marie reste au coeur du charisme
oblat comme une clé qui nous ouvre au mystere du Christ, a I’amour
de I’Eglise et au service des pauvres. Le nom de Marie dont est revétu
1I’Oblat lui rappellera sans cesse les exigences de la consécration totale
de soi a Dieu a I’exemple de Marie de Nazareth. Le titre de la congré-
gation indique I’essence de notre vocation ; « le nom méme d’Oblats de
Marie Immaculée est a lui seul tout un programme »' comme le disait
le Pape Pie XII.

La quéte « pour comprendre ce que nous sommes » n’est pas seule-
ment une démarche intellectuelle, mais aussi spirituelle ; les Oblats ne
saisissent le vrai sens de leur vocation qu’avec 1’aide de la grace : C’est
I’Esprit de Dieu qui ouvre I’intelligence d’approcher le mystére de la
vocation et donne la force de vivre 1’oblation. L’invitation a « bien com-
prendre » devient une intention de priére, une grace a obtenir de Dieu
«avec I’assistance et par la protection de Marie ». La tache d’approfon-
dir I’identité de la vocation religieuse et missionnaire d’Oblat de Marie
Immaculée est une entreprise quotidienne pour chaque membre de la
congrégation. L’Oblat est aidé par la Sainte Vierge a découvrir pro-
gressivement la grandeur et les exigences de sa vocation afin de mieux
y répondre. Il s’emploie donc toute sa vie a comprendre le sens de son
appartenance a Marie Immaculée en affermissant sa dévotion envers
elle. Il doit étre convaincu que ’amour de cette Bonne Meére pour ses

102 En effet, le pére Tempier écrit aussitot apres avoir regu la nouvelle de I’appro-
bation de la Congrégation : Il y a de quoi étre ravi [...], il aurait, dis-je, fallu nous voir
! Nous nous embrassions avec une joie ravissante, nous sentions je ne sais quoi en nous
qui nous disait que nous étions d’autres hommes. Des larmes de joie et de reconnais-
sance coulaient de nos yeux » (Introduction, in £O 1, 7, p. XVI).

13 Au pére Tempier, 20.03.1826, in EO 1, 7, p. 65.

194 Ibidem.

105 PIE XII, « Radio-message », in ££.0bL 14 (1955), p. 109.



fils est plus fort : « Jamais vous ne comprendrez tout ce qu’elle [Marie]
fait pour vous et tout ce que vous lui devez dans la suite »'%,

Un nom qui satisfait pleinement le ceeur et [’oreille

Un profond sentiment de soulagement, de satisfaction, de bonheur,
de consolation... Telle pourrait étre le titre de la fameuse longue lettre
que le Fondateur adresse a son confident le pere Tempier le 22 décem-
bre 1825, deux jours seulement apres I’audience avec le pape Léon XII.
Dans celle-ci, le pére de Mazenod, a peine remis des émotions ressen-
ties lors de I’entrevue avec le Pape, voudrait en retracer les péripéties ;
le début de la lettre en donne le ton :

Vous devez étre sans doute bien impatient, mon bien cher ami, de
recevoir cette lettre qui, selon toute apparence, doit vous apprendre
que j’ai eu le bonheur de voir notre Saint-Pére le Pape'”’.

Ce sentiment de profonde satisfaction ne se réfere pas seulement a
la vue du Pape, ni a I’extréme bonté que ce dernier lui manifesta durant
I’audience ; le pere de Mazenod se réjouit aussi et surtout parce qu’il a
le pressentiment que la congrégation des Missionnaires Oblats de Ma-
rie Immaculée sera bientdt approuvée par le successeur de Pierre :

Il m’est impossible de vous rendre un compte détaillé de ce qui s’est
passé ; vous vous contenterez de la substance [...]. Il me serait im-
possible de vous rapporter tout ce qui fit dit [...]. Vous sentez que
nos affaires étaient en trop bon chemin [...]. Je regarderai comme
une espece de miracle qui me faisait bien augurer de notre affaire
[...]. Mais je n’ai pu retenir mes larmes, tant cette bonté a touché
mon cceur. C’est quelque chose d’extraordinaire, et nous ne saurions
trop nous confondre devant Dieu d’une protection si peu méritée si je
me considere, et que vous tous, mes chers enfants, qui servez le bon
Dieu de si bon cceur, avez ménagée de loin pour ma consolation et le
bonheur de toute la Société. En sortant de la maison de I’ Archiprétre
Adinolfi, j’ai dit de bon cceur le 7e Deuni laudamus, et je suis entré
dans 1’église ou repose le corps de saint Joseph Calasanz, pour y re-
mercier Notre Seigneur et le prier d’achever son ceuvre. Voila donc

“35 Directoire du Noviciat de Notre Dame de 1’Osier, 1853, Arch. Gén. OMI. Voir
aussi E1.0bl. 14 (1955), p. 53.
197 Au pére Tempier, 22.12.1825, in EO1, 6, p. 226.

Les trois expériences mariales-clés

147



Abel Nsolo Habell

148

notre affaire en train, mais si elle a fait un grand pas en commengant,
ce n’est pas a dire qu’elle soit achevée!®.

Il faudra attendre la fin de la lettre pour voir explosé la joie du
Fondateur. C’est comme si toute la partie précédente de la lettre servait
de préambule pour arriver a un épilogue qui ressemble a une hymne a
I’honneur de Marie Immaculée. Les exhortations a « redoubler de fer-
veur » pour la dévotion mariale se mélent a la louange ; on dirait une
extase devant la grandeur et la gloire de Marie ; les regrets de 1’avoir
oublié, de « ne pas avoir pensé plutdt a elle », débouchent, comme une
amende honorable, sur la reprise légitime de son excellent Nom. Et le
tout baigne dans un profond sentiment de satisfaction, de paix intérieure
retrouvée, d’une joie parvenue a son paroxysme, car « nous rendre di-
gnes d’étre Oblats de Marie [...], ¢’est un brevet pour le ciel ! ». Le nom
de Marie satisfait aussi bien le coeur que I’oreille, il comble tout 1’étre.
Le ciel et la terre peuvent gracieusement s’en exalter et aux Oblats de se
réjouir « de porter son nom (de Marie) et sa livrée »'%.

Le pére de Mazenod a toujours eu un sens esthétique trés aigu ;
devant la beauté, ses sens s’éveillent et sa langue se délie. Qu’il s’agisse
de la musique ou de I’art, il apprécie avec précision. On sait comment
il admira, de passage a Naples, une des peintures de Raffaello Sanzio
dans I’église de Maria in Portico ou encore les merveilleuses ornements
artistiques contenus dans la basilique sainte Marie Majeure de Rome :

Impossible d’entrer dans le détail de la beauté du maitre-autel et des
deux grandes chapelles latérales. Je n’ai jamais vu d’aussi beaux
marbres que ceux qui ornent la chapelle de la sainte Vierge, 1’ceil ne
se satisfait jamais de les regarder''’.

Pour un homme comme le pére de Mazenod, doté d’un sens artis-
tique trés prononcé, la beauté du nouveau nom de la congrégation, orné
de I’éclat de Marie, ne devait que le combler de joie. En réponse a la
lettre du Fondateur du 22 décembre 1825, le pére Tempier manifeste,
lui aussi, son sentiment de bonheur et de satisfaction au point d’écrire
le 9 mars 1826 :

198 Idem, pp. 226-234.
199 Au pére Tempier, 22.12.1825, in EO1, 6, p. 234.
10 Journal, 01.12.1825, in EO 1, 17, p. 36.



Il y a de quoi étre ravi, en suivant la marche de la Providence dans
la conduite de notre affaire. Reconnaissance éternelle au grand, au
saint pontife Léon XII, qui occupe si dignement la chaire de saint
Pierre, et qui vivra éternellement dans nos cceurs. Le souvenir de ses
bienfaits sera transmis, avec celui de ses vertus, de bouche en bou-
che dans notre Société, tant qu’il existera un membre de la famille.
Soyez-en assuré, mon cher Pére, ce sentiment est profondément gra-
vé dans le cceur de vos enfants. Il aurait fallu nous voir lorsque j’allai
lire & ceux de nos Péres qui sont a Aubagne, la lettre dans laquelle
vous nous appreniez que notre Saint-Pére avait approuvé la décision
de la congrégation; il aurait, dis-je, fallu nous voir ! Nous nous em-
brassions avec une joie ravissante, nous sentions je ne sais quoi en
nous qui nous disait que nous étions d’autres hommes. Des larmes
de joie et de reconnaissance coulaient de nos yeux. Ces sentiments
se sont manifestés dans la maison d’Aix'!".

C’est probablement cette réaction du pere Tempier qui fait exploser
la joie du Fondateur de voir que le nom de Marie est non seulement
adopté, mais aussi admiré par les siens et méme vénéré. On a hélas per-
du plusieurs écrits du pére Tempier qui auraient pu fort probablement
fournir d’autres détails sur la pleine satisfaction éprouvée par les Oblats
d’alors. Mais cette lettre a elle seule suffit pour témoigner du bonheur
qui plongea le Fondateur et ses compagnons dans un bain de larmes de
joie et de consolation ineffable. Ce sentiment de satisfaction ne quit-
tera jamais le cceur du Fondateur. Dans la foulée, il écrira encore au
pere Tempier le 20 mars 1826, presqu’un mois apres I’approbation de
la congrégation qu’« 11y a de quoi faire des jaloux, mais c¢’est I’Eglise
qui nous a donné ce beau titre [...] »"2.

! Tntroduction, in EO 1, 7, p. XVL

112 Au pére Tempier, 20.03.1826, in EO 1, 7, p. 65. La jalousie des autres dont parle
le Fondateur peut se référer a trois choses. D’abord, la honte et la rancoeur de ses dé-
tracteurs ; ceux qui voulaient étouffer a Aix la naissance de sa Congrégation religieuse.
Ensuite, la faveur que le Pape Léon XII accorde aux Oblats en approuvant officielle-
ment leur Congrégation et ses Régles en un temps record ; sans vouloir s’en tenir a des
réformes souhaitées par certains Cardinaux. A ce propos, le Fondateur écrit : « [...] le
Saint-Pere manifestat I’ intention que la Congrégation ne se contentat pas de louer, mais
qu’elle approuvat, ce qu’elle ne fait plus depuis longtemps [...]. Non, a dit le Pontife,
cette Société me plait ; je sais le bien qu’elle fait [...], je veux la favoriser » (EO 1, 6, pp.
232-233). Enfin, le fait que sa congrégation soit la premiére a porter officiellement dans
I’Eglise le nom glorieux de Marie Immaculée ; et le contexte suggére qu’il s’agirait

Les trois expériences mariales-clés

149



Abel Nsolo Habell

150

A Marie les Oblats se consacrent d’une fagon spéciale et leur Fon-
dateur lui-méme en premier lieu. Il arrivait plusieurs fois au pére de
Mazenod d’éprouver une joie incommensurable lorsqu’il se rendait
compte que Marie pouvait étre honorée par le biais de sa personne ou
de sa famille religieuse. Son attachement filial 4 Marie le poussait a
ceuvrer pour la gloire de la Meére de Dieu. C’est ainsi que plus tard, le
18 novembre 1854, ému par la beauté des cérémonies de la dédicace de
la basilique Saint-Pierre, lors d’une de ses visites a Rome, il ne cachera
pas sa joie de se sentir particulierement fils de prédilection de la Vierge
Marie :

ravis de se trouver ensemble dans un si saint lieu et dans une pareille
circonstance, tous accourus des extrémités de la terre [...], a la sim-
ple invitation de leur chef bien-aim¢, pour concourir avec lui a la so-
lennelle glorification de la Vierge immaculée, la sainte mére de Dieu
et la notre, et la mienne plus particuliérement. C’est ravissant!'".

Une plus grande communion avec I’Eglise

L’approbation pontificale d’une congrégation est une marque de sa
reconnaissance dans 1’Eglise universelle. Butée a plusieurs obstacles,
« rangés comme en bataille » et menacée de disparition par certaines
autorités ecclésiastiques, la petite société missionnaire fondée par le pére
Eugéne de Mazenod avait fortement besoin de cette reconnaissance pon-
tificale non seulement pour assurer sa survie, mais aussi pour convaincre
du bien qu’elle était capable de réaliser au sein de 1’Eglise :

c’est I’Eglise qui nous a donné ce beau titre, nous le recevons avec
respect, amour et reconnaissance, fiers de notre dignité et des droits
qu’elle nous donne a la protection de la Toute Puissante auprés de
Dieu'".

I1 est établi que c’est le pére de Mazenod qui proposa au Pape le
nouveau nom de la congrégation ; mais aussitot apres 1’approbation
pontificale, le Fondateur se mit dans une attitude de profonde humilité.

d’une jalousie en rapport avec le titre de la congrégation parce qu’il ajoute aussitot que
cest I’Eglise qui nous a donné ce beau titre.

113 Journal, 18.11.1854, in EO 1, 17, p. 220.

14 Au pére Tempier, 20.03.1826, in EO 1, 7, p. 65.



Il accueille comme un don providentiel le nouveau titre de la congré-
gation conféré par le chef de 1’Eglise. Le nom de Marie, bien plus que
celui de saint Charles, élargit le ceeur de 1’Oblat aux dimensions de
1’Eglise universelle d’ou viennent les appels de la mission :

Je dois dire qu’il me suffit de faire observer que notre Congrégation
ne bornait pas sa charité a un petit coin de la terre, et que toutes les
ames abandonnées, quelque part qu’elles fussent, seraient toujours
I’objet de son zele et auraient droit a ses services, pour que 1’on re-
vint @ mon sentiment'">.

L’amour, le respect et la reconnaissance avec lesquels les Mission-
naires Oblats de Marie recoivent le nouveau titre de leur congrégation
ne se limitent pas au fait de se réjouir tout simplement des droits que leur
octroie le décret de 1’approbation papale, il y a bien plus. La gratitude
envers Dieu, la Vierge Marie, le Pape et toute I’Eglise les pousse a une
plus grande responsabilité dans I’approfondissement de leur oblation et
de leur service missionnaire, spécialement en faveur de plus délaissés :

Oh! oui, il faut bien nous le dire, nous avons re¢u une grande grace!
plus je la considére de prés dans toutes ses circonstances, plus je
sens le prix du bienfait. Nous ne saurons jamais le reconnaitre que
par une fidélité a toute épreuve, par un redoublement de zele et de
dévouement pour la gloire de Dieu, le service de I’Eglise et le salut
des ames, surtout les plus abandonnées, conformément a notre vo-
cation'®,

Dans sa vie, Eugéne de Mazenod ne considére pas les faveurs re-
cues de Dieu comme un droit ; au contraire, il y voit la main de la
Providence a I’égard de laquelle il se sent redevable. C’est presqu’une
manie chez lui de remercier en tout et pour tout, Dieu, la Vierge Marie,
les anges et les saints. Ainsi, le nouveau nom de la congrégation ouvre
la voie d’une plus grande communion non seulement avec I’Eglise mi-
litante sur terre, mais aussi avec I’Eglise triomphante du ciel. Aprés
son audience avec le Pape, le Fondateur reste fidele a son habitude de
reconnaitre les bienfaits de Dieu et toutes les graces regues par I’inter-
cession des saints dont la Sainte Vierge :

15 [bidem.
16 Idem., pp. 64-65.

Les trois expériences mariales-clés

151



Abel Nsolo Habell

152

Je dois ajouter que depuis que je suis parti de France, mais surtout
depuis que je suis @ Rome, le bon Dieu m’assiste en toute chose
d’une manieére si sensible, qu’il me semble qu’il ne me serait pas
possible de ne pas conserver dans mon ame un sentiment habituel de
reconnaissance qui me porte a louer, a bénir, a remercier Dieu, Notre
Seigneur Jésus-Christ, et dans les proportions convenables la sainte
Vierge, les saints Anges et les saints auxquels je me crois redevable
de la protection et des consolations que j’éprouve'’.

Une exigence de sainteté personnelle

L’expression brevet pour le ciel (traduit dans plusieurs langues
comme passeport pour le ciel) appelle une juste interprétation pour ne
pas donner I’impression que le salut est automatique pour le religieux
Oblat de Marie Immaculée. Ces deux expressions (brevet et passeport)
ont leurs richesses et leurs limites. Le brevet est une sorte de diplome
qui s’obtient apres un effort considérable ; il est donc quelque chose
qui se mérite tandis que le passeport est une carte d’identité qu’on peut
se procurer si I’on veut, un laissez-passer auquel tout citoyen a droit.
S’il est vrai que le salut est une grace de Dieu ; il reste aussi vrai que la
grace sollicite toujours la liberté et 1I’effort de I’étre humain. Dans tous
les cas, le Fondateur n’emploie pas le mot passeport (ce qui serait trop
facile), mais plutdt brevet parce qu’il veut insister, dans ce contexte,
sur un effort précis exigé a tous les Oblats, de « se renouveler dans la
dévotion a la Sainte Vierge pour se rendre dignes d’étre les Oblats de
I’Immaculée Marie. Mais c’est un brevet pour le ciel !». Cette derniére
phrase (brevet pour le ciel) nous parait comme un appel, une exigence
de sainteté qui se résume, selon ses propres mots, au fait de « se ren-
dre dignes » de porter le nom de Marie ou tout simplement « a étre les
Oblats de I’Immaculée Marie ».

Aussitot aprés son audience avec le Pape, avant méme que sa
congrégation ne soit approuvée officiellement, le pére de Mazenod
comprend que ’effort soutenu pour la sainteté personnelle ainsi que
le z¢le apostolique ne peuvent étre que la conséquence logique d’une
vie missionnaire a I’exemple de la Vierge Marie. Il ne se lasse pas de le
rappeler a ses compagnons. Mais 1a aussi, il compte sur I’intercession

17 Au pére Tempier, 10.01.1826,in EO 1,7, p. 11.



de Marie pour que chaque Oblat atteigne ce double objectif, a savoir
étre un saint religieux et un missionnaire z¢€I1¢€ :

Je continuai de la recommander [la Congrégation] a Dieu par ’in-
tercession de la Sainte Vierge [...], je n’ai pu retenir mes larmes,
tant cette bonté a touché mon cceur. C’est quelque chose d’extraor-
dinaire, et nous ne saurions trop nous confondre devant Dieu d’une
protection si peu méritée si je me considere, et que vous tous, mes
chers enfants, qui servez le bon Dieu de si bon cceur, avez ménagée
de loin pour ma consolation et le bonheur de toute la Société. Redou-
blez tous de ferveur et d’exactitude pour I’observance des Régles.
Vous sentez qu’elles ont pris aujourd’hui un caractére plus imposant.
Tachons de répondre a I’attente du chef supréme de I’Eglise, c’est
le moyen d’attirer sur nous et sur notre saint ministére de nouvelles
bénédictions. Qu’on se renouvelle surtout dans la dévotion a la trés
sainte Vierge, pour nous rendre dignes d’étre les Oblats de I’Imma-
culée Marie''®.

Dans sa lettre du 18 février 1826, écrite au lendemain de la re-
connaissance officielle de sa congrégation, Eugéne de Mazenod se sent
investi d’une lourde tache, celle d’étre Fondateur d’une famille reli-
gieuse reconnue au sein de I’Eglise. Méme si cette lettre s’adresse a un
membre de la congrégation, son contenu vaut pour tous. Cette fameuse
lettre rédigée dans I’euphorie de I’approbation indique, tel un vrai chan-
tier spirituel, les cinq taches qui doivent préoccuper chaque religieux
Oblat : travailler pour la gloire de Dieu, exceller dans le z¢le pour le
salut des pauvres, assimiler et pratiquer fidélement la Régle, honorer
la Vierge Marie et vivre la sainteté personnelle. C’est intéressant de
voir que le Fondateur rappelle I’exigence de la sainteté dans le cadre
de la dévotion mariale ; la suite du Christ, la fidélité au charisme de la
congrégation et I’amour de Marie relévent d’un méme élan :

La conclusion que nous devons en tirer, mes chers amis et bons fre-
res, ¢’est que nous devons travailler, avec une nouvelle ardeur et un
dévouement plus absolu encore, a procurer a Dieu toute la gloire qui
dépendra de nous, et aux pauvres ames de notre prochain leur sa-
lut par toutes les voies que nous pourrons; c’est de nous attacher de
ceeur et d’ame a nos Reégles, et de pratiquer avec plus d’exactitude

118 Au pere Tempier, 22.12.1825, in EO 1, 6, pp. 232 et 234.

Les trois expériences mariales-clés

153



Abel Nsolo Habell

154

ce qu’elles nous prescrivent. Pour bien faire, il faudrait que nous re-
fassions tous notre noviciat pour méditer a loisir sur tout ce qu’elles
contiennent. Ce n’est pas bagatelle, ce ne sont plus de simples re-
glements, une simple direction pieuse; ce sont des Régles approu-
vées par I’Eglise, aprés I’examen le plus minutieux. Elles ont été
jugées saintes et éminemment propres a conduire ceux qui les ont
embrassées a leur fin. Elles sont devenues la propriété de I’Eglise qui
les a adoptées. Le Pape, en les approuvant, en est devenu le garant.
Celui dont Dieu s’est servi pour les rédiger disparait; il est certain
aujourd’hui qu’il n’était que I’instrument mécanique que 1’Esprit de
Dieu mettait en jeu pour manifester la voie qu’il voulait étre suivie
par ceux qu’il avait prédestinés et préordonnés a I’ceuvre de sa misé-
ricorde, en les appelant a former et & maintenir notre petite, pauvre
et modeste Société. Avortons, en quelque sorte, par notre faiblesse
et par notre petit nombre, nous n’avons pas néanmoins une moindre
existence dans I’Eglise que les plus célébres corps, que les plus sain-
tes sociétés. Nous voila constitués. Dés a présent je puis vous dire
a demi-voix ce que je vous dirai tout haut quand le bref sera délivré
: connaissez votre dignité, et soyez attentifs a ne jamais déshono-
rer votre Mére qui vient d’étre placée sur un trone et reconnue pour
Reine dans la maison de I’Epoux, dont la grice la fécondera pour lui
faire engendrer un grand nombre d’enfants, si nous sommes fidéles
et que nous n’attirions pas sur elle une honteuse stérilité par nos pré-
varications. Au nom de Dieu, soyons saints'"’.

Le pere de Mazenod ne manque pas de qualités pédagogiques. Les
cing points susmentionnés peuvent bien étre considérés comme un vrai
chemin de sainteté. Le plus intéressant, dans cette pédagogie, c’est le
fait de fonder la sainteté personnelle du missionnaire Oblat dans sa re-
lation avec Marie Immaculée. C’est Marie, a la fois Patronne et Reine,
qui nous obtienne la grace d’un saint ministére pour « engendrer un
bon nombre d’enfants ». C’est aussi elle qui nous aide a grandir dans
la sainteté si nous accomplissons fidélement nos devoirs de religieux
et de missionnaire selon les Constitutions et les Reégles de la congréga-
tion. A la vérité, notre rapport a Marie détermine tout ; ’Oblat devient
saint grace a cette Bonne Mére. C’est pour cela qu’elle ne peut étre que
remercier et honorer. Et honorer Marie pour 1’Oblat signifie étre digne

19 Ibidem.



de porter son nom pour la plus grande gloire de son Fils. Le pére de
Mazenod, nous semble-t-il, reprend en quelque sorte les paroles que
saint Alphonse de Liguori adressa a ses compagnons Rédemptoristes a
I’occasion de I’approbation de leur congrégation comme le témoignage
aussi un brave historien :

La Congregation [du Saint Rédempteur] a été approuvée. Alphonse
fondant en larmes, se jette aussitot la face contre terre, et nous tous
en méme temps qui étions accourus dans sa chambre. On demeu-
ra longtemps dans cette attitude pour remercier Dieu d’un si grand
bienfait. On sonna ensuite la cloche de la communauté et nous al-
lames tous a 1’église, a la suite d’Alphonse; nous chantames le 7e
Deum en actions de graces, et Alphonse, s’adressant a Dieu, fit une
allocution sur ces paroles : Visita, Domine, vineam istam et perfice
eam quam plantavit dextera tua, et il nous exhorta tous, en méme
temps, a correspondre a cet inappréciable bienfait par 1’exacte obser-
vance des Regles, et en nous rendant plus agréables a Notre Seigneur
Jésus-Christ et a la tres sainte Vierge'?.

Un signe de prédestination : « Un brevet pour le ciel | »

« Ne vous semble-t-il pas que c’est un signe de prédestination que
de porter le nom d’Oblat de Marie ? »'?!. Marie Immaculée fut elle-
méme prédestinée par Dieu a étre la Mére du Sauveur ; associée d’une
fagon spéciale a son ceuvre de salut, elle partage la victoire finale de son
Fils qui si¢ge a la droite du Pére dans les cieux. En tant que prémices
de la Rédemption, Marie est un signe de victoire et d’espérance pour
ceux qui s’efforcent de suivre le Christ. Porter le nom de Marie pour
le Fondateur des Oblats n’est pas un fait quelconque, ¢’est plutét une
grace qui ouvre la porte du salut. L’Oblat de Marie Immaculée participe
déja en quelque sorte a la victoire finale du Christ ; le nom de sa Pa-
tronne et Mére Marie est un signe qui le prédestine au salut. En ce sens,
porter dignement le nom de Marie, « c’est un brevet pour le ciel ! »'22.
Comment ne pas reconnaitre a travers ce langage 1’influence du chapi-
tre 8 du livre Les gloires de Marie de Saint Alphonse de Liguori dont

120 Au pére Tempier, 20.03.1826, in EO 1, 7, p. 66.
121 Idem, p. 65.
122 Au pere Tempier, 22.12.1825, in EO1, 6, p. 234.

Les trois expériences mariales-clés

155



Abel Nsolo Habell

156

Eugéne de Mazenod possédait certainement une copie. Le Fondateur
des Rédemptoristes, en effet, écrit comme d’habitude en invoquant une
multitude d’auteurs :

Saint Ephrem va jusqu’a dire que le nom de Marie est la clef du ciel
pour ceux qui I’invoquent dévotement. Saint Bonaventure a donc
raison de proclamer Marie le Salut de tous ceux qui I’invoquent: O
salus te invocantium ! Comme si ¢’était une méme chose d’invoquer
le nom de Marie et d’obtenir le salut éternel'.

Lorsque le pére de Mazenod devra écrire au pére Courtés a propos
des premiers Oblats décédés, il évoquera le fait que le nom de Marie
porté par les missionnaires Oblats demeure comme un sceau indélébile,
méme au-dela de la mort. Si vraiment ils portent avec dignité le nom
de Marie, le salut devrait en principe leur étre assuré car ils sont fils
de prédilection de I’Immaculée. De Mazenod voyait les Oblats défunts
siégés autour de Jésus, a coté de Marie, au ciel ou ils forment avec elle
une seule communauté des sauvés :

En voila quatre dans le ciel, c¢’est déja une jolie communauté. Ce
sont les premicres pierres, les pierres fondamentales de 1’édifice qui
doit étre construit dans la Jérusalem céleste; ils sont devant Dieu
avec le signe, I’espéce de caractere propre de notre Société, les voeux
communs a tous ses membres, 1 habitude des mémes vertus. Nous
tenons a eux par les liens d’une charité particuliére, ils sont encore
nos fréres, et nous sommes les leurs; ils habitent notre maison-meére,
notre chef-lieu; leurs priéres, ’amour qu’ils conservent pour nous,
nous attireront un jour a eux pour habiter avec eux le lieu de notre
repos. Je présume que notre communauté d’en-haut doit étre placée
bien pres de notre Patronne; je les vois a coté de Marie Immaculée,
par conséquent a portée de Notre Seigneur Jésus-Christ [...]"*.

12 A, DE LIGUORI, LGM, Chap. X.
124 Au pere Courtes, 22.07.1828,in EO 1, 7, p. 167.



CONSEQUENCES PRATIQUES DU NOUVEAU NOM DE LA CONGREGATION

Se renouveler dans la dévotion a la Sainte Vierge

La premiére conséquence pratique du changement du titre de la
congrégation est sans doute la ferveur et le z¢le a vivre dans la dévotion
a la Sainte Vierge. Il s’agit désormais d’établir avec elle une relation
plus consciente, plus filiale, plus intime ; un attachement plus perma-
nent... Ce rapport intime fait partie constituante de 1’identité¢ du reli-
gieux-missionnaire Oblat. Le Fondateur s’appuie certainement sur sa
propre expérience pour exhorter ses Oblats a entretenir inlassablement
un rapport personnel avec cette tendre Mére. Pour le pére de Mazenod,
ce rapport avec la Sainte Vierge ne peut pas étre superficiel. Seul ou en
communauté, I’Oblat entretiendra avec Marie une relation « spéciale »
en raison de sa vocation méme de fils prédestiné de Marie. Le Fonda-
teur ne cesse de rappeler ce point. Dans 1’attente de ’audience avec
le Pape, avant méme 1’approbation de la congrégation, il écrit le 22
décembre 1825 : « Qu’on se renouvelle dans la dévotion a la Vierge
Marie ». Il insiste comme si I’approbation officielle de la congrégation
dépendait de I’ardeur de la dévotion mariale des Oblats. Aussi voit-on
qu’a partir de son séjour a Rome (1825-1826), le Fondateur ajoute un
adjectif particulier a la Vierge ; il ne parle plus de Marie tout court, mais
plutot de Marie Immaculée.

L’ Immaculée, ce post-nom de Marie I’identifie personnellement et
spécifie sa vocation singuliére dans le plan éternel du salut. Dans I’Im-
maculée, I’Oblat contemple le mystere entier de la personne de Marie,
de sa vocation et de sa mission comme la Femme choisie par Dieu pour
étre la mére du Sauveur, la mére de I’Eglise et la mére de tous les hom-
mes, des Oblats en particulier. Eugéne de Mazenod sait que les Oblats
entretiennent une relation filiale a 1’égard de Marie Immaculée, car leur
Regle, déja a cette époque-la, les obligeait « a regarder Marie comme
leur Mére »'%. En insistant sur le fait de ‘se renouveler dans la dévotion
a Marie’, le Fondateur rappelle indirectement que cette dévotion existe

125 Le Fondateur écrivait déja dans la premiére Regle de 1818 que les membres de
la société « feront tous profession d’avoir une dévotion spéciale et une grande tendresse
a I’égard de Marie » ; et plus tard, dans un commentaire, il renchérit : « les missionnai-
res [Oblats] auront tous une dévotion particuliére (a la Vierge Marie), qu’ils regarderont
toujours comme leur Mére » (Manuscrits des Régles, N. 1-2, chap. 2, §2, art. 4, p.2).

Les trois expériences mariales-clés

157



Abel Nsolo Habell

158

déja dans la congrégation. Ce n’est donc pas un élément tout a fait nou-
veau. Seulement, il faudrait qu’on en devienne plus conscient et surtout
plus fervent. Motivés par le nouveau nom de la congrégation, les Oblats
doivent nourrir et intensifier plus que jamais leur relation a Marie, nou-
velle Patronne et toujours Meére de leur famille religieuse.

L’exhortation a se renouveler dans la dévotion mariale cherche a
renforcer la conviction que c’est avec Marie que 1’Oblat se réalise dans
sa vocation ; c’est pourquoi, il doit lui témoigner une affection filiale
particuliére et une confiance totale, surtout en son intercession. Aussitot
apres 1’approbation de la congrégation, 1’insistance sur la dévotion a
Marie Immaculée devient plus pressante. Les termes que le Fondateur
emploie en indiquent le caractére obligatoire. La dévotion mariale de-
vient un devoir pour chaque Oblat : « il faut que nous ayons une grande
dévotion [mariale] dans notre Congrégation » ou encore « la dévotion
a Marie doit aussi nous caractériser »'?°. On sait que le Fondateur en-
treprendra plusieurs démarches en vue de promouvoir la dévotion ma-
riale a I’intérieur de sa congrégation tout comme a I’extérieur, dans son
diocése et dans 1’Eglise universelle. Il demandera au Saint-Siége I’ap-
probation des offices et autres pratiques'?” pour honorer 1I’Immaculée
Vierge Marie. On connait par ailleurs la peine qu’il s’est donnée comme
un véritable combattant dans les coulisses du Vatican en vue de la pro-
mulgation du dogme'® de I’Immaculée Conception, etc.

Pour Eugéne de Mazenod, la dévotion a Marie doit caractériser
1I’Oblat des le début de sa formation et perdurer jusqu’a la fin de sa vie :
le fait d’étre Oblat et d’entretenir une relation vivante avec Marie Im-
maculée reléve d’un méme mouvement. Devenir Oblat, c’est pratique-
ment vouloir se consacrer a Marie Immaculée d’une maniére spéciale.
Le Fondateur voulait que les novices le comprennent bien et assez tot :

Apres la dévotion envers la personne sacrée du Sauveur, les novices
de la société, doivent consacrer tout ce qu’ils ont d’amour envers sa
trés Sainte Mére, la glorieuse et Immaculée Vierge Marie. Il ne s’agit
point ici d’une dévotion ordinaire, telle que la professe tous les chré-

126 Notes de retraite annuelle, fin octobre 1831 (Voir EO 1, 15, p. 224).

127 Mgr de Mazenod obtient du Saint-Siége en 1832 la permission de célébrer la
féte de I’Immaculée avec rite de seconde classe et octave (Voir MORABITO, « L’Im-
maculée dans la vie du Fondateur », p. 51).

128 Journal de Rome, in EO 1, 17, pp. 193-226.



tiens, il ne s’agit pas seulement de cette dévotion plus spéciale, dont
I’honorent ceux qui parmi les ecclésiastiques sont plus fideles a la
sainteté; la dévotion que nous devons avoir pour la divine Marie est
toute singulicre, et ne doit se rencontrer nulle autre part dans un si
haut degré que chez nous'”.

Le Fondateur voulait pour ses Oblats une dévotion a Marie Im-
maculée qui soit plus profonde que celle des chrétiens et des autres fa-
milles religieuses comme décrit dans le texte du directoire qu’il adopte
pour ses novices. Si la dévotion mariale des chrétiens est ordinaire et
celle des ecclésiastiques plus spéciale, celle des Oblats sera foute sin-
guliere, une dévotion ‘dans un si haut degré’... Lorsqu’on connait le
nombre des congrégations qui ont la Vierge Marie comme Patronne,
les Instituts, les Sociétés, les Associations, Confédérations et Groupes
des fidéles qui lui sont dévots, on peut sérieusement se demander : que
doivent faire les Oblats pour vivre au plus haut degré de la dévotion ma-
riale ? Comment pourraient-ils par exemple surclasser en ce domaine
les Franciscains, les Montfortains, les Marianistes, les Maristes ou bien
les Rédemptoristes dont les fondateurs furent de grands dévots et céle-
bres serviteurs de Marie ?

Alors, cette dite dévotion mariale singuliére et exceptionnelle des
Oblats, telle que souhaitée par le Fondateur, reléve-t-elle d’une utopie
ou bien simplement d’un vceu pieux ? Le moins qu’on puisse dire est
que le pére de Mazenod voulait recueillir toutes les conséquences prati-
ques du nouveau nom de sa congrégation. Apres I’approbation officiel-
le, il ne considere plus son propre désir de prendre le titre de Marie Im-
maculée, mais voudrait plutot recevoir ce nouveau nom comme un don
providentiel venant du Seigneur lui-méme par le truchement de I’Eglise
: « C’est I’Eglise qui nous a donné ce beau titre »'*°. Et ce nom (d’Oblats
de Marie) ne nous est pas conféré par hasard ; Marie Immaculée n’est
pas seulement une Patronne qui protége, mais aussi une Meére qui nous
aime d’une tendresse ineffable, une Présence qui nous accompagne tou-
jours et partout, un exemple qui nous attire et nous interpelle... Le seul
nom de Marie comprend I’idéal, la signification et la réalité méme de la

129 Directoire du Noviciat de Notre Dame de 1’Osier (Cf. ££.OblL 14 (1955), p.
53.
130 Au pére Tempier, 20.03.1826, in EO1, 7, p. 65.

Les trois expériences mariales-clés

159



Abel Nsolo Habell

160

vocation du Missionnaire Oblat : Marie Immaculée, voila notre voca-
tion, voila notre programme de vie religieuse et missionnaire :

Quelle grace, quelle faveur! Comme nous devons ’estimer, et que
sont tous les sacrifices en comparaison de ce que nous avons obtenu
en échange: étre les enfants de Marie, appartenir a sa famille chérie,
marcher sous son étendard et sous quel titre! Le plus glorieux, ce-
lui de son Immaculée Conception. Comprendrons-nous jamais assez
la grace que Dieu nous a faite de nous appeler a une telle vocation?
Car s’il est vrai qu’un serviteur de Marie ne peut périr et que ceux-
la n’ont rien a craindre qui vivent sous son empire; que ne doivent
attendre d’une telle Mére ceux qui peuvent se dire en toute vérité ses
enfants de prédilection? O novices de la Tres Sainte et Immaculée
Vierge Marie. Ah! si vous saviez quelle faveur Dieu vous a faite en
vous placant dans la famille chérie de sa Divine Mére. Quelle que
soit votre tendresse, votre reconnaissance et votre dévotion envers
Marie, jamais elle n’égalera la grandeur de son amour pour vous,
Jamais vous ne comprendrez tout ce qu’elle fait pour vous et tout ce
que vous lui devrez dans la suite!3!.

Chez Eugene de Mazenod, la vocation oblate et la consécration
a Marie vont de pair. La dévotion mariale est une conséquence logi-
que de la vocation de 1’Oblat. Cette dévotion a Marie Immaculée pour
I’Oblat se résume, dirions-nous, en huit attitudes principales : 1’amour,
I’attachement, la confiance, I’imitation, la consécration, I’invocation, la
vénération et la reconnaissance.

Un amour filial :

La dévotion n’est pas avant tout un sentiment superficiel, ni un
ensemble des pratiques extérieures en I’honneur de Marie, si pieuses
soient-elles ; mais plutdt une vivante relation intime, pénétrée d’amour
et d’affection vis-a-vis d’une Mére qui nous a aimé la premiére pour
nous enfanter dans la vocation oblate au sein de I’Eglise de son Fils.

131 Directoire du Noviciat de Notre Dame de 1’Osier (Cf. E£.0bL 14 (1955), p.
53).



Un attachement profond et perpétuel

Avec Marie, il ne sera nullement question, pour un Oblat, d’un
rapport passager, plus ou moins durable selon les circonstances et les
nécessités de sa vie et de son apostolat ; il s’agira toujours d’un attache-
ment filial et inconditionnel a une Mére qui I’accompagne et 1’assiste
sans cesse par sa présence maternelle. De cet attachement dépendra
aussi la fécondité spirituelle de la mission oblate, car il faut coopérer
avec Marie pour engendrer le Christ dans les ames.

Une confiance totale

Comme un enfant pour sa mere, ’Oblat se confie en tout et pour
tout a Marie Immaculée, se jette en toute confiance dans ses bras ma-
ternels. Il s’abandonne a cette sainte Mere qui I’offre en le présentant
constamment comme une offrande agréable pour la gloire de Dieu, le
service de I’Eglise et le salut des plus pauvres. La confiance absolue en
cette Bonne M¢ére reste 1’attitude la plus caractéristique du missionnaire
Oblat.

Une consécration spéciale

Rappelons que I’abbé de Mazenod demandait aux Probationnaires
(débutants) de I’Association de la Jeunesse Chrétienne qu’il fonda au
début de son ministére sacerdotal a Aix, dés le premier jour de leur
réunion, de se rendre au pied de I’autel pour réciter a haute voix 1’ac-
te de consécration a Marie'2. Plus forte et plus profonde doit étre la
consécration des Oblats a leur Mére : « Avouez que ce sera aussi plus
glorieux que consolant pour nous de lui étre consacrés d’une maniére
spéciale »'**. Dans un de ses mandements, le Fondateur insiste : « servi-
teurs dévoués de Marie spécialement consacrés de leur personne a cette
Vierge Immaculée »'3, etc. A propos de cette consécration spéciale, le
commentaire de Morabito est intéressant : « toutes les ressources de la
personnalité [des Oblats], facultés de connaissance, d’amour, d’activité

132 MIS, 145 (1899), p. 35.
133 Au pére Tempier, 22.12.1825, in EO1, 6, p. 243.
134 Mandement du 1 novembre 1852, p. 8.

Les trois expériences mariales-clés

161



Abel Nsolo Habell

162

extérieure et apostolique, tout est consacré a Marie Immaculée, pour la
servir, pour la glorifier »'*.

11 faut dire que la consécration que le pére de Mazenod propose
est bien différente de celle de Grignion de Montfort, contenue dans Le
traité de la vraie dévotion a la Sainte Vierge. Celle-ci exige une prépa-
ration spéciale débouchant sur un acte solennel d’engagement envers la
Sainte Vierge. Mais la consécration dont parle le Fondateur des Oblats
est plus simple et reste liée au fait que les membres de sa congrégation
portent le nom de Marie et la considérent comme leur Patronne et leur
Meére. Depuis 1920, sur recommandation du 20°™ chapitre général pré-
sidé par le Tres Révérend Pére général Augustin Dontewill, une priére
de consécration a Marie Immaculée est récitée durant les célébrations
du 17 février (approbation de la congrégation) et le 8 décembre (solen-
nité¢ de I’Immaculée Conception).

Au sens rigoureux du terme, la consécration se faite a Dieu. La
consécration des Oblats a Marie fait partie du méme mouvement, car
Dieu en est la finalité. Le Fondateur emploie les expressions consacrer
a Dieu par les mains '*° ou bien sous les auspices de Marie'®’.

L’imitation de Marie et de ses vertus

La dévotion mariale de I’Oblat resterait un veeu pieux, une abstrac-
tion si elle ne change pas sa vie concrete et son comportement quoti-
dien. En la Vierge Immaculée, 1’Oblat trouve une source d’inspiration
qui éclaire ses choix et oriente ses décisions. Le nom de Marie qu’il
porte comme nom de famille le pousse a s’identifier a celle-ci, a imiter
ses vertus : sa foi, sa charité et son espérance. En tout et pour tout, il
cherche a I’instar de Marie la volonté du Pére, la docilité a I’Esprit et la
fidélité au Christ. C’est toute la personne de Marie, son oblation totale

135 J, MORABITO, « L’Immaculée dans la spiritualité du Fondateur », p. 68.

136 Cf. Reglement de I’ Association de la Jeunesse Chrétienne, Chap. 11, Art. 2. Le
pere Fernand Jetté donne une série des raisons qui justifient la consécration de 1’Oblat
a Dieu ‘par les mains de Marie’ : « A cause de tout le désir qu’a la Sainte Vierge de
coopérer a leur salut et aussi parce qu’il ne faut jamais séparer la Mére du Fils [...] ; il
faut demander a Marie avec confiance tout ce qu’on veut obtenir de Dieu [...] ; parce
que [...] la Vierge Immaculée en est la plus grande victorieuse [de I’ennemi impur] »
(F. JETTE, « Essai sur le caractére marial de notre spiritualité » in £2.0bl 7 (1948), p.
20).

137 Au pére Tempier, 20.03.1826, in EO1, 7, p. 65.



a Dieu, sa consécration a la suite du Christ, ses dispositions intérieures,
sa foi et ses vertus qui deviennent a la fois une source d’inspiration et
un mode¢le de conduite pour le religicux Oblat.

L’invocation de [’intercession maternelle de Marie

Intercesseur puissant aupres de son Fils, Marie est invoquée par
les Oblats qui espérent sa protection, son secours et sa priére en toutes
circonstances. Ils savent surtout que leur Bonne Mére leur obtienne des
graces au-dela de ce qu’ils demandent. Les Oblats 1’invoquent conti-
nuellement non seulement pour obtenir de Dieu les graces dont ils ont
besoin, mais aussi pour lui manifester leur amour filial et leur totale
confiance.

Une vénération appropriée

La Vierge Marie n’est pas seulement une personne a imiter mais
aussi & admirer, a louer, a honorer et a vénérer. Avec toute 1’Eglise qui
lui rende un culte approprié en vertu de la place qu’elle tient et du réle
irremplagable qu’elle joue dans I’histoire du salut, I’Oblat aussi la prie,
I’implore et la vénére autant qu’il peut. C’est la Parole de Dieu qui
révéle le mystére de Marie. La Tradition de I’Eglise depuis les anti-
ques générations, n’a jamais cessé¢ d’approfondir ce mystere, exprimé
spécialement a travers 1’art, les poémes, les cantiques, les chants, les
hymnes et les diverses pricres, le rosaire surtout. L’Oblat reprend a son
compte cette Tradition pour honorer et vénérer, a sa juste valeur, la
Mere du Sauveur.

Une sincere reconnaissance

L’Oblat est convaincu que la Bonne Mére fait tout ce qu’une meére
peut faire pour la croissance et le bonheur de ses fils qu’elle aime. Autant
qu’il remercie pour tous les bienfaits recus de Marie autant il s’aban-
donne a elle dans toute sa vie. Il espere toujours que Marie Immaculée
ne le laissera jamais seul dans sa marche a la suite du Christ. La recon-
naissance sincére (ou la gratitude) que 1’Oblat manifeste a 1’égard de
cette Mére incomparable se traduit normalement par la pri¢re de re-
merciement, mais aussi par la volonté de la faire connaitre et de la faire
aimer. L’Oblat fait tout son possible pour que toute sa vie religieuse et
missionnaire devienne une expression de sa gratitude envers Marie. Il

Les trois expériences mariales-clés

163



Abel Nsolo Habell

164

sait qu’il n’y a pas de meilleure fagon de remercier Marie que d’étre di-
gne de porter son nom. Etre un vrai Oblat signifie littéralement devenir,
a I’instar de Marie, avec elle et par elle, une offrande agréable a Dicu.

Devoir de promouvoir le culte marial

On pourrait croire que le pére de Mazenod en reste simplement
a invoquer le secours de la Vierge Marie pour croitre dans la sainteté
personnelle. Non, il y a plus. Le missionnaire Oblat n’invoque pas la
Sainte Vierge comme une aide extérieure quelconque ou un moyen
spirituel parmi tant d’autres pour assurer le succés de I’apostolat. Si
les Oblats comptent sur la protection de Marie, c’est parce qu’elle est
d’abord leur Mere. La présence de Marie et le modele de vie qu’elle
offre est partie constitutive de la vocation oblate. Pour le Fondateur,
il n’est pas possible d’étre Oblat tout court ; on est toujours Oblat de
Marie ou on ne I’est pas. C’est a prendre ou a laisser. C’est ici qu’il
convient de trouver le sens et le motif de 1’apostolat marial. Etant donné
que Marie est intrinséquement liée a leur vocation, il s’avére normal
que la dévotion des Oblats envers cette Bonne Mére soit partagée avec
d’autres, spécialement avec les pauvres dont ils ont la charge pastorale.
Loin d’étre une tache facultative, la promotion de la dévotion mariale
se présente comme une obligation, une fin de 1’apostolat des Oblats de
Marie Immaculée. C’est en fait I’Eglise qui, 4 I’origine de la congréga-
tion, nous a imposé cet agréable devoir par la voix du Pape Léon XII
comme on peut encore le lire dans la bulle de I’approbation officielle!':.
Le Fondateur aura plusieurs occasions de le rappeler, notamment a Mgr
Arbaud, Evéque du Gap qui remettait en cause la présence des Oblats
au sanctuaire Notre-Dame de Laus en 1828. Voila ce que le pére de
Mazenod écrit, non sans insistance :

Je vous ai toujours tenu le méme langage, par rapport a Notre-Dame
[...], nous faisons tous profession d’une dévotion spéciale a la Meére
de Dieu. L’Eglise nous a impos¢ le devoir bien doux sans doute,
mais ce n’est pas moins un devoir de propager son culte, In spem
erigimur fore sacrae familiae alumni, qui [...] divini verbi ministe-
rio sese devoverunt ac Deiparam Virginem sine labe conceptam Pa-

138 Lettres Apostoliques Si tempus unquam, Bulle de Léon XII du 21 mars 1826.
Nous reprenons un extrait de cette Bulle dans la citation suivante.



tronam agnoscunt pro viribus et praesertim exemplo ad eius Matris
miericordiae sinum perducere conentur hmines quos uti filiios Jesus
Christus in ipso crucis suspendio illi voluit attribuere. Ce sont les
propres paroles de la Bulle»'*.

Plus tard, en janvier 1837, abordant dans son Journal I’opportunité
qu’offrait le sanctuaire Notre-Dame des Lumieres pour la promotion du
culte marial, le pere de Mazenod parle d’un « projet si fort a la conve-
nance de 1’Eglise du diocése d’Avignon et de tant d’ames qui devai-
ent en retirer de si grands avantages dans 1’ordre spirituel, si conforme
d’ailleurs aux veeux de notre congrégation et a sa vocation »'*°. Le pere
Joseph Morabito, dans une étude intitulé : L’Immaculée dans la spiri-
tualité du Fondateur, montre que la propagation de la dévotion a Marie
Immaculée était devenue une ‘fin de I’apostolat’ chez le Fondateur. Et
il en arrive a conclure :

nous pouvons affirmer, basés sur les textes, que la Vierge Immaculée,
en devenant le centre de sa vie spirituelle, influe aussi sur son apos-
tolat [...]. L’Immaculée était donc la grande Protectrice des Oblats
dans leur ministére apostolique, le grand instrument de la conversion
des ames [...]. Mais il ne faudrait pas croire que 1’emprise de Ma-
rie Immaculée sur le ministére du Serviteur de Dieu et de ses Oblats
s’arréte la. Non, loin d’étre considéré seulement comme une aide,
dans la lutte pour la conversion des pécheurs, Marie immaculée de-
vient aussi et surtout une fin de leur ministére et de leur apostolat.
Il s’agit en effet de conduire les 4mes a Marie Immaculée, de lutter
non seulement pour la gloire de Dieu, mais aussi pour la gloire de
Marie Immaculée'*!.

On se rendra bien compte que la Bulle pontificale de I’approbation
de la congrégation ajoute a la premicre fin qu’est I’évangélisation des
pauvres, une seconde, celle de « conduire les ames aux pieds de Marie »
selon les mots du Pape Léon XII. Si la premicre fin est clairement expri-
mée dans la requéte du Fondateur en vue de 1’approbation de la congré-

139 A Mgr Arbaud, 10.03.1828, in EO I, 13, p. 101. Le pére Morabito a parfai-
tement raison lorsqu’il affirme qu’« il est clair que le Fondateur vit dans le devoir de
précher Marie aux ames une fin propre et un devoir spécial de sa Congrégation » (Et.
Obl. 14 (1955), p. 61).

140 Journal, 26.01.1837, in EO1, 18, p. 44.

41 [1.Obl. 14 (1955), pp. 55-58.

Les trois expériences mariales-clés

165



Abel Nsolo Habell

166

gation, la deuxiéme est mise en exergue dans la Bulle du Souverain
Pontife. La spiritualité oblate qualifie la premiére de fin principale et
la deuxiéme de fin secondaire. C’est donc 1’Eglise, mieux encore Dieu
lui-méme qui a voulu que la toute premicre congrégation religieuse ap-
prouvée sous le nom de Marie Immaculée se charge aussi de propager
le culte marial. Que la promotion de la dévotion mariale soit une des
fins de I’apostolat des Oblats, cela ne peut étre que raisonnable, honnéte
et normal. Le pére Morabito le dit encore mieux :

Ce point est délicat. C’est ici peut-étre que s’opere le plus profond
changement dans 1’apostolat du P. de Mazenod, puisque c’est la fin
méme de sa vocation personnelle et de son Institut qui s’oriente dé-
sormais vers Marie Immaculée. Amener les &mes non seulement a la
conversion, mais aussi aux pieds de Marie Immaculée, voila la nou-
velle fin de la vie d’Eugéne de Mazenod et de sa Congrégation. Il
est certain que le P. de Mazenod n’avait pas voulu dés le commence-
ment fonder une Congrégation pour propager la dévotion a la Sainte
Vierge. C’est ’abandon des ames de la campagne qui le décida a
fonder sa société. Maintenant nous affirmons qu’il est certain que la
fin de cette Société est aussi la propagation du culte de Marie et de
Marie Immaculée [...]. Ce grand changement n’est pas arrivé par sa
volonté, mais par les vues providentielles de Dieu sur lui et son ceu-
vre [...]. Depuis ce jour il a vu changer la fin de son Institut et la pro-
pagation du culte de Marie est venue s’ajouter a la fin primordiale,
ou mieux les deux fins se sont harmonisées : sauver les ames en les
portant a Marie [...]. Par tous les textes il est clair que le Fondateur
vit dans le devoir de précher Marie aux ames une fin propre et un de-
voir spécial de sa congrégation'*2.

L’acclamation « Loué soit Jésus Christ et Marie Immaculée »

Parmi les changements provoqués par 1’adoption du nouveau titre
de la congrégation, on ne peut pas oublier I’ajout du nom de Marie
Immaculée dans les en-tétes des lettres rédigées par le Fondateur. En
effet, on constate trés visiblement que dans les lettres écrites avant I’ap-

142 Idem., pp. 58-61.



probation officielle de la congrégation'®, le Fondateur gravait a la téte
de ses lettres ces mots : Loué soit Jésus Christ (en abrégé L..J.C.), une
acclamation réservée exclusivement a la gloire du Christ. Mais aprés
I’approbation de la congrégation ou précisément a partir du 20 mars
1826, il allonge cette dite acclamation en ajoutant le nom de Marie Im-
maculée. Dés lors, on trouvera dans ses lettres cette acclamation modi-
fiée et complétée : Loué soit Jésus Christ et Marie Immaculée (en sigle
L.J.C. et M.1.). Dans cette premiére lettre qui contient cette nouvelle
acclamation compléte, le Fondateur parle de plusieurs choses, mais en
mettant au devant de la scéne la Sainte Vierge : « L’Immaculée Marie
pour laquelle il faut que nous ayons une grande dévotion dans notre
Congrégation »'* ou encore, poursuit-il : « en nous rendant plus agréa-
bles a Notre Seigneur Jésus Christ et a la trés sainte Vierge »'%.

En fait, avec cette acclamation (L.J.C. et M.I.) a double titres
d’honneur, de Jésus et de Marie, le Fondateur reprend ici une vieille ha-
bitude. Car il apprit aux membres de 1’ Association de la Jeunesse Chré-
tienne de conclure leurs prieres avec cette dite acclamation'*® (Loué soit
Jésus Christ et Marie Immaculée). Que le Fondateur reprenne la méme
habitude chez les Oblats, cela n’a rien d’étonnant ! Seulement chez
ceux-ci, la dite acclamation prendra de I’ampleur, débordera le cadre de
la priére pour embraser divers aspects de leurs vies : lettres, signatures,
salutations réciproques, mot de passe, début et fin des réunions, oraison
jaculatoire, etc.'. Le Fondateur tenait a 1’'usage de cette acclamation
au point d’en reprocher ceux qui semblaient la négliger : « vous avez
oublié¢ de commencer votre lettre par L.J.C. [et] M.I. » apostrophe-t-il
le pere Bellon'*.

143 871l faut parler strictement, on considérerait la date du 17 février 1826 comme
celle de I’approbation orale de la congrégation et de ses Régles et le 21 mars de la méme
année comme celle de I’approbation écrite et donc officielle, avec la publication du res-
crit pontifical Si tempus unquam. (J. PIELORZ, « Ombres et lumiéres du dictionnaire
des valeurs oblates », in VOL 58 (1999), p. 396).

144 Lettre a Tempier, 20.03.1826, in EO 1, 7, p. 65.

145 Jdem, p. 66.

146 J. JEANCARD, Mélanges historiques, p. 271.

147G, J. MONTMIGNY, « Laudetur Jesus Christus et Maria Immaculata », in
DVO, pp. 517-519.

148 Lettre a Bellon, 10.07.1844, in EO 1, 10, p. 71.

Les trois expériences mariales-clés

167



Abel Nsolo Habell

168

Remarquons néanmoins a propos de cette acclamation que du point
de vue théologique et surtout cecuménique, 1’'usage de la conjonction
« et » peut faire probléme en donnant I’impression que Jésus et Marie
sont placés sur le méme piédestal. Cette lacune peut étre dépassée, par
exemple, en disant « Loué soit Jésus Christ avec / par / en communion
avec Marie Immaculée ». Il ne suffit pas simplement répéter ce que le
Fondateur avait dit en son temps, mais adapter, s’il le faut, son langage
a la mariologie et a la sensibilité cecuménique postconciliaires en évi-
tant les expressions ambigiies. Ainsi, pourrions-nous en toute souplesse,
reformuler I’acclamation en disant : « Loué soit Jésus Christ avec Marie
Immaculée ». On évacuerait ainsi toute impression d’égalité entre Jé-
sus et Marie et on insisterait sur la perspective christocentrique qui est
d’ailleurs une caractéristique de la mariologie de Mgr de Mazenod. On
ne peut pas rester prisonniers des formulations dépassées ; il faut plutot,
comme dit René Laurentin, trouver des expressions qui donnent a tout
point de vue une note juste'.

Le scapulaire de I'Immaculée Conception

L’acclamation « Lou¢ soit Jésus Christ et Marie Immaculée » sem-
blait insuffisante aux yeux des Oblats pour marquer leur caractére ma-
rial. Ils cherchérent a I’instar d’autres ordres religieux ‘un signe propre’
pouvant les distinguer des autres congrégations : « nous désirons porter
un signe qui nous soit propre, qui nous rappelle 1’auguste Patronne de
I’Institut »'*°. Cette recherche d’un signe distinctif aboutit a 1’adoption
du scapulaire de I’Immaculée Conception.

La proposition pour un scapulaire de I’Immaculée fut soulevée au
chapitre général du mois d’aott 1837. Les participants de ce chapitre
voyaient unanimement en ce signe distinctif, une expression d’amour
filial, du respect, de reconnaissance et de dévotion envers la Patronne
de la congrégation et en méme temps un gage de sa protection mater-
nelle. 11 fut décidé que le scapulaire de I’Immaculée sera remis a chaque
Oblat le jour de son oblation perpétuelle (ou consécration définitive)
ensemble avec la croix d’Oblation. Si la croix est le signe authentique

199 Voir R. LAURENTIN, Court traité sur la Vierge Marie, 5™ édition, refondue
a la suite du Concile, Paris, Lethielleux, 1968, pp. 11-12.
150 ], PIELORZ, Les Chapitres généraux, Vol. 11, p. 153.



de notre mission, le scapulaire est celui de notre filiation spéciale a la
trés Sainte Vierge. Le scapulaire devait étre porté alors non pas de fagon
ostensible, mais sous les habits pour rappeler continuellement a 1’Oblat
la présence, discréte mais réelle, de Marie dans sa vie.

L’obligation d’ajouter le nom de Marie a celui d’Oblat

Un autre changement qui n’est pas de moindre importance est
le fait que le Fondateur insiste pour qu’on voit clairement apparaitre
I’identité¢ mariale de ses Oblats. Il y avait déja a I’époque plusieurs or-
dres religieux portant ce nom d’Oblats. Mais la préoccupation du Fon-
dateur ici ne semble pas liée au fait de se distinguer des autres, mais de
rappeler a ses fils spirituels la dimension mariale de leur existence et de
leur vocation.

Déja des la fin du premier chapitre général (de juillet 1826), apres
la reconnaissance pontificale de la congrégation, les participants a cette
assemblée signaient la Régle pour la toute premicre fois, le Fondateur
lui-méme en téte'!. Ils écrivaient a la suite de leurs noms, celui de leur
nouvelle identité, a savoir ‘Obl.(at) de Marie’. Mais plus tard, le Fon-
dateur devait rappeler avec force cette note distinctive de notre appar-
tenance a Marie :

Lorsque vous faites annoncer quelque chose qui vous concerne dans

VoS journaux, tenez a ce qu’on ajoute au mot Oblat, celui de Ma-
1al52

rie!2,

MARIE DANS L’EXPERIENCE DE LA PROCLAMATION DU DOGME DE
L’IMMACULEE CONCEPTION

DoGME DE L IMmacULEE CONCEPTION COMME CONFIRMATION DE LA DEVOTION
MARIALE DU FONDATEUR ET DU TITRE DE SA CONGREGATION

Apreés avoir obtenu I’approbation pontificale pour sa congrégation
sous le titre d’Oblats de Marie Immaculée en 1826, le pere de Maze-
nod continuera ses efforts afin d’honorer la Mére de Dieu par tous les

151 Registre des Délibérations des Chapitres Généraux de la Société des Mission-
naires dits de Provence, Manuscrit I, 1, p. 29.
152 Lettre a Guigues, 05.12.1844,in EO 1, 1, p. 117.

Les trois expériences mariales-clés

169



Abel Nsolo Habell

170

moyens possibles. Certes, le baptéme de la congrégation fut un pas im-
portant, mais Eugene espérait une ‘confirmation’ officielle par le biais
d’une définition magistérielle formelle proclamant le titre de I’ Immacu-
lée Conception comme un dogme de foi catholique. Le pére Morabito
emploie justement le mot ‘confirmation’ pour décrire 1’état d’esprit du
Mgr de Mazenod qui, au soir de sa vie, voudrait bien voir combler les
attentes et les espoirs de sa dévotion personnelle a Marie Immaculé et
de sa congrégation qui porte ce nom :

11 suffit de parcourir sa vie [du Fondateur] pour étre convaincu que
vraiment, des sa jeunesse, le dogme de I’Immaculée Conception y
tient une place éminente [...], cette piété mariale jusqu’au jour ou
tous les éléments s’approfondissent et se synthétisent dans une obla-
tion totale a Marie Immaculée, oblation vécue pleinement par le Ser-
viteur de Dieu durant le reste de sa vie et qui lui apporta, vers la fin
de ses jours, la joie de voir confirmer sa piété mariale par la défini-
tion du dogme de I’Immaculée Conception'>.

Mgr de Mazenod n’est pas le seul a se battre pour la proclamation
du dogme de I’Immaculée Conception. En réalité, il s’inscrivait dans
un vaste mouvement des fideles, ordres religieux, prétres et Evéques
qui demandaient au Souverain Pontife ce dogme marial. Depuis 1’ap-
probation de la congrégation en 1826 jusqu’a sa mort en 1861, Mgr
de Mazenod évolue considérablement dans sa théologie mariale. Deux
événements majeurs, a notre avis, expliquent cette évolution ou, si [’on
veut, cet approfondissement de la question mariale chez le Fondateur
des Oblats et Evéque de Marseille : c’est d’une part, toutes les célébra-
tions et événements relatifs a la construction du sanctuaire marial de
Notre-Dame de la Garde'** et d’autre part, le grand mouvement ecclé-
sial de la préparation du dogme de I’Immaculée Conception.

Les divers travaux de construction du sanctuaire marial de Notre-
Dame de la Garde, sur un des points culminants de la ville de Mar-
seille, donna "occasion & I’Evéque de Mazenod d’exprimer sa pensée

153 J. MORABITO, « L’Immaculée dans la spiritualité du Fondateur », p. 26.

134 Notre-Dame de la Garde est un somptueux et célébre sanctuaire marial de la
ville de Marseille, construite dans un style romano-byzantin, haut-lieu de piété envers
la Bonne Mére dont une belle statue dorée de 10 meétres domine la ville a 154 m d’al-
titude.



mariale, et cela a maintes reprises, par exemple lorsqu’il assiste son
prédécesseur Mgr Fortuné pour la bénédiction de la chapelle agrandie
en 1834 et lors de la bénédiction de la statue d’argent en 1837 ; Eugéne
de Mazenod lui-méme bénira le nouveau bourdon (cloche) le 5 octobre
1845 ; lancera le projet de la construction de la nouvelle basilique, sol-
licitant les offrandes des fideles le 1 novembre 1852 ou encore quand
il en posera la premiére pierre le 11 septembre 1853, etc. Notre Evéque
profitera de toutes ces occasions pour précher sur la Vierge Marie en
vue de la faire connaitre et de la faire aimer ; plusieurs fois, il écrira des
mandements abordant le théme de Marie. C’est ici justement que 1’on
apercevra les avancées conceptuelles de la théologie mariale de 1’Evé-
que de Marseille et Fondateur des Oblats.

Notre Pasteur voudrait tout d’abord recadrer la dévotion mariale
de ses ouailles, Iui donner un fondement trinitaire, christocentrique et
ecclésial ; il en appelle a des « vrais sentiments de la foi catholique »
pour que Dieu soit toujours placé au premier plan et soit adoré en esprit
et en vérité'*. Par voie de conséquence, Marie ne peut étre considérée
comme une déesse, sa statue n’est qu’une image ; c’est plutdt I’Imma-
culée, en personne, qu’il faut prier, « c’est la Sainte Vierge elle-méme
qui vous obtienne le secours de la part de Dieu »'*.

C’est surtout autour de la préparation du dogme de I’Immaculée
Conception que Mgr de Mazenod marquera des pas de géant dans sa
théologie mariale en général et dans sa compréhension du mystere de
I’Immaculée Conception en particulier. Le moins qu’on puisse dire est
qu’on voit dans la pensée mariale du Fondateur un approfondissement
sérieux et un enrichissement remarquable traduit dans un langage de
plus en plus précis et suggestif. On constate aussi que I’amour et la
dévotion mariale d’Eugeéne atteignent une maturité incontestable : sa
théologie mariale se développe considérablement, s’éclaircit et fleurit
au rythme méme de I’enseignement du Magistere et documents pon-
tificaux, surtout du Pape Pie IX. Appelé a vulgariser le contenu de ces
documents du Magistére papal, Mgr de Mazenod devait préalablement
I’assimiler lui-méme.

155 Mandement du 18 juillet 1837.
156 Ibidem.

Les trois expériences mariales-clés

171



Abel Nsolo Habell

172

Il est vrai que le Fondateur n’apprendra pas une nouvelle doctri-
ne sur I’Immaculée Conception, car il y croit depuis bien longtemps ;
d’ailleurs, la défense de cette vérité était devenue le combat de sa vie
dont il attendait la définition pontificale avec impatience. Mais 1’é¢tude
et les commentaires qu’il en fait, lui permettent de percevoir le mystére
sous un éclairage nouveau, il peut dés lors enrichir et adapter son vo-
cabulaire sur I’argument. On voit bien qu’il s’inspire de ces documents
pontificaux ou parfois méme reprend comme telles certaines de leurs
formulations.

On peut facilement reconnaitre les expressions contenues dans les
Encyclique de Pie IX comme Qui Pluribus du 9 novembre 1846, qui
parle de Marie comme un ‘intermédiaire puissante’, ‘douce Mére’, no-
tre ‘médiatrice’, notre ‘avocate’, ‘notre espérance et notre confiance’,
notre ‘patronne’, ‘plus fort et plus efficace auprés de Dieu’, etc. On
retrouve aussi les formulations conformes a celles de Ubi Primum du
2 février 1849 ; par exemple : ‘I’Immaculée Vierge Marie a été congue
sans péché originel’, ‘la conception de la Bienheureuse Vierge Marie
fut Immaculée et absolument exempte du péché originel’, etc. Mgr de
Mazenod emprunte de la Bulle Ineffabilis Deus les figures bibliques
qu’il applique a la Vierge Marie : ‘Arche de Noé’ (Gn 6-9), ‘échelle de
Jacob’ (Gn 28), ‘jardin fermé’ (Ct 4, 12), ‘temple de Dieu’ (Is 6, 1-4) ; il
reprend aussi d’autres expressions symboliques, par exemple : ‘siége de
toutes les graces divines’, ‘chef d’ceuvre de tous les miracles’, ‘douce
mere de miséricorde et de grace’, ‘Nouvelle Eve’, ‘temple divin’, ‘tré-
sor’, ‘Reine’, etc. Conformément a la Bulle papale, Mgr de Mazenod
voudrait aussi, par le biais du dogme de I’Immaculée Conception, met-
tre en relief la gloire due a Jésus Christ, Unique Seigneur, « puisque
tout I’honneur et toute la gloire que ’on rend a la Mére rejaillit sur le
Fils »*7.

Mgr de Mazenod, dans son plaidoyer en faveur de la définition
formelle du dogme de I’Immaculée Conception s’appuiera sur le sensus
fidelium de la foi traditionnelle des Provencaux ; il insistera de plus en
plus sur le triple motif de cette dogmatisation, a savoir : la plus grande
gloire de Dieu, I’honneur de la Vierge Marie et le salut de 1’Eglise.
S’appuyant sur I’Encyclique Nostris et Nobiscum de Pie 1X (8 décem-

157 Ibidem.



bre 1849), il revient sur 1’évocation de la Sainte Vierge qui, par son
patronage, obtient auprés de Dieu tout ce qu’elle demande, car elle ne
peut pas demander en vain. Et finalement, la Constitution Apostolique
Ineffabilis Deus que Mgr de Mazenod a explique maintes fois aux fidé-
les. Il consacre le mandement du 8 juillet 1849 pour la présenter. 11 est
tout a fait normal qu’il en reprenne 1’idée maitresse :

la Bienheureuse Vierge Marie, dans le premier instant de sa concep-
tion, a été, par une grace et faveur singuliéres du Dieu tout-puissant,
en vue des mérites de Jésus-Christ, Sauveur du genre humain, pré-
servée et immunisée de toute souillure du péché originel [...]"8.

Mgr de Mazenod est le plus agé de tous les Evéques francais qui
participent au Consistoire pour la proclamation du dogme de I’Immacu-
1ée conception en 1854. Il y jette ses derniéres énergies. La fin de sa vie
terrestre qui adviendra sept ans apres coincide avec I’apogée de sa com-
préhension du mystére de Marie et de son affection filiale envers elle.
Le combat qu’il mena pour la reconnaissance et la proclamation de ce
dogme marial touchait directement a sa personne en tant que ‘premier
Oblat de Marie Immaculée’'* et en méme temps conférait un titre digne
et légitime pour sa famille religicuse baptisée depuis 28 ans avec le nom
de Marie Immaculée. C’est ainsi qu’il considéra la proclamation de ce
dogme comme une confirmation définitive de sa dévotion personnelle a
Marie ainsi que du titre de sa congrégation.

MGR DE MAZENOD : UN INVITE SPECIAL DU PAPE PIE IxX

Afin de donner une tonalité universelle au dogme de I’Immaculée
Conception qu’il se proposait de proclamer, le Pape Pie IX, par ses
services, convia & Rome un grand nombre d’Evéques de plusieurs pays.
Curieusement, le nom de Mgr de Mazenod ne figurait pas parmi les
invités. C’est le Secrétaire général de la congrégation, le pére Casimir

18 PIE IX, Ineffabilis Deus du 8 décembre 1854, traduction de G. DUMEIGE, La
foi catholique, n°397.

159 A I’occasion de la proclamation du dogme de I’Tmmaculée Conception, « Mgr
de Mazenod lui-méme confesse que sa grande joie était non seulement celle de voir
glorifiée la Sainte Vierge, mais aussi celle qui lui venait de sa qualité de premier ‘Oblat
de Marie Immaculée’ » (J. MORABITO, « L’Immaculée dans la spiritualité du Fonda-
teur », p. 69).

Les trois expériences mariales-clés

173



Abel Nsolo Habell

174

Aubert (1810-1860) qui saisit le 18 aott 1854 Mgr Alexandre Barnabo
(1801-1874), alors Secrétaire de la congrégation de la Propagande en
lui suggérant d’inviter aussi Mgr de Mazenod, Fondateur et Supérieur
général d’une congrégation dédiée a Marie Immaculée. La proposition
trouva gain de cause. Atténuant la responsabilité du Pape dans ce mal-
heureux oubli, Mgr Barnabo s’expliqua directement a Mgr de Mazenod
I’informant que le Saint-Pére n’a pas personnellement fait d’invitations
et qu’il avait confié cette charge aux Nonces'* et aux Archévéques. Ce
faisant, Barnabo prit soin d’indiquer 8 Mgr de Mazenod que sa présence
a Rome plairait grandement au Pape'®'.

Mgr de Mazenod répondit a Barnabo le 19 septembre, confessant
qu’il fut totalement en dehors de cette démarche amorcée en sa faveur
en montrant néanmoins qu’il était touché par la délicatesse et la bonté
du Pape. Notre invité de la derniére heure débarqua a Rome le 27 octo-
bre et y resta jusqu’au 31 décembre 1854. Il rencontra le Pape le lundi
30 octobre ; et pendant I’audience, dit-il, « le Saint-Pére fut d’une ama-
bilité extréme pour moi »'2. La réunion des Cardinaux et des Evéques
était prévue du 20 au 24 novembre 1854 au Vatican, centrée essentielle-
ment sur la lecture du projet de la Bulle a laquelle I’auguste assemblée
devait réagir sans la remettre en question.

Mgr Eugéne de Mazenod, invité spécial de sa Sainteté le Pape Pie
IX, participe volontiers aux travaux de I’ Assemblée des Cardinaux, Ar-
chévéques et Evéques en vue de la proclamation du dogme de I’Imma-
culée Conception. Pour cette raison, il effectue son sixieme voyage a
Rome (du 23 octobre 1854 au 4 janvier 1855). Ses lettres et surtout son
Journal, rédigés pendant cette période, permettent de suivre les cours

10 En France, a cette époque, le Nonce fut Mgr Carlo Sacconi, crée Cardinal en
1861 et décédé en 1889. Le choix qu’il fit pour les invités du Pape a la définition du
dogme de I’Immaculée Conception avait étonné plus d’une personne. Mgr le Cardi-
nal Louis Jacques de Bonald (1787-1870), Archévéque de Lyon fut aussi absent de sa
liste. C’est Mgr de Mazenod qui, pendant I’audience du 30 octobre 1854 avec le Pape,
fera la commission pour que ce dernier I’invite personnellement (Journal de Rome,
30.10.1854, in EO 1, 17, p. 204).

16 Quand aux rapports intimes qui liaient le pape Pie IX a son Mgr de Mazenod, il
convient de lire I’article du pére A. KEDL, « Saint Eugene de Mazenod, Pope Blessed
Pius IX and the Dogmatic Definition of Mary’s Immaculate Conception », in VOL 64/1
(2005), pp. 5-44 et sa suite dans 64/2 (2005), pp. 2-25.

12 [bidem.



des événements et des travaux jusqu’a la définition du dogme de I’Im-
maculée Conception. La proclamation de ce dogme fut ressentie par
Mgr de Mazenod comme un véritable soulagement, mieux un triomphe,
a la mesure des obstacles rencontrés. L’Evéque de Marseille et Fonda-
teur des Oblats de Marie ne cache pas ses sentiments : crainte de ne
pas aboutir a une définition formelle du dogme, inquiétude devant les
propositions de refaire complétement la Bulle papale ou de la retarder,
regrets manifestes a I’endroit des détracteurs du projet du dogme qu’il
qualifie des « dissidents », confession de sa propre ‘timidité’ qui I’em-
péche d’intervenir en public, le courage qu’il eut de faire connaitre au
Pape les inspirations profondes de son cceur et finalement son émotion
et sa joie de célébrer le triomphe du dogme de I’Immaculée Conception
proclamé par le chef de I’Eglise.

Au-dela des sentiments personnels de Mgr de Mazenod et, disons-
le aussi, de son attitude ultramontaine, la lecture de son Journal'® laisse
transparaitre la force de ses convictions ainsi que la pertinence de ses
observations. On est frappé par le leitmotiv qui inspire la pensée et
I’action de Mgr de Mazenod, militant de toutes ses forces en faveur de
la définition du dogme de I’Immaculée Conception. Si le Fondateur des
Oblats s’est donné de la peine a décrire minutieusement le déroulement
des événements débouchant sur la définition dogmatique en y mettant
I’accent sur sa contribution personnelle, c’est surtout par souci pour ses
fils spirituels ; il a voulu qu’ils se rendent compte de 1’ardente dévotion
mariale qui habitait le coeur de leur Pére Fondateur :

Je ne tiens certainement pas & me mettre en avant, mais je regarde
comme un devoir de faire tout ce que je puis faire pour contribuer en
quelque chose a la gloire qui doit revenir a la trés sainte Vierge de
cette définition [...]. Ces notes étant destinées a ceux que le bon Dieu
m’a donnés pour enfants, je tiens a ce qu’ils sachent ce qu’a pensé et
ce qu’a fait leur pére dans cette circonstance si glorieuse pour notre
Immaculée Mére'*.

De la proclamation du dogme de 1’Immaculée Conception dépen-
daient, selon Mgr de Mazenod, plusieurs enjeux : non seulement la

1 Nos commentaires s’inspirent essentiellement de ce Journal personnel tenu,
avec soin, par Mgr Mazenod tout au long des travaux de I’ Assemblée.
164 Journal de Rome, 05.12.1854, in EO1, 17, p. 239.

Les trois expériences mariales-clés

175



Abel Nsolo Habell

176

gloire de Dieu et le triomphe de la Mére de Dieu, mais aussi I’honneur
de I’Eglise, I’affermissement de 1’autorité du Pape et surtout la recon-
naissance universelle, la consécration et la confirmation définitive de sa
congrégation qui portait déja depuis 28 ans le nom de ‘Marie Immacu-

’

lée’.

LES ORIGINES D ’'UNE CROYANCE MILLENAIRE EN L’ IMMACULEE CONCEPTION

La proclamation du dogme de I’Immaculée Conception n’est pas au
point de départ de la dévotion mariale d’Eugene de Mazenod, elle en est
plutot I’aboutissement et le couronnement. A la vérité, la proclamation
de ce dogme n’a fait que confirmer une croyance populaire provencale
remontant tres loin dans I’histoire. Il serait intéressant de remonter cette
histoire, mais qu’il suffise de rappeler la dévotion a la Bonne Mere de
la famille Mazenod, héritiére d’une fervente piété envers Marie Imma-
culée. Bien avant la naissance d’Eugéne de Mazenod, on trouvait dans
le sanctuaire le plus fréquenté de la ville d’ Aix, Notre-Dame de la Seds,
un calligramme de 1321 consacrant le diocése d’Arles et Aix a I’Imma-
culée Conception. Le pére Auguste Esteve affirme que le petit Eugéne
allait souvent prier dans ce sanctuaire consacré¢ a Notre-Dame de la
Sagesse, mais aucun document ne le confirme. Néanmoins, il reste fort
probable qu’il y allait prier comme tant d’autres habitants d’Aix'®.

On sait aussi que ’oncle Fortuné dont le petit neveu Eugéne sera
le fidele servant de messe, fut depuis la Sorbonne ou il fit ses études,
un partisan du veeu de sang, défenseur acharné de la vérité¢ de 1’Im-
maculée Conception. Dans le Petit Réglement de vie journalier qui lui
trace son pere spirituel Don Bortolo Zinelli a Venise, on retrouve les
trois expressions de saint Stanislas : Mater Vera Salvatoris (proche de
la vérité de I’Immaculée Conception), Mater adoptata peccatoris et In
gremio maternae tuae pietatis. A Palerme, Eugéne fut témoin oculaire
de I’engagement de toutes les couches de la population qui défendait la
veérité de I’Immaculée Conception de la Vierge Marie. Et au séminaire
de Saint-Sulpice, fideles a leur Fondateur Olier, les maitres sulpiciens
enseignent et défendent la méme vérité.

15 B. DULLIER, Sept itinéraires pour prier sur les pas de saint Eugéne, Itinéraire
6 : Eugéne de Mazenod et Marie, Aix, 1999, pp. 1-3. Voir aussi MIS, 165 (1904), pp.
466-467.



Aprés un temps assez long de formation sacerdotale, 1’abbé de
Mazenod commence son apostolat en terre provencale en fondant une
Association des Jeunes qu’ils placent sous le patronage de Marie Im-
maculée. Le 15 aotit 1822, il bénéficie d’une expérience mystique de-
vant la statue de I’Immaculée qui I’encourage dans la fondation d’une
Société missionnaire pour 1’évangélisation des campagnes. Plus tard,
sur sa propre demande, cette Société des Missionnaires abandonne le
nom d’Oblats de Saint Charles au profit des Missionnaires Oblats de la
Tres Sainte et Immaculée Vierge Marie. Celle-ci est approuvée officiel-
lement comme telle par le Pape Léon XII. La grande satisfaction que le
Fondateur éprouva a I’occasion de cette heureuse approbation fut a la
mesure de I’importance qu’il attachait a la personne de la Sainte Vier-
ge et spécialement en son mystére de I’Immaculée Conception. Pour
mieux comprendre le comportement du pére de Mazenod et surtout son
impatience au sujet de la définition du dogme de 1I’Immaculée Concep-
tion, il faut remonter aux origines de la pi¢té mariale de sa famille. Le
pere Morabito écrit & ce propos:

Mais ce serait ne pas comprendre 1’ame de Mgr de Mazenod, pen-
ser que seulement alors vers la fin de sa vie, il eut une doctrine pro-
fonde et une spiritualité intense fondée sur le dogme de I’Immaculée
Conception. Comme la définition ne créait pas une doctrine nouvelle
dans I’Eglise, mais confirmait solennellement une vérité ancienne
autant que le Christianisme, ainsi dans la vie de Mgr de Mazenod la
définition du dogme n’apportait pas une doctrine et une spiritualité
nouvelle, mais confirmait d’une fagon divine et infaillible, tout ce
qu’il ait cru et vécu jusqu’alors, et dont il avait fait comme la doc-
trine et la spiritualité de sa vie. L’unique approfondissement qu’il y
eut alors dans la vie spirituelle du Serviteur de Dieu venait justement
de ce qu’il sentait la définition comme une confirmation divine de sa
vie et de son ceuvre'*S.

DEFENSEUR ET PROMOTEUR DU DOGME DE L IMMACULEE CONCEPTION

Si I’éducation religieuse de Mgr de Mazenod durant sa prime en-
fance éveille en lui ’amour de la Vierge Marie, le temps qu’il passe au
séminaire Saint-Sulpice lui permit grace aux études théologiques, de

166 J. MORABITO, « L’Immaculée dans la spiritualité du Fondateur », p. 69.

Les trois expériences mariales-clés

177



Abel Nsolo Habell

178

pénétrer I’intelligence du mystére de I’Immaculée Conception, s’ap-
puyant en grande partie sur I’argumentation de ses maitres sulpiciens.
Dés le début de son ministére sacerdotal en Provence, terre de prédilec-
tion de la Bonne et Tendre Meére, 1’abbé de Mazenod manifeste, a tra-
vers ses prédications et sa dévotion un penchant pour la Mére de Dieu,
surtout dans son mystere de I’ Immaculée Conception.

Le contexte général de I’époque exigeant une position pour ou
contre I’Immaculée Conception. L’amour de Mgr de Mazenod pour la
Sainte Vierge va se transformer rapidement a un combat pour défendre
et promouvoir cette vérité. Les occasions ne manquérent pas pour qu’il
exprime ses sentiments et sa foi au sujet de celle qu’il considérait, selon
ses propres mots, comme la « Vierge Immaculée, la Sainte Mére de
Dieu et la ndtre, et la mienne plus particulierement »'*”. En mars 1826,
sous la direction du Fondateur, le premier chapitre général de la congré-
gation nouvellement approuvée déclare que :

nous combattrons les ennemis du ciel sous cet étendard qui est pro-
pre, et que I’Eglise nous a donné ; sur cet étendard brille le nom glo-
rieux de la Trés Sainte Vierge Marie Immaculée!s®.

Cette expression suggere que les Oblats engagent une véritable
lutte pour défendre la gloire de Dieu et I’honneur de Marie aussi, sur-
tout le triomphe de la vérité de I’Ilmmaculée Conception. Déja en fé-
vrier 1826, fier du fait que sa congrégation était approuvée sous le titre
d’Oblats de Marie Immaculée, le pére de Mazenod ressentait cette ap-
probation comme une victoire a la gloire de la Mére de Dieu. La bataille
fut gagnée au niveau de la congrégation ; il restait alors le grand combat
pour la reconnaissance et la proclamation du dogme de I’Immaculée
Conception au niveau de 1’Eglise universelle. Armé de la foi en la Pro-
vidence et de la confiance en I’intercession de la Sainte Vierge, le pére
de Mazenod avait la conviction que le combat était gagné d’avance.

197 Journal de Rome, 18.11.1854, in EO 1, 17, p. 220. Ce que de Mazenod dit de
Marie, il le dit aussi de Jésus ; comme s’il voulait se les approprier..., mais en fait
I’expression traduit son amour et son attachement indéfectible a la personne de Jésus
et de Marie : « vous [Jésus] n’étes pas seulement mon Créateur et mon Rédempteur,
comme vous 1’étes de tous les autres hommes, mais vous étes mon bienfaiteur particu-
lier, qui m’avez appliqué vos mérites d’une maniére toute spéciale » (Notes de retraite,
1-21.12.1811, in EO1, 14, p. 263).

168 Registre des chapitres généraux, 1826, Arch. Gén. OMI.



L’approbation de sa propre congrégation sous le nom de Marie Imma-
culée n’en était qu’un signe avant-coureur. En 1838, Mgr de Mazenod,
a la fois Evéque de Marseille et Fondateur des Missionnaires Oblats de
Marie Immaculée, suggere a ses comperes de la province ecclésiasti-
que d’Aix de demander que le Pape déclare I’Immaculée Conception
comme article de foi. L’Evéque métropolitain repoussa la proposition
jusqu’a récuser 1’idée de la faire mentionner dans le procés verbal. La
considération et le respect pour le Métropolitain retinrent Mgr de Ma-
zenod qui se résolut de ne pas allonger la discussion'®. Le seul accord,
sur I’insistance de Mgr de Mazenod, sera d’ajouter au moins le mot
Immaculata a la préface de la Sainte Vierge et 1’expression Sine labe
concepta aux litanies'™.

A la méme année 1838, Mgr de Mazenod adresse une importante
lettre aux autorités ecclésiastiques d’Aix, notamment au Vicaire géné-
ral ; dans cette lettre, il rappelle la foi traditionnelle du peuple chrétien
en I’Immaculée Conception, surtout en terre provengale. Il mentionne
entre autres le Concile de Bale (1439) qui frappait d’excommunication
les détracteurs de I’Immaculée Conception, le Concile d’Avignon qui
réunit des Evéques de Marseille, d’Aix, d’Embrun, d’Arles et évidem-
ment d’Avignon... Dans cette lettre, Mgr de Mazenod continue a re-
gretter que la supplique des Evéques adressée au Souverain Pontife ne
soit pas allée jusqu’a la demande explicite d’une définition dogmatique
de I’'Immaculée Conception de la Vierge Marie!”. En 1840, le corps
épiscopal de France, 10 Archévéques et 41 Evéques suffragants (dont
Mgr Eugeéne de Mazenod), exprima au Pape Grégoire XVI une lettre
collective demandant la définition du dogme de 1I’Immaculée Concep-
tion.

C’est donc a partir des années 1840, que le combat de Mgr de Ma-
zenod pour la reconnaissance de I’Immaculée Conception devient une

19 Mais quatre ans plus tard, Mgr de Mazenod n’eut pas retenu sa langue face au
méme Evéque métropolitain qui se plaisait a déconsidérer les propos du Cardinal Lam-
bruschini qui demandait au Saint-Si¢ge la méme définition doctrinale de I’Immaculée
Conception : « Cette fois-ci, note Mgr de Mazenod dans son Journal, j’avais barre sur
lui... Je n’ai pas eu de peine a le réfuter » (R. BOUDENS, « Mgr de Mazenod et la
définition du dogme de I’Immaculée Conception », p. 13).

17 [dem, pp. 11-12.

17! Lettre a M. Jacquemet, Vicaire général d’Aix, 18 novembre 1838, voir Manus-
crit YENVEUX, Archives de la Postulation, IV, p. 112.

Les trois expériences mariales-clés

179



Abel Nsolo Habell

180

préoccupation tenace qui s’exprime a travers ses activités apostoliques
et liturgiques comme le montre bien le pere Boudens :

I’idée de I’'Immaculée Conception occupa 1’esprit de Mgr de Maze-
nod. Les Ordos du dioceése de Marseille nous apprenant qu’a partir
de 1845, la féte du 8 décembre fut célébrée au rite double de la 1¢
classe avec octave, et qu’une messe chantée devint obligatoire dans
toutes les églises paroissiales. En 1848, une association de priéres fut
établie dans le diocése, pour obtenir de Dieu que le privilege de I’Im-
maculée conception de la Sainte Vierge recut sur terre la plus grande
gloire possible. L’année suivante, 1’évéque de Marseille donnait a
une communauté de religieuses destinées au soin des orphelins, le
nom d’Oblates de Marie Immaculée!”>.

UNE OPPORTUNITE OFFERTE PAR LE SOUVERAIN PONTIFE PIE 1x

Luttant sur tous les fronts pour la définition du dogme de I’Imma-
culée Conception, Mgr de Mazenod ressent cependant, dans le rang de
ses collégues Evéques, la réserve des uns et la résistance des autres. 11
lui fallait un nouveau souffle venu d’ailleurs pour renforcer la convic-
tion de la 1égitimité de son combat et ragaillardir ses énergies. Cette
heureuse opportunité lui sera offerte par le Pape Pie IX dans son ency-
clique Ubi Primum par lequel il demandait de toute urgence aux Evé-
ques de I’Eglise universelle leurs sentiments personnels, celui de leur
clergé et de leurs fideles sur la question de la conception de la Vierge
Marie ; d’exprimer ce qu’il en est de leur dévotion et de leurs veeux a
ce sujet.

L’Evéque de Marseille ne tarda pas a répondre a la requéte du Pa-
pe'”. Il évoquera plusieurs éléments déja contenus dans sa lettre du 18
novembre 1838 a Jacquemet, Vicaire général d’Aix, faisant grand cas
de la longue et forte tradition de la dévotion mariale des Provencaux. A
ces réponses, il ajoute deux lettres : la premiere qui exprime toute sa sa-
tisfaction et son appui pour que la démarche amorcée par le Saint-Pere
débouche sur la définition dogmatique de I’Immaculée Conception de

1”2 R. BOUDENS, « Mgr de Mazenod et la définition du dogme de I’Tmmaculée
Conception », p. 13.

173 On trouve les lettres de Mgr de Mazenod a ce propos dans Pars I, Vol. 1, pp.
136-140.



la Vierge Marie ; la seconde, comme Supérieur général d’une congréga-
tion portant déja le nom qui magnifie le privilége de I’Immaculée Mére
de Dieu, congue sans péché. Ne doutant nullement du succés d’une telle
entreprise, Mgr de Mazenod langa déja son diocése de Marseille dans
la préparation de la grande solennité. Il écrira, a cette occasion, deux
mandements : D’abord le 8 juillet 1849 ou il demande de prier pour
qu’a travers cette opportunité, I’Esprit Saint conduise le Pape et toute
I’Eglise a la gloire de Marie Immaculée. Ensuite, un autre mandement
le 22 octobre 1854 en s’appuyant sur I’encyclique Apostolicae Nostrae
Caritatis qui demandait a toute I’Eglise de se préparer en vue de la pro-
clamation du dogme marial de I’Immaculée Conception. Dans ce der-
nier mandement, Mgr de Mazenod ne tarit pas d’éloge pour la Vierge
Marie, Mére de Dieu dont la Conception Immaculée sera reconnue et
honorée.

CONTRIBUTION EN FAVEUR DE LA DEFINITION DU DOGME DE L’ IMMACULEE
CONCEPTION

Nous proposons de mentionner ce que I’on peut retenir de la contri-
bution personnelle de Mgr de Mazenod pendant ses travaux préparatoi-
res a la définition du dogme de I’Immaculée Conception. Les interven-
tions de Mgr de Mazenod portent aussi bien sur la forme que sur le fond
de cette définition dogmatique et des événements qui I’entourent.

Sur la forme

Au cours de sa longue audience privée avec le Pape Pie IX, le 30
octobre 1854, lorsque ce dernier lui communiqua sa pensée au sujet du
dogme de I’Immaculée Conception et sur la fagon dont il en prévoyait
la cérémonie de la proclamation, Mgr de Mazenod lui suggéra :

qu’il serait beau qu’il y elit des acclamations au moment ou, de sa
voix sonore, il prononcerait son infaillible décision. Cela n’empé-
cherait pas que le plus ancien des cardinaux, le plus ancien des ar-
chévéques et le plus ancien des évéques ne se présentassent devant
lui pour le remercier au nom de toute I’Eglise!7.

174 Idem., p. 205.

Les trois expériences mariales-clés

181



Abel Nsolo Habell

182

Du lundi 20 au vendredi 24 novembre se tiennent les séances des
Cardinaux et des Evéques. A la premiére réunion, Mgr Mazenod est
surpris, voire méme attristé de constater que lorsque sonne 1’heure de
I’Angélus, les discussions continuent comme si de rien n’était, sans
pause de priere a I’honneur de la Vierge Marie qui était pourtant au
centre du débat. Ainsi, note-t-il :

J’ai été surpris qu’on n’ait pas ajouté une petite invocation a la sainte
Vierge ; il ne m’appartenait pas de la suggérer, pas plus que de faire
remarquer qu’il elt été édifiant, quand on a sonné 1’Angélus, que
nous fussions tous mis a genoux pour la réciter'”.

Le lendemain, 21 novembre, Mgr de Mazenod ne pouvant plus sup-
porter cette omission, accostera Mgr Barnabo qui par la suite en parlera
a qui de droit. En fait, le Fondateur proposait deux choses : D’abord,
qu’aussitdt apres I’invocation du Veni Creator, I’ Assemblée soit mise
sous la protection de la Vierge Immaculée et en suite, qu’a [’heure de
I’Angélus, tous se mirent a genoux pour le réciter. La premicre propo-
sition fut accueillie avec succes ; ce qui encouragera notre serviteur
de Marie de faire la seconde proposition qui fut exécutée aussitot sans
peine. Mgr de Mazenod raconte 1’épisode dans son Journal :

Javais été contristé qu’il [le cardinal président] n’elt pas pensé a se
mettre, lui et nous, sous la protection de la trés sainte Vierge. L’idée
de lui proposer de réparer cet oubli me poursuivit toute la journée
[...]. Jai prié¢ Mgr Barnabo de faire ma commission. Ma proposition
a été sur-le-champ acceptée [...]. Apres le Veni Creator, le cardinal
ne s’est pas contenté de nous faire dire un Ave Maria, mais il nous en
a fait dire trois ; de méme, quand on a sonné 1’ 4Angélus, il a suspendu
la séance et on s’est mis & genoux pour le réciter'™.

Mgr de Mazenod ne prit pas une seule fois la parole en public du-
rant les travaux de 1’ Assemblée a cause, dit-il, d’une certaine « timidité
insurmontable » et « peut-Etre aussi par la crainte de ne pas m’exprimer
assez bien en latin, dont je n’ai pas 'usage »'”. Malgré cette timidité oc-
casionnelle, étrange & son caractére, I’Evéque de Marseille se montrera

15 Idem., p. 204.
176 Idem., pp. 225-226.
77 Idem., p. 227.



trés actif ; il écoute, réagit, discute, €crit et cherche a influencer... Le
Journal qu’il tient & jour durant les travaux de cette Assemblée refléte
non seulement ses sentiments et ses convictions, mais décrive aussi tou-
tes ses démarches entreprises en faveur de la proclamation du dogme de
I’Immaculée Conception.

Sur le fond

Le dimanche 19 novembre 1854, Mgr de Mazenod se rendit chez
Mgr Pacifici, Secrétaire des lettres latines de 1’Assemblée des Evé-
ques'”®. Puisque ce dernier fut chargé de mettre la derniére main au
texte de la définition sur I’Immaculée Conception, Mgr de Mazenod lui
apporta du matériel précieux dans ’espoir de les voir intégrer dans le
texte final de la Bulle papale. 1l s’agissait des lettres apostoliques des
Papes Léon XII, Grégoire X VI et Pie IX, tous approuvant la congréga-
tion des Missionnaires Oblats de Marie Immaculée et par le fait méme
confirmant la vérité du mystére de I’Immaculée Conception de la Sainte
Vierge Marie. Mgr Pacifici ne pouvait que I’en remercier vivement pour
cette initiative car il cherchait de tels documents :

Je n’avais pas perdu mon temps dans la matinée ; j’étais monté
jusqu’a trois fois chez mgr Pacifici [...], pour lui faire ajouter un
document aux notes qui rappellent les décrets apostoliques prouvant
la doctrine du Saint-Siége sur la conception immaculée de la sain-
te Vierge [...]. J’espére bien que nous aurons la consolation de lire
dans les notes de la bulle la citation des lettres apostoliques qui nous
constituent, comme une preuve de la doctrine constante de 1’Eglise

I8 Au sujet des événements précédents la définition du dogme de I’Immaculée
Conception, on peut lire avec intérét la thése de V. MACCAGNAN, Isaia 61, 10. Let-
tura cultuale della solennita dell Immacolata, Roma 1982, pp. 24-35. Pour un exhaus-
tif encadrement culturel et ecclésial ainsi que pour le cheminement qui a conduit le
Pape Pie IX a la définition dogmatique, voir S.M. PERRELLA, « Teologia ¢ devo-
zione mariana nell’Ottocento. Ricognizione storico-culturale », in M. M. PEDICO — D.
CARBONARO (ed.), La Madre di Dio, un portico sull’avvenire del mondo, Atti del 5°
colloquio internazionale di mariologia, Roma, Santa Maria in Portico in Campitelli,
18-20 novembre 1999, Roma 2001, 155-232; S. CECCHIN, «La definizione dogmatica
dell’immacolata Concezione (8 dicembre 1854), in Path 3 (2004), pp. 403-438 ».

Les trois expériences mariales-clés

183



Abel Nsolo Habell

184

romaine sur la Conception Immaculée de notre bienheureuse Meére,
la Trés Sainte Vierge Marie'”.

Le dernier jour de la réunion, le vendredi 24 novembre, la sot-
te timidite'™ et la crainte de faire des fautes en latin I’empéchant de
prendre la parole durant I’ Assemblée, Mgr de Mazenod résolut de faire
connaitre au Pape sa proposition par écrit. En réalité, Mgr de Mazenod
fut inquiété le jeudi 23 novembre par une portion d’Evéques dont les
observations visaient a remanier entierement la bulle ou a la simplifier ;
ceux des pays protestants demandaient une définition courte et impéra-
tive. Au-dela de la satisfaction pour les réponses que donnaient les théo-
logiens ainsi que les peres Passaglia et Perrone a toutes ces questions ;
Mgr de Mazenod se décida le lendemain d’écrire lui-méme au Pape. 11
lui demandait de ne pas céder a cette opinion malheureuse susceptible
d’affaiblir I’autorité papale, de ternir I’honneur de I’Eglise et surtout de
décliner la gloire de la Vierge Marie en torpillant le projet de la bulle.
Laissons lui-méme s’exprimer :

Saint Pére [...], comme hier dans notre assemblée une voix s’est
¢élevée pour demander que le projet de bulle qui nous a été présenté
par vos ordres flit enticrement refait [...], je me sens intéricurement
pressé de repousser, en ce qui me concerne, cette proposition et de

17 Idem, pp. 221-222. Ce veeu du Fondateur, commente le p. Hoffet, fut impli-
citement exaucé. La bulle dogmatique fait une mention de confréries, congrégations
et sociétés religieuses établies en 1’honneur de I’Immaculée Conception : « L'Eglise
Romaine n’a en rien eu de plus a ceeur que d’employer les moyens les plus persua-
sifs pour établir, pour propager, pour défendre le culte et la doctrine de I’Immaculée
Conception. C’est ce que prouvent et attestent de la maniére la plus évidente et la plus
claire tant d’actes remarquables des Pontifes Romains, nos prédécesseurs [...]. Nos
prédécesseurs, en effet, se sont fait une gloire, en vertu de leur autorité apostolique [...]
de propager et d’augmenter de tout leur pouvoir, le culte déja établi [ ...], soit en approu-
vant les confréries, les Congrégations et les sociétés religieuses établies en 1’honneur
de ’Immaculée Conception [...], ce qu’ils ont pieusement et sagement établi » (E.
HOFFET, omi, Mgr C.J. Eugéne de Mazenod, Evéque de Marseille, Fondateur de la
Congrégation des Missionnaires Oblats de Marie Immaculée et la définition du dogme
de I'Immaculée Conception, Liége, H. Dessain, 1904, pp. 53-54 ; voir aussi in MIS 165
(1904), pp. 285-286).

180 Lui-méme qualifie cette timidité d’insurmontable : « [...] j’aurai bien voulu
faire une proposition qui, certainement aurait ét¢ adoptée avec transport, mais j’en ai été
détourné par une timidité insurmontable, comme peut-étre aussi par la crainte de ne pas
m’exprimer assez bien en latin.. » (Journal de Rome, 24.11.1854, in EO 1, 17, p. 227).



vous supplier de ne pas vous arréter aux motifs allégués a ce sujet. Si
je ne me trompe, elle est une suite de 1’idée du petit nombre de ceux
qui dés le début ont paru désirer de voir restreindre la portée de votre
décision... Pour moi, je la regarde comme malheureuse, parce que,
si elle pouvait prévaloir, il en résulterait de graves inconvénients. La
décision, si ardemment désirée par les pasteurs et par les peuples,
serait en quelque sorte affaiblie en n’étant point précédée de la ma-
gnifique exposition qu’on lit dans le projet de bulle [...], I'Eglise
romaine elle-méme, ou du moins ses théologiens les plus éminents,
en lui insinuant un autre langage et en lui apprenant, en un mot, a
rédiger des bulles. Cela serait intolérable pour qui a a cceur, comme
moi, ’honneur de 1’Eglise mére et maitresse; je suis le moindre des
évéques, mais je suis trop attaché a cette Eglise sainte pour ne pas
étre d’une trés grande susceptibilité relativement a ce qui, dans cette
circonstance surtout, ne contribuerait pas, de la maniére la plus com-
pléte, a ’accomplissement de vos hautes pensées, pour augmenter
sur la terre la gloire de la tres sainte Vierge et exciter la dévotion en-
vers elle'®!.

La fin du consistoire ne rassure pas Mgr de Mazenod a cent pour
cent ; quelques inquiétudes persistent sur la tournure que pourrait pren-
dre les événements. L’Evéque de Marseille qui désire ardemment une
définition dogmatique formelle, claire et définitive a la gloire de Marie
Immaculée voit comme un grand malheur le fait de ne pas y parvenir.
Dans le cas contraire, dit-il : « mieux vaudrait ne rien prononcer ». Il
s’en préoccupe tellement au point qu’il se propose de redoubler sa prie-
re a Saint Pierre, dans la basilique qui porte son nom, afin que ce dernier
inspire davantage le Pape, son successeur.

J’éprouve toujours quelque inquiétude, a cause de divers petits pro-
pos que j’ai pu entendre [...]. J’espére que Dieu nous préservera de
ce malheur [...]. Il faut une définition dogmatique trés formelle [...].
Faire autrement, ce serait faire déchoir la trés sainte Vierge de ’apo-
gée ou elle est déja placée [...]. Je vais bien prier ce grand apotre
[saint Pierre], pour qu’il assiste et fortifie son successeur, dans cette

181 Journal de Rome, 24.11.1854, in EO 1, 17, pp. 227-228. Mgr de Mazenod re-
mettra cette lettre a Mgr Barnabo le 25 novembre 1854.

Les trois expériences mariales-clés

185



Abel Nsolo Habell

186

circonstance si décisive pour la gloire et I’exaltation de Marie notre
mere'2,

Jusqu’au 5 décembre, le cceur de Mgr de Mazenod balance entre
crainte et espoir au sujet d’une définition dogmatique formelle. Cer-
tains Cardinaux et théologiens tentent de le convaincre de surmonter sa
crainte. Dans I’entre-temps, les Evéques opposés a une définition for-
melle ne désarment pas... Alors, le Fondateur obéit a une inspiration de
sa conscience et se décide de revenir a la charge en écrivant de nouveau
au Souverain Pontife le 5 décembre 1854. Par rapport a sa premiére
lettre du 24 novembre, celle-ci est plus longue, plus fouillée et surtout
plus audacieuse. Reprenons quelques extraits de cette longue lettre dans
laquelle le Fondateur supplie, a genoux, le Pape de ne pas renoncer a
son projet de proclamer le dogme de I’Immaculée Conception :

Tres Saint-Pere, Il y a dans votre cceur trop d’indulgence pour que
je ne surmonte pas la crainte d’importuner Votre Sainteté, en ve-
nant encore une fois déposer a vos pieds mon humble suffrage sur la
grande question qui tient en attente I’Eglise entiére. Je me réjouissais
ce matin, en lisant dans la notification de son éminence Mgr le car-
dinal vicaire, qu’il espérait avec fondement que la croyance a I’'im-
maculée Conception serait définie comme dogme de foi; mais j’ai
appris aussitot que des évéques qui ne voulaient pas d’une défini-
tion compléte avaient I’espoir que leurs idées prévaudraient. J’en ai
¢été consterné; j’oserai dire, trés Saint-Pére, que ces prélats subissent
I’influence de craintes trop humaines; ils ne voient pas qu’ils font a
Pesprit du siécle une concession malheureuse aux dépens de la gloire
de la mére de Dieu et de I’honneur de I’Eglise [...]. L’opinion que je
me permets de combattre devant Votre Sainteté est en contradiction
avec D’attente universelle des fidéles; si elle leur était connue, elle
en contristerait profondément I’immense majorité. Si cette opinion
réussissait a amoindrir en quelque chose la décision attendue et si
désirée, elle produirait un désappointement inexprimable aprés ce
qui vient d’avoir lieu a la face de I’'univers attentif et alors que déja,
dans bien des dioceses et dans le mien en particulier, on se prépare
aux plus éclatantes manifestations d’une pieuse allégresse [...]. En-
fin, trés Saint-Pére, la gloire de la trés sainte Vierge souffrirait aussi
une grave atteinte, si dans les circonstances présentes, et au point ou

182 Journal de Rome, 01.01.1854, in EO 1, 17, pp. 234-235.



la question en est venue, il n’était pas prononcé que la doctrine de
I’Immaculée Conception contenue dans le sacré dépot doit étre dé-
sormais considérée comme un dogme de foi qu’il faut croire de cceur
et confesser de bouche, en méme temps qu’on ne peut le contredire
sans encourir les anathémes de I’Eglise. Le projet de bulle, si doux
et si modéré dans la formule de la pénalité, me parait devoir étre
conservé en entier, surtout dans sa dernicre partie. Je vous demande
donc a deux genoux, trés Saint-Pére, d’étre au moins aussi explicite
dans ce que vous prononcerez. C’est en ne suivant que vos propres
inspirations, qui sont celles du Saint-Esprit, que vous empécherez la
trés sainte Vierge de déchoir dans 1’opinion des fideles, comme cela
arriverait aujourd’hui par une décision indirecte ou incomplete'®:.

Bravant la crainte des conséquences que pourraient entrainer sa
lettre, Mgr de Mazenod se sentit au moins heureux de s’étre acquitté
d’une « dette de conscience ». Malgré tout, la sérénit¢ 1’habitait a la
pensée que le Souverain Pontife a toujours accueilli avec plaisir ses
propositions comme le lui avait rassuré autrefois le Cardinal Pacifici.
Cette dite lettre aura quelque chose de particulier, car Mgr de Mazenod,
dans son intention'®!, I’adresse directement au Pape. Le moins qu’on
puisse dire est que saint Eugene, le Fondateur des Oblats, de par sa vie,
son histoire, ses expériences et son engagement, est non seulement un

18 Journal de Rome, 05.12.1854, in EO I, 17, pp. 241-243.

184 Yvon Beaudouin recourt a deux textes de Mgr Jeancard et du p. Rey qui ex-
pliquent chacun I’intention et les motifs immédiats qui auraient poussés le Fondateur
a adresser cette lettre directement au Pape. Pour Jeancard, un Prélat aurait demandé a
1’Evéque de Marseille d’étre, auprés du Saint-Pére, le porte-parole des Evéques frangais
qui craignaient une ferme définition du dogme. Mgr de Mazenod déclina 1’offre faisant
savoir qu’il désirait le contraire. Alors, il écrit donc, selon Jeancard, cette fameuse lettre
du 5 décembre, a la suite de cet épisode. Le p. Beaudouin juge cette explication ‘pas
trés vraisemblable’. Le compte rendu du p. Rey, par contre, montre que la lettre de Mgr
de Mazenod serait une réaction causée par le fait qu’il fut choqué de 1’attitude de son
compatriote le Cardinal Gousset qui « aurait voulu que le Souverain Pontife se bornat
dans la bulle a déclarer que la doctrine de la conception Immaculée de Marie approchait
de la foi ». Le Fondateur fut aussi peiné par le comportement de certains prélats récal-
citrants qui « parlaient trop haut contre 1’opportunité de la définition [...], j’ai, dit Mgr
de Mazenod, pensé qu’il ne serait pas inutile d’écrire encore une fois au Saint-Pére pour
contrebalancer leur influence, le raffermir au besoin si les observations de ces prélats
avaient pu lui faire quelque impression, ne fit-ce que de peine, en lui montrant que le
plus antique des évéques frangais était loin de partager leur opinion » (Journal de Rome,
05.12.1854, in EO1, 17, pp. 239-243).

Les trois expériences mariales-clés

187



Abel Nsolo Habell

188

‘mystique’ de ’Immaculée, mais aussi un défenseur et un promoteur du
dogme de I’Immaculée Conception.

Procramarion pu DoGME DE L IMmACULEE CONCEPTION

Le jeudi 7 décembre 1854, la veille de la proclamation du dogme
de I’'Immaculée Conception, il fut prescrit un jetine pour anticiper 1’abs-
tinence habituel du vendredi et surtout pour se préparer spirituellement
a I’Evénement de la définition du nouveau dogme marial. Mgr de Ma-
zenod dit qu’il observa la mortification « avec une grande satisfaction
dans toute sa rigueur »'*, Il garda sa chambre toute la journée hormis
la visite faite a la princesse Doria Pamphili. Mais il faut dire aussi que
le temps fut mauvais, car il plut jusqu’a 11 heures du soir. Il y avait a
craindre que le beau temps ne soit pas au rendez-vous le jour de la féte
du 8 décembre. Heureusement, la Mére du ciel ne permit pas que les
choses aillent en sa défaveur. Le vendredi 8 décembre 1854, dés le lever
de ce jour tant attendu, pas un seul nuage sur I’horizon'*. Le Fondateur
percoit vite cette intervention du ciel comme

une grace spéciale que Dieu a accordée a I’intercession de sa divine
Mere dont la féte solennelle elt ét¢ immanquablement troublée par
la pluie, si elle avait continué de tomber comme hier et comme cette
nuit. Gloire, gloire a Dieu et action de graces a Marie ! Aussi quelle
féte a été celle d’aujourd’hui ! Impossible de la décrire'®.

Eugene de Mazenod, reconnu maitre dans 1’art de la description
se sent dépassé¢ par 1’événement. L’émotion suscitée par une longue
attente, mélée a une joie ineffable sont a peine maitrisées. Toute la ma-
nifestation qui s’en suit fut « un spectacle consolant ». Le Fondateur dé-

185 Jdem, p. 245.

186 L’atmospheére de cette mémorable journée du 8 décembre 1854 trouve dans
la description de Jeancard quelques élans poétiques tres suggestifs : « Le lendemain
matin, quand nous partimes pour Saint-Pierre, le temps était encore couvert. Cepen-
dant, voila qu’apres 1’évangile de la grand-messe pontificale, au moment ou le Pape
se leva sur son trone pour prononcer le décret, les nues s’entrouvrirent, et un rayon de
soleil vint éclairer le cheeur de Saint-Pierre, et je crois aussi la figure du Pape. On vit 1a
comme un embléme du rayon du Saint-Esprit [...] » (Journal de Rome, 08.12.1854, in
EOT, 17, p. 246).

187 Ibidem.



crit toute la cérémonie jusqu’au moment pathétique de la proclamation
solennelle de la définition du dogme de I’Immaculée Conception :

Alors le souverain pontife [...], se levant, a prononcé le décret in-
faillible qui déclare et définit que c’est un dogme de foi que la trés
sainte Vierge Marie, dés le premier instant de sa conception, par un
privilége spécial et la grace de Dieu, en vertu des mérites de Jésus-
Christ, sauveur du genre humain, a été préservée et exempte de toute
tache de faute originelle!®.

Toute I’ Assemblée, a commencer par le Pape lui-méme était tom-
bée dans I’émotion ; « il y avait, écrit le Fondateur, quelque chose de
surnaturel dans cet élan »'®. Partageant sans doute, lui aussi, cette forte
émotion, Mgr de Mazenod plonge dans une sorte d’extase qui lui fit
voir la joie du ciel a cette occasion précise de la glorification de I’ Imma-
culée, Mére de Dieu. Jésus Christ, les Anges et tous les saints, surtout
Saint Joseph, se jouissent pour cette exaltation de Marie et les ames du
purgatoire en tirent le bénéfice merveilleux pour leur délivrance :

Je croyais voir Jésus-Christ Notre Seigneur félicitant sa divine Meére,
et mon grand patron, saint Joseph, en particulier, jouissant du bon-
heur de son épouse dont il est si prés dans le ciel [...], le purgatoire
se vidait, soit par ce grand nombre d’indulgences plénicres que nous
appliquions pour leur soulagement, soit plus encore par la clémence
du souverain Juge, qui, a ’occasion de la glorification de sa M¢re,
et pour faire participer cette portion chérie de sa grande famille a la
joie générale de I’Eglise, leur faisait grace de toutes leurs dettes et les
appelait aux pieds du trone de leur Mére, pour la remercier de leur
délivrance et unir le transport de leur joie a ceux du chceur des anges
et de touts les saints. C’est avec ces impressions et d’autres encore

188 Jdem, p. 248. Mais le texte comme tel de la définition dogmatique est ainsi écrit
: “Nous déclarons, Nous pronongons et définissons que la doctrine qui enseigne que la
Bienheureuse Vierge Marie, dans le premier instant de sa Conception, a été, par une
grace et un privilége spécial du Dieu Tout-Puissant, en vue des mérites de Jésus-Christ,
Sauveur du genre humain, préservée et exempte de toute tache du péché originel, est
révélée de Dieu, et par conséquent qu’elle doit étre crue fermement et constamment
par tous les fidéles” (Voir PIE IX, Ineffabilis Deus, traduction de G. DUMEIGE, La foi
catholique, n. 397).

18 Ibidem.

Les trois expériences mariales-clés

189



Abel Nsolo Habell

190

qu’il serait trop long de citer ici, que je chantai avec tous les assis-
tants le grand symbole de Nicée'”.

Il nous parait évident qu’a I’occasion de la définition du dogme de
I’Immaculée Conception le 8 décembre 1854, le Fondateur a pu revivre
et ressentir ce qu’il avait éprouvé lors de 1’approbation officielle de sa
congrégation en février 1826 a Rome. Si la proposition qu’il fut alors
de prendre le nom d’Oblats de Marie de la Trés Sainte et Immaculée
Vierge Marie peut-étre considérée comme un ‘baptéme’, la proclama-
tion du dogme de I’Immaculée Conception est ressentie par Mgr de Ma-
zenod comme une ‘confirmation’ de sa famille religieuse. Le nom du
baptéme était 1i¢ a sa naissance et a sa reconnaissance officielle par le
Pape, mais avec la proclamation du dogme de I’Immaculée Conception,
c’est le contenu méme de ce nom et la vérité de ce mystére qui sont dé-
sormais reconnus et approuvés par 1’Eglise universelle. Tout d’un coup,
la proclamation solennelle de ce dogme marial dissipe le malaise du
Fondateur et de ses Oblats”! dont la congrégation portait un nom qui
semblait suspect et méme douteux aux yeux de certains. On comprend
deés lors les angoisses du Fondateur, son combat pour la définition for-
melle de ce dogme et surtout sa grande consolation de voir ces attentes
comblées.

En réalité, Mgr de Mazenod fut invité a Rome, a I’Assemblée des
Evéques, parce qu’il fut aussi Fondateur et Supérieur général d’une
congrégation qui portait déja le nom de Marie Immaculée. C’est ce
qui explique en grande partie le coté passionnel (crainte, impatience,
indélicatesse, déception, espoir...) du combat'*> qu’il mena contre les
détracteurs de la définition du dogme de I’Immaculée Conception. Une
probable victoire de ceux-ci lui aurait semblé comme « une concession
malheureuse aux dépens de la gloire de la Mére de Dieu et de I’honneur

1% Jdem., p. 249.

I La proclamation du dogme a certainement partie liée avec le sort de la Congré-
gation des Oblats qui porte déja ficrement le nom de Marie Immaculée et espére une
confirmation de I’Eglise universelle : « Cette postulation, faite en latin par le cardinal
doyen, et la réponse du Pape, ne sont pas arrivées a mes oreilles ; mais j’y joignais
du fond de mon cceur, au nom spécialement de mon Eglise et de notre congrégation »
(Journal de Rome, 08.12.1854, in EO 1, 17, pp. 248).

192 Le combat de Mgr de Mazenod pour la glorification de Marie Immaculée n’a
pas manqué de frénésie, car il qualifie certains prélats, opposés a la définition du dogme,
de récalcitrants ou dissidents dont il faut en avoir pitié et passer outre (Idem, p. 209).



de I’Eglise »'*. Mgr de Mazenod ressent donc les effets de la définition
de ce dogme comme une seconde approbation, une nouvelle reconnais-
sance de sa congrégation, de ce qu’elle a cru, fait et vécu depuis que ses
membres portent le glorieux nom de Marie. Si les Oblats se réjouissent
manifestement de la proclamation du dogme, ce qu’ils avaient besoin
de cette reconnaissance pour approfondir et renforcer le caractére ma-
rial de leur spiritualité et leur apostolat. Le Chapitre général de juillet
1826 qui suivit I’approbation parla d’« heureux commencement d’ere
nouvelle pour la société ». Qu’il s’agisse des motifs avancés ou des
sentiments éprouvés ou encore du langage utilisé, on peut facilement
apercevoir les rapprochements entre ses deux expériences fondamen-
tales de I’approbation de la congrégation le 17 février 1826 et celle de
la proclamation du dogme de I’Immaculée Conception le 8 décembre
1854. Nous démontrons a I’aide d’un tableau comparatif les ressem-
blances entre ces deux moments-clés de I’histoire de la congrégation
des Missionnaires Oblats de Marie Immaculée :

TABLEAU COMPARATIF

Approbation de la Congrégation | Proclamation du dogme de 1’Im-
et de ses Regles, le 17 février | maculée Conception, le 8 déc.
1826 1854

1. Lieu de [’événement

- Rome (1 voyage en 1825- | - Rome (6°™ voyage en 1854-
1826) 1855)

193 Idem, p. 241.

Les trois expériences mariales-clés

191



Abel Nsolo Habell

192

2. Entretien avec le Pape

- Le Pape (Léon XII) me témoi-
gne d’une bonté indicible (£O I,
17, p. 58.

- Je lui demandai au moins sa bé-
nédiction (EO 1, 17, p. 58)

- Le Saint-Pére (Pie IX) fut d’une
amabilité extréme pour moi (EO
I, 17, p. 204)

-J’ai demandé... sa bénédiction
pour mon diocése et pour ma

double famille (EO 1, 17, p. 264)

3. Préparation de l’événement (jetine et priere)

- Moi qui étais a jeun... (EO 1,
17, p. 58).

- J’ai fini la journée par la visite a
I’église des Saints- Apotres, pour
le dernier jour de la neuvaine de
I’Immaculée Conception (EO I,
17, p. 44).

- ... neuf messes les unes apres
les autres...,

résolu d’y prier de tout mon coeur
tandis que les cardinaux trai-
taient de nos affaires (EO 1, 17,
pp. 108-109).

- J’ai observé le jeline avec une
grande satisfaction dans toute sa
rigueur (EO 1, 17, p. 245)

- Je ne suis certainement pas le
seul a supplier Marie de montrer
sa puissance (EO I, 17, p. 245).

4. Le grand événement comme tel :

une expéerience ineffable

- ... les impressions et d’autres
encore qu’il serait trop long de
citer (EO 1, 17, p. 249).

- quelle féte a été celle
d’aujourd’hui ! Impossible de la
décrire (EO 1, 17, p. 246)




5. Une forte sensation de joie, de satisfaction et de consolation'*

- Ce sera aussi glorieux que
consolant pour nous... de porter
son nom [de Marie] (EO 1, 6, p.
234).

- Avouez que ce sera aussi glo-
rieux que consolant pour nous.
Ce nom satisfait le cceur et
Poreille (EO 1, 17, p. 245).

- Je recus profondément incliné
[la bénédiction], et je m’en fus le
ceeur plein de consolation et de
joie (EO 1, 17, p. 78).

- Te Deum laudamus. Per singu-
los dies benedicimus te, et lau-
damus nomen tuum in saeculum
saeculi (EO 1, 17, p. 112).

- ... dans bien de dioceses et dans
le mien en particulier, on se pré-
pare aux plus éclatantes manifes-
tations d’une piecuse allégresse
(EOT1,17,p.242)

-... Les larmes ont étoufté la voix
du Pontife..., je partageais cette
émotion (EO 1, 17, pp. 248-249).

- Les rues étaient pleines de
monde qui venait se réjouir de ce
spectacle consolant (EO I, 17, p.
249).

- Déja I’émotion était répandue
dans I’assemblée des fideles (EO
I, 17, p. 248).

- Je ne dis pas précisément que ce
soit un miracle, mais... C’est une
grace spéciale que Dieu a accor-
dée a I’intercession de sa divine
Mere (EO 1, 17, p. 246).

Les trois expériences mariales-clés

193

194 11 écrit aussi le 19 novembre 1854 avant la proclamation de la Bulle papale :
«j’espére bien que nous aurons la consolation de lire dans les notes de la Bulle la cita-
tion des lettres apostoliques qui nous constituent (Journal de Rome, 19.12.1854, in EO
I, 17, p. 222).



Abel Nsolo Habell

194

6. La gloire de Marie

- Dieu a ratifié le projet qui nous
avons formés pour sa gloire (de
Marie)... Sur cet étendard brille
le nom glorieux de la trés sainte
Vierge Marie Immaculée (Chapi-
tre du 13 juillet 1826).

- Il en sera ainsi pour la complai-
sance du Seigneur pour la gloire
de sa divine Mére, pour que la
puissance de cette Vierge Imma-
culée ressortent davantage (£O 1,
17, p. 246).

- ... pour augmenter sur la terre
la gloire de la tres sainte Vierge
et exciter la dévotion envers elle
(EO1T, 17, p. 228).

- Je vais prier... dans cette cir-
constance décisive pour la gloire
et ’exaltation de Marie, notre
Mere (EO 1, 17, p. 235).

7. La joie du ciel

- Qu'on se renouvelle surtout
dans la dévotion a la Trés Sainte
vierge, pour nous rendre dignes
d’étre les Oblats de I’Immaculée
Marie. Mais c’estun  brevet
pour le ciel | (EO 1, 17, p. 234).

- Il me semblait en ce moment
voir le ciel s’ouvrir sur nos tétes
et nous montrer, a découvert, la
joie de toute I’Eglise [triomphan-
te et militante] a cette occasion...
de la glorification de sa Mere...
(EOT, 17, p. 249).




8. Un nouvel élan pour les Oblats, une nouvelle ére pour 1’Eglise

- C’est I’heureux commencement
d’une nouvelle ére pour la socié-
té [des Oblats | (Lettre a Tempier
du 20 mars 1826).

- Il y a de quoi étre ravi... Nous
étions [devenus] d’autres person-
nes (Lettre de Tempier du 9 mars
1826).

- ... laborieux enfantement
auquel nous assistons, en atten-
dant la naissance d’une ére de
salut des [¢re mariale qui s’ouvre
pour I’Eglise]. (Mandement du
22 octobre 1854, p. 5).

9. La nécessite d’un chapitre général

- Ce jour 10.07.1826, le chapitre
général de la Société des O.M.I
ayant été indiqué extraordinaire
par[...] notre fondateur, a I’occa-
sion de 1’approbation solennelle
que notre saint Pére le Pape Léon
XII vient de donner a notre Ins-
titut et a nos Reégles et Constitu-
tions (Texte du proces verbal du
Chapitre de 1826).

- 11 [le fondateur] a fait remarquer
[...]I’éclat qui avait jailli sur elle
[congrégation] de la proclama-
tion [...] du dogme de I’Imma-
culée Conception de Marie, dont
elle porte le nom, et I’importance
d’un Chapitre dans les circons-
tances présentes (Extrait des Re-
gistres des délibérations, chapitre
local d’Aix. Chapitre général de
1856).

Ce parallélisme montre bien que le jour de la définition du dogme
de I’'Immaculée Conception, quelque chose d’extraordinaire s’est passé
dans la vie du Fondateur et des membres de sa congrégation. Cette oc-
casion permit assurément a Mgr de Mazenod de revivre, 28 ans apres,
I’expérience de I’approbation de sa chére congrégation et de ses Regles.
Il y avait des raisons de se réjouir pour Mgr de Mazenod qui considérait
la Vierge Marie comme sa Mére, « plus particuliérement ». Mais aussi
parce que sa congrégation qui portait, voila bien d’années, le nom de
Marie Immaculée voyait sa Patronne reconnue et honorée par un dogme

Les trois expériences mariales-clés

195



Abel Nsolo Habell

196

professé par toute 1’Eglise. On percoit, dans cette joyeuse sensation,
une triple dimension propre a 1’ceuvre de Mgr de Mazenod : ecclésiale,
institutionnelle (congrégation) et personnelle. L’acclamation suivante
’atteste :

Tous accourus [...] a la solennelle glorification de la Vierge Imma-
culée, la sainte mere de Dieu, et la notre, et la mienne plus particu-
lierement. C’est ravissant'®,

Que conclure du role joué par Mgr de Mazenod lors des travaux de
la définition du dogme de I’Immaculée Conception a Rome en 1854 ?
Il faut éviter deux écueils, souvent fréquents chez ceux qui abordent
ce sujet : ’exagération d’une part et la banalisation d’autre part. Mgr
de Mazenod ne fut certainement pas le plus brillant des Evéque ni un
théologien de premier rang parmi ceux qui ont fortement influencé le
cours des événements en faveur de la proclamation du dogme. Mais, on
ne peut pas conclure qu’il n’a rien fait ; car sa présence, comme nous
I’avons montré, ne fut pas banale. Le pere Boudens dit que « I’impor-
tance de lattitude de Mgr de Mazenod est avant tout personnelle et
intérieure »'*. Mais, nous pensons qu’il y a plus que cela parce qu’il
faut considérer aussi son désir, son engagement, son combat et sa fagon
de célébrer la proclamation de ce dogme. Ce que le Fondateur entre-
prit, croyons-nous, va bien au-dela d’une simple attitude personnelle et
intérieure d’autant plus qu’il a toujours voulu témoigner fortement et
publiquement sa dévotion a Marie, la partager avec ses missionnaires,
ses diocésains et les autres fidéles de 1’Eglise universelle. Son séjour
a Rome et sa contribution en faveur de la définition formelle de I’Im-
maculée Conception en constituent une preuve plus qu’éloquente, sans
considérer la fagon dont il célébra avec faste ce dogme dans son propre
diocese de Marseille.

CELEBRATION DU NOUVEAU DOGME

Mgr de Mazenod demandait déja le 26 novembre 1854, presque
deux semaines avant la proclamation du dogme, a son Vicaire général

195 Journal de Rome, 18.11.185, in EO 1, 17, p. 220.
1% BOUDENS R., «Mgr de Mazenod et la définition du dogme de I’Immaculée
Conception», p. 22.



M. Cailhol de célébrer avec pompe la féte de I’Immaculée Concep-
tion'””. A la suite de la publication de la Bulle Ineffabilis Deus le 8 dé-
cembre 1854, Mgr de Mazenod rédige le 3 février 1855 un mandement
dans lequel il décrit le déroulement de la cérémonie papale de la procla-
mation du dogme de I’Immaculée Conception en prenant soin d’en ex-
pliquer le contenu. Il imita aussi le Souverain Pontife en érigeant a Mar-
seille, comme a la Piazza di Spagna a Rome, une statue de I’Immaculée
Conception dressée sur une colonne'®. 1l faut dire que les érections de
telles colonnes a la suite de la proclamation du dogme de 1’Immaculée
Conception étaient un fait courant ; on le fit aussi & Notre-Dame de
I’Osier dans le diocése de Grenoble tout comme a Notre-Dame de Sion,
au sanctuaire national de la Lorraine. Toujours en vue de commémorer
le nouveau dogme marial, a I’intérieur de la congrégation, le Chapi-

17 « Déja le 26 novembre, Mgr de Mazenod avait écrit a son vicaire général a
Marseille, pour Iui demander de célébrer avec éclat la féte de I’Immaculée Conception.
1l fut ponctuellement obéi et Marseille vit une féte comme elle n’avait jamais vu. Le
Giornale di Roma qui, la derniére quinzaine de décembre, donnait les comptes rendus
des festivités qui avaient lieu un peu partout dans le monde catholique, avouait dans
son numéro du 20, que toutes ces fétes étaient bien peu de choses en comparaison de
ce qui s’¢tait passé a Marseille. Et le journal donnait une longue description. Il y avait
eu d’abord la procession dans laquelle la statue de N.D. de la Garde avait été portée
en triomphe par les rues de la ville. Une vraie marche triomphale. Le soir toute la ville
avait été illuminée : places publiques, fontaines, églises. Les marchants avaient vendu
80.000 lampions et la société de saint Vincent de Paul en avait distribué¢ 20.000 aux
pauvres, pour illuminer les fagades de leurs maisons. Dans 1’audience d’adieu que, le 28
décembre, le Pape concédait a Mgr de Mazenod, ce dernier put offrir au Saint Pére un
album ou se trouvaient la description et quelques croquis des festivités marseillaises »
(J. MORABITO, « L’Immaculée et le Fondateur », p. 20).

198 C’est encore Boudens qui donne les détails sur la colonne commémorative
de I’Immaculée Conception de Marseille : « Désirant quelque chose qui resterait dans
la ville comme un témoignage permanent du grand événement, il suivit I’exemple de
Rome ou, a la Piazza di Spagna, une colonne commémorative avait été érigée. Le
8 décembre 1855, il plaga dans 1’axe du boulevard du Nord, la premiére pierre d’un
monument semblable. I/ est de marbre de Carrare, écrivit-il au Souverain Pontife, ef il
consiste en une colonne byzantine d’une assez grande dimension, laquelle placée sur
un beau piédestal également de marbre, porte a son sommet la statue de Marie Imma-
culée. Le monument codta plus de 82.000 francs, payés par souscriptions. L’Evéque
fournit personnellement pres de 12.000 francs [...]. Plus tard le monument a été trouvé
incompatible avec I’escalier monumental de la gare. Le successeur de Mgr de Mazenod
le fit réédifier sous les jardins des Orphelins en face de la rampe de la gare Saint-Char-
les ». (BOUDENS R., « Mgr de Mazenod et la définition du dogme de I’Immaculée
Conception », pp. 21-22).

Les trois expériences mariales-clés

197



Abel Nsolo Habell

198

tre général tenu en aout 1856 adopta 1’office liturgique en ’honneur
du Saint-Cceur de la Vierge Marie et décida de réciter dorénavant le
cantique marial Tota pulchra es aprés les complies. Le méme Chapitre
général permit que les laics associés aux Oblats portent eux aussi le sca-
pulaire de I’Immaculée Conception comme signe tangible de dévotion
a la Mére de Dieu.

En traitant du théme de I’Immaculée Conception, nous regrettons
un fait : I’absence d’écrits du Fondateur sur les apparitions de la Vierge
Marie, dite congue sans péché, a Catherine Labouré en 1830 a la Rue du
Bac a Paris. Nous savons seulement qu’il recommanda aux novices de
porter la médaille miraculeuse'”. C’est qui montre qu’il en connaissait
quelque chose et vénérait méme cette dite médaille. Pas d’écrits non
plus ni des commentaires sur les apparitions de Lourdes a la petite Ber-
nadette Soubirous®® en 1858 ou la Sainte Vierge se présente justement
comme [ 'Immaculée Conception. Ces apparitions survenues 4 ans seu-
lement apres la proclamation du dogme de I’Immaculée Conception de
Marie ont toujours été interprétées comme une confirmation céleste de
cette vérité de foi. A vrai dire, les apparitions de Lourdes ne prendront
de I’ampleur qu’apres la mort du Fondateur. Bien plus tard, le pére Gar-
nier, un de ses successeurs a la téte de ’Association de la Jeunesse
Chreétienne, eut une belle intuition de placer une statue de Notre-Dame
de Lourdes dans la chapelle de la mission a Aix ou se réunissaient pres

1% La voyante Catherine Labouré, 24 ans, vit la Sainte Vierge la nuit du 18 au 19
juillet 1830 et une seconde fois le 27 novembre de la méme année. Catherine a pu lire,
dans cette apparition lumineuse, ces écrits en lettres d’or : O Marie congue sans péché,
priez pour nous qui avons recours a vous. La Belle Dame lui demanda : Faite frapper
une médaille sur ce modele... Ce fut I’origine de la fameuse Médaille Miraculeuse, de-
venue depuis lors un instrument précieux de la piété mariale et donc un signe précurseur
de I’auto-nomination de la Vierge de Massabielle a Lourdes en 1858 : Je suis I'Imma-
culée Conception (On peut lire avec intérét R. LAURENTIN et P. ROCHE, Catherine
Labouré et la Médaille Miraculeuse, Lethielleux, 1976). Le directoire du noviciat des
missionnaires Oblats de Marie Immaculée recommandait de porter cette Médaille Mi-
raculeuse et de faire si possible, a la fin du mois de mai, un pélerinage en quelque lieu
proche, consacré a la Sainte Vierge.

200 Etant donné I’amour du Fondateur envers Marie Immaculée, on s’étonne qu’il
n’y ni écrit ni commentaire sur les apparitions de Lourdes qui eurent lieu 3 ans avant sa
mort ; les aurait-on perdu ? Force est de convenir que de tels faits ne pouvaient laisser
le serviteur de Marie indifférent, a moins que, par prudence, il se résigna de mentionner
ces apparitions qui n’étaient pas encore reconnues officiellement par 1’Eglise !



de 300 jeunes de cette pieuse Association. Et pour plusieurs d’entre
eux, ce fut la le foyer d’une fervente et tendre dévotion envers Marie
Immaculée®.

CHRONOLOGIE DES EXPERIENCES MARIALES LES PLUS SIGNIFICATIVES
DE LA VIE DE MGR EUGENE DE M AZENOD

Nous énumérons, ci-jointes, les expériences mariales les
plus significatives vécues par Mgr Eugéne de Mazenod, Fon-
dateur des Oblats de Marie Immaculée et Evéque de Marseille
(1682-1761). Nous classifions ces expériences en trois caté-
gories. Il s’agit d’abord des expériences extrémes (ou excep-
tionnelles) ; puis extraordinaires (ou fortes) et enfin, ordinaires
(plus ou moins fortes). Cette énumération n’a aucune préten-
tion d’étre exhaustive.

EXPERIENCES EXTREMES

1. Le 15 aout 1822 : le sourire de la Mére, a I’occasion de
I’érection de la statue de I’Immaculée a Aix.

2. Le 17 février 1826 : I’approbation pontificale de la
Congrégation sous le nom des Missionnaires Oblats de la Trés
Sainte et Immaculée Vierge Marie a Rome.

3. Le 8 décembre 1854 : la proclamation du dogme de
I’Immaculée Conception a Rome.

EXPERIENCES EXTRAORDINAIRES

1. S¢jour a Venise entre 1794-1997, piété mariale conte-
nue dans le Réglement de vie.

2. Séjour a Palerme entre 1799-1802, témoin du phéno-
mene populaire du veu du sang pour défendre la vérité de
I’Immaculée Conception et chaque 8 septembre, en la Nativité
de la vierge Marie, on féte le Triomphe de la Rédemption.

3. Dés 1813, consécration a Marie Immaculée avec les
jeunes de [’Association de la Jeunesse Chrétienne et guérison

21 MJS. 42 (1904), p. 476.

Les trois expériences mariales-clés

199



Abel Nsolo Habell

200

‘miraculeuse’ du Fondateur suite I’intercession de la Sainte
Vierge invoquée par les jeunes de la dite Association, en 1814
a Aix.

4. Le 21 mai 1861 a Marseille : mort du serviteur de I’Im-
maculée Marie pendant que 1’on chante le Salve Regina.

EXPERIENCES ORDINAIRES

1. En famille jusqu’en 1808 : partage la piété mariale de
ses parents.

2.Exercices de dévotion dans les écoles fréquentées entre
1789-1794 (Collége Bourbon a Aix, mais surtout au College
des Nobles a Turin).

3. Remarquable dévotion de tout le Séminaire Saint-Sul-
pice a la Sainte Vierge.

4. Expériences mariales vécues dans la prédication des
missions populaires.

5. Expériences vécues dans les sanctuaires marials (a Lo-
rette en Italie, mais surtout dans les différents sanctuaires des-
servis par les Oblats a travers la France).




TROISIEME CHAPITRE

MARIE DANS LA l?ENSEE
ET LES AUTRES ECRITS
DE SAINT EUGENE DE MAZENOD

gr de Mazenod ne faisait pas reposer sa plume, surtout
Mlorsqu’il s’agissait d’entretenir le lien avec ses fils spirituels.

Ses nombreuses correspondances se rapportent a des sujets
divers. Nous nous donnons pour tache d’examiner ses écrits directe-
ment ou indirectement en rapport avec la Vierge Marie. Nous nous ren-
drons bien compte que le Fondateur ne démord pas de son attachement
pour la Vierge Marie. Tout ce qu’il écrit surtout apres 1’approbation
pontificale de la congrégation en 1826 jusqu’a sa mort en 1861 est en
continuité avec sa vie et ses convictions. L’approbation papale, comme
par un effet de la grace, enflamme davantage son amour filial envers la
Meére du Sauveur en lui faisant découvrir les richesses inouies de la per-
sonne de Marie ainsi que les avantages incommensurables dont peuvent
bénéficier ceux qui se mettent sous sa protection.

Le pére de Mazenod n’aménagera aucun effort pour partager sa
dévotion mariale non seulement avec les membres de sa congrégation,
mais aussi avec les laics dont il avait la charge pastorale. Le volume de
ses écrits faisant allusion & Marie étant considérable, nous nous propo-
sons de ne retenir que ceux qui nous paraissent les plus intéressants.
Et pour mieux les coordonner, nous les regroupons en sept themes ma-
jeurs : Vie religieuse (personnelle et communautaire), activités aposto-
liques, formation des membres, les Oblats éprouvés, la Régle, les cha-
pitres généraux et les mandements épiscopaux.

Marie dans la pensée et les autres écrits

201



Abel Nsolo Habell

202

VIE RELIGIEUSE

MARIE DANS LA VIE RELIGIEUSE PERSONNELLE

La vie religieuse est une consécration totale de soi a Dieu dans
la recherche continuelle de sa volonté a travers le discernement et la
priere. Avant de s’appuyer sur la communauté et sur tous les moyens
qu’elle met a la disposition de ses membres, chaque Oblat s’emploie a
suivre les inspirations de I’Esprit Saint et a pratiquer la Parole de Dieu.
Un effort personnel le poussera a fréquenter les sacrements, a observer
la Reégle et a étre fidele a ses veeux. Pour répondre dignement aux exi-
gences de sa vocation, il compte, au-dela de ses forces, sur la grace de
Dieu qu’il implore par I’intercession de la Vierge Marie. Qu’il s’agisse
de la connaissance de soi-méme, de la conversion personnelle ou de la
croissance spirituelle, le secours de Marie lui est toujours capital.

Seigneur, fais luire sur moi un rayon de votre céleste lumicre afin que
je puisse me connaitre tel que je suis a vos yeux : inspirez & mon ame
les sentiments dont elle doit étre pénétrée a la vue de ses péchés ;
donnez-moi, je vous le demande, par les mérites infinis de votre Pas-
sion, par votre Sang précieux répandu pour moi, par I’intercession de
votre trés sainte Mere, donnez-moi 1’esprit de componction qui me
convertisse et me change'.

Ce que le Fondateur conseille au pére Verdet vaut aussi pour tous
les Oblats, savoir recourir spontanément a Marie pour le discernement,
le progres et la réussite de la vie religieuse et missionnaire :

invoquer avec ferveur la Trés sainte Vierge pour qu’elle nous ob-
tienne les lumiéres qui nous sont nécessaires pour prendre une déter-
mination conforme au bon plaisir de Dieu, & I’édification de 1’Eglise,
utile au salut des &mes et a votre propre sanctification?.

L’invocation permanente de Marie était pour le pére de Mazenod
un reflexe habituel comme il doit 1’étre pour tout Oblat : « Aprés Jésus,
le Souverain Médiateur, j’invoquais constamment la Vierge et tous les
saints »*. La retraite annuelle que le Fondateur fait en octobre 1831 lui

! Retraite, début mai 1824, in EO I, 15, p. 203.
2 Au pére Verdet, 23.09.1851, in EO 1, 2, p. 26.
3 Au pére Tempier, 16.02.1826, in EO1, 7, p. 32.



donne ’occasion de méditer les Régles, fraichement approuvées par le
Souverain Pontife. Ainsi, trouve-t-il dans I’imitation de Jésus Christ et
la dévotion a Marie une caractéristique de la vocation oblate. C’est pour
les Oblats une obligation de retracer Jésus Christ dans les personnes ;
la dévotion a Marie doit aussi les caractériser et, pour cela, ils imitent
spécialement les vertus de Marie*. Face a la situation de certains Oblats,
infidéles a leur vocation, notamment ceux de la maison de Billens, tra-
versée par une crise d’identité assez sérieuse, le Fondateur écrit au
Supérieur, le pére Joseph Martin, reprenant les paroles d’Alphonse de
Liguori pour implorer, auprés de Jésus et Marie, la grace de persévérer
dans la vie religieuse :

Persuadons-nous, dit le Bienheureux Liguori, que la tentation contre
la vocation est la plus dangereuse que nous puisse présenter le dé-
mon, a cause des conséquences qui s’en suivent ; ¢’est pourquoi que
chacun demande chaque jour la persévérance dans la vocation pen-
dant la visite au Saint-Sacrement et a la Vierge Marie’.

MARIE DANS LA VIE COMMUNAUTAIRE

11 est frappant de constater que le Fondateur voudrait que la plupart
des communautés oblates soient consacrées a la Vierge Marie et placées
sous son patronage : « la premiére maison que nous formerons sera sous
I’invocation de I’Immaculée Conception »°. Pour la maison de Cal-
vaire, €crit-il : « Il vaudrait mieux consacrer la chapelle a la trés sainte
Vierge »’. Il faut noter aussi que 1’ouverture d’une seconde maison de
la congrégation, en dehors d’Aix, au sanctuaire marial de Notre-Dame
de Laus en 1818 n’est pas le fait du hasard. Le plus important pour le
Fondateur, ce ne sont certainement pas les maisons ou logent les Oblats,
méme si elles sont consacrées a la Sainte Vierge ; il veut surtout que ses
fils soient imprégnés de ’esprit marial. Cela veut dire que le patronage
de Marie doit les aider petit a petit a vivre, a travailler et a aimer comme
Marie I’aurait fait pour la gloire de Dieu et le salut des pauvres.

4 Conférence sur la crainte de Dieu, 30.06.1811, in EO 1, 15, p. 224.
° Au pére Joseph Martin, 09.01.1837,in EO 1, 9, p. 3.

¢ Au pére Tempier, 27.02.1826, in EO 1, 7, p. 48.

7 Au pére Mye, octobre 1818, in EO 1, 6, p. 51.

Marie dans la pensée et les autres écrits

203



Abel Nsolo Habell

204

En fait, la protection de Marie en faveur des Oblats n’est qu’une
conséquence logique de leur appartenance a une société missionnaire
qui porte son nom et vit selon son esprit. Marie est la Mére de la famille
oblate®. A ce titre, elle enfante les Oblats dans leur vocation a la suite
de Jésus Christ, Premier-N¢ des fils. Déja dans la premiére Regle qu’il
rédige en 1818, le pére de Mazenod demande a ses compagnons « de
regarder Marie toujours comme leur Mére ». Ainsi, trouvent-ils en Jé-
sus le lien de leur unité et en sa Mére, le sentiment d’appartenir a une
famille des fréres, poursuivant un méme idéal, partageant les mémes
joies et mémes peines. On verra par exemple le Fondateur féliciter le
Frere Baret qui vient a peine d’émettre les veeux de religion :

vous voila aujourd’hui I’enfant de la Congrégation qui se glorifie a
juste titre d’avoir la trés sainte Vierge Marie Immaculée pour meére,
vous voila consacré a Dieu pour la vie et au-dela par votre oblation,
je dois ajouter en toute humilité, mais avec grande consolation, que
je suis aussi devenu par 1a votre pére. Je ne vous connais pas person-
nellement, mais comme 1’affection qui m’unit & mes enfants est es-
sentiellement d’un ordre surnaturel, il me suffit de savoir que Notre
Seigneur Jésus-Christ, notre commun maitre, a regu vos serments,
qu’il vous a adopté et marqué du sceau qui nous constitue ce que
nous sommes, pour que les liens de la plus intime charité nous unis-
sent et que je sois & vous pour toujours comme vous étes & moi’.

Le Fondateur a toujours compté sur la présence de Marie et sur sa
priere pour maintenir 1’unité, la paix et la fraternité parmi les Oblats. Il
écrit a ce propos :

soucieux tout d’abord de maintenir parmi eux 1’unité du Saint-Esprit
dans le lien de la paix et de promouvoir incessamment la volonté et
la pratique de I’observance réguliére ; a cette fin, nous implorons du
ciel un puissant secours et I’ample protection de I’ Immaculée Vierge
notre Mére trés aimante'.

8 Cui nomen dederas, Cui cor, sobolem aspice praesens ; c’est-a-dire : « que
ceux auxquels tu as donné ton nom et ton cceur bénéficient aussi de ta protection » (E.
BAFFIE, Esprit et vertus du missionnaire des pauvres, Charles-Joseph-Eugene de Ma-
zenod, Evéque de Marseille, Fondateur de la Congrégation des Missionnaires Oblats
de Marie Immaculée, Delhomme et Briguet , Paris-Lyon, 1894, p. 213).

° Au Frére Baret, 18.08.1843, in EO 1, 10, pp. 25-26.

10 Au pere Bellon, 18.10.1848, in EO 1, 3, pp. 31-32.



Le pére de Mazenod écrit dans le méme sens et presque dans les
mémes termes au pére Jacques Santoni, désigné comme provincial du
Canada en 1851, dont le bon gouvernement devra compter sur la pro-
tection de la Sainte Vierge afin de préserver ['unité et la paix pour une
mission évangélique efficace :

Soyez pleins de sollicitude en premier lieu pour conserver parmi eux
I’unité d’esprit dans le lien de la paix et promouvoir incessamment
le zéle et la pratique de I’observance réguliére ; a cette fin nous sup-
plions le ciel de vous accorder un puissant secours et I’ample protec-
tion de la Bienheureuse Vierge Marie congue sans tache''.

L’importance de Marie dans la vie communautaire des Oblats est
telle que le Fondateur n’hésitait pas de souligner le caractére obligatoire
de la dévotion mariale : il faut que nous ayons une grande dévotion
envers Marie dans notre congrégation'. Il s’efforcera de susciter et de
nourrir cette dévotion mariale par le biais des exercices spirituels pro-
posés a chaque communauté. Il serait trop long de les reprendre tous,
mais signalons quand méme les plus importants :

La visite a la Sainte Vierge Marie

C’est un vieil exercice pratiqué depuis Venise, mais aussi au sémi-
naire Saint-Sulpice a Paris, introduit dans 1’ Association de la Jeunesse
Chrétienne. Cette visite calquée sur le modéle de la visite du Saint-Sa-
crement a lieu normalement le matin. Ce qui donne une tonalité mariale
a tout le reste de la journée, car en tout temps et en tout lieu, Marie ne
doit pas quitter 1’esprit de I’Oblat. Le directoire des novices de 1853
fournit les détails sur le déroulement de cette visite matinale a la Vierge
Marie. Comme on peut constater aisément, Marie nous porte toujours a
Jésus qui est au centre de toute vie spirituelle :

La visite commence avec 1’Ave Maris Stella, suivie d’une pieuse lec-
ture. Apreés quelques instants de silence, pour trois ou quatre minu-
tes, on entonne un chant a ’honneur de Marie. Le reste du temps
est occupé avec quelque priere récité du Notre Pére ou bien on reste
en silence [...] Durant les moments de silence on peut repenser a la

' Au pére Santoni, 02.07.1851, in EO 1, 2, p. 20.
12 Au pére Tempier, 203.1826, in EO1, 7, p. 65.

Marie dans la pensée et les autres écrits

205



Abel Nsolo Habell

206

lecture faite ou bien on peut faire quelque réflexion sur le temps li-
turgique ou bien présente ses propres nécessités a Notre Seigneur. 11
ne faut pas oublier de prier pour nos fréres qui gémissent sous 1’es-
clavage du démon ou dans les flammes du purgatoire. 11 est recom-
mand¢ de faire la communion spirituelle dans chaque visite au Saint
Sacrement et a la Sainte Vierge'.

Une fagon particuliere de réciter le rosaire

Les Oblats ne doivent pas se soustraire a I’expression commune
de la piété mariale des chrétiens qu’est le rosaire. Dans la Regle, le
Fondateur le recommande fortement a ses confreres : « Ils [les Oblats]
diront tous les jours le chapelet »'. Et dans la fagon de le réciter', il
introduit quelques touches particuliéres et y ajoute un certain nombre
des mystéres. Avec ses compagnons, le pére de Mazenod réorganisent
le rosaire en 18 mysteres au lieu de 15 comme on le faisait d’habitude.
Chaque fois avant le 5°™ mystére, on médite un aspect particulier de la
vie de Jésus. Pour les mysteres joyeux, on médite I’adoration de la part
des Anges, des Bergers et des Mages ; pour les mysteres douloureux,
on médite sur Jésus déshonoré par nous et finalement pour les mystéres
glorieux, on contemple le Christ assis a la droite du Pére'. Le rosaire
prié¢ en communauté est la « pratique de piété la plus importante » en
I’honneur de Marie Immaculée ; il convient donc d’y mettre tous les
soins car on en connait le motif et le bénéfice :

La pratique de piété la plus importante en son honneur est le rosai-
re récité en commun. Nous devons donc aimer cette priere, la faire

13 Directoire du Noviciat de Notre Dame de 1’Osier, 1853, p. 8.

14 Regle de 1818, Partie 11, chap. 2, §2, Art. 5.

!5 Par exemple, une bréve adoration de la Trinité aprés le Pater Noster et les trois
Ave Maria du début, correspondant chacun a la demande d’une vertu théologale et ma-
gnifiant les trois statuts de vie de la vierge Marie : Vierge, épouse et veuve.

1© G. CONSENTINO, Histoire de nos régles, 1., Ottawa, 1955, pp. 360-361. Cette
maniére de prier le chapelet fut changée afin de se conformer aux normes du Saint-
Si¢ge ; le pére Tatin, alors Procureur général, I’a rappelé au Chapitre général de 1893
en proposant de reprendre le rosaire normal (Cf. Idem, p. 161).



avec tendre dévotion [...] ; c’est par elle que nous payerons la dette
d’amour que nous avons envers Marie'”.

Les autres prieres mariales

Toutes les priéres mariales connues et récitées dans I’Eglise pren-
nent chez le Fondateur une couleur particuliére en raison de 1’apparte-
nance “spéciale” des Oblats a Marie Immaculée dont ils sont les fils de
prédilection. Les exercices spirituels courants commencent trés souvent
avec le Veni Sancte Spiritus suivi immédiatement de 1’Ave Maria et se
terminent avec le Sub Tuum praesidium. Méme si cette priére mariale
du Sub Tuum est récitée aussi dans diverses circonstances's. Dés 1821,
la priere Tota pulchra es Maria est récitée par les Oblats. Pour des rai-
sons pratiques, le Fondateur décide dés 1843 de réciter cette pricre a la
fin de la journée parce qu’il juge incommode d’interrompre les com-
plies qui doivent suivre les vépres. En 1856, le Fondateur « suggéra de
le dire en I’honneur de I’immaculée Conception, dont le dogme avait
été proclamé. Le chapitre de 1867 décida ensuite que cette pricre se
réciterait chaque jour apres les complies »". Le Salve Regina introduit
par le Fondateur en 1826 conclut la priére du soir : « Dans toutes nos
maisons, on récitera chaque jour, apres la priere du soir, un Salve Re-
gina pour le Pape Léon XII notre insigne protecteur »*. Le Fondateur
voulait que cette priére mariale soit récitée a 1’intention du Pape Léon
XII, en signe de gratitude pour I’approbation de la congrégation. On
arréta de la réciter en communauté apres la mort de cet illustre Pape
en 1829. Le cantique Maria, Mater gratiae quant a lui, prit une conno-

17 Regles et Constitutions a l'usage des FF. Convers de la Société des Mission-
naires Oblats de la Trés Sainte et Immaculée Vierge Marie. Troisiéme partie. Directoire
ou reégles de conduite dans les principaux exercices. Chapitre VI.

¥ G. CONSENTINO, Histoire de nos régles, pp. 26 ; 119 ; 212 et 257.

1 Priére oblate, Rome, 1986, p. 39.

2 Cette coutume changera apres la mort de Léon XII le 2 février 1829 ; au lieu
du Salve Regina, on célébrera le jour de I’anniversaire de son décés un office solennel
en sa mémoire, a la maison ou réside le Supérieur général (Registre des Délibérations
des Chapitres Généraux de la Sociétés. .., Manuscrits I, 1, pp. 30-31). A partir de 1865,
le pére Fabre, Supérieur général voulut que le Salve Regina soit récité en souvenir des
derniers moments de la vie du Fondateur sur la terre des hommes (S. DUCHARME,
Le Mariae Mater Gratiae et le Salve Regina a la visite du soir, in E£.0bl. 12 (1953),
pp. 206-208.

Marie dans la pensée et les autres écrits

207



Abel Nsolo Habell

208

tation particuliere depuis la pieuse mort du pére Suzane?' qui I’avait
toujours sur les Iévres. Le Fondateur I’introduit par conséquent dans les
habitudes des Oblats ; on le récite aprés le repas du soir pour implorer
la grace d’une bonne mort.

On ne perdra pas de vue que chez le pere de Mazenod, toute priere
a Marie revét une dimension christologique et reste orientée vers la
glorification du Christ, Unique Sauveur. C’est pour cela que la célé-
bration du sacrement de 1’Eucharistie et la Communion au Saint Corps
du Christ sont placés au centre du culte marial. La ferveur et le zéle de
la dévotion mariale des Oblats demeurent entierement au service de la
conversion des ames et de la réconciliation avec Dieu.

Le pere Fausto Pelis écrit a juste titre :

[...] come conferma di una costante e profonda convinzione del Fon-
datore : si va al Padre attraverso il Figlio e si incontra il Figlio attra-
verso la mediazione della Madre, alla quale i suoi missionari devono
ricorrere con estrema fiducia, con tutte le anime loro affidate?.

MARIE DANS LES ACTIVITES APOSTOLIQUES ET MISSIONNAIRES

MARIE, MERE DE LA MISSION

Dés les premiéres années de la fondation de la congrégation, bien
longtemps avant son approbation pontificale, le pére de Mazenod consi-
dére la Vierge Marie comme la Mere de la mission. Ce n’est nullement
Marie elle-méme qui s’arroge ce privilége, mais « le bon Dieu se plait
a manifester la puissance qu’il a départie a cette chére Mére de la Mis-
sion »*. Si Dieu a voulu la Vierge Marie comme guide et protectrice,
il devient impérieux de I’invoquer avant, pendant et aprés toute activité

2l Le pére Marie-Jacques Antoine Suzane (1799-1829), communément appelé
Marius, ordonné prétre en 1821, avait la préférence du Fondateur : « sa grande sainteté,
son amour des ames, son ¢loquence et beaucoup d’autres qualités en faisaient un hom-
me sur qui on pouvait fonder les plus belles espérances. Une mort prématurée arracha
cet enfant bien-aimé a I’affection du pére de Mazenod, le 31 janvier 1829 » (Voir MIS
60 (1926), pp. 285-286). Le pére Y. Baudouin décrit les circonstances de son déces dans
le DHO, Vol. 1, pp. 286-292).

22 DI BENEDETTO A. — PELIS A., Il cuore immacolato di Maria, Pescara, San-
tuario Cuore Immacolato di Maria, 1994, p. 213.

2 Au pére Mye, octobre 1818, in EO 1, 6, p. 51.



missionnaire ; mais surtout avant de commencer la mission afin de met-
tre les missionnaires et leur sainte entreprise sous la bannicre de cette
Bonne Meére. 11 en fut ainsi pour le premier envoi au Canada en 1841% ;
dix ans plus tard, le Fondateur expédie un autre groupe avec la méme
invocation®.

A T’occasion du départ des Fréres Ryan et Faraud, toujours pour
le Canada, il écrit au pére Guigues en 1846 : « Je les livre donc a la
garde de Dieu et de notre bonne mere. Ils partent contents. C’est I’es-
sentiel »%*. On trouve aussi la méme référence a Marie lorsqu’il rédige
I’acte de nomination du pére Etienne Semeria comme supérieur de la
mission de Ceylan (aujourd’hui Sri Lanka) en 1847%. Deux ans apres,
le Fondateur réagit a la premiere correspondance de Ceylan ; il s’em-
presse de bénir le groupe en le plagant de nouveau « sous la maternelle
protection de Marie Immaculée »*.

Ces lettres d’envoi en mission ont quelques dénominateurs com-
muns, notamment : 1’assistance des Anges du ciel, ’assurance de la
priere de toute la congrégation et surtout la protection maternelle de
la Vierge Marie qui sert aussi de Guide et Gardienne de la mission. Le

2 Le Fondateur recommande : « Vous tous, entreprenez donc votre voyage d’un
joyeux, empressé et de bon gré ; que I’ange du Seigneur vous accompagne, et que soit
votre guide et patronne la bienheureuse Vierge Marie congue sans tache, dont vous
vous souvenez que c’est un devoir spécial de votre vocation de propager en tout lieu le
culte » (Au pére Honorat, in EO 1, 1, p. 11).

3 « Allez donc au nom du Seigneur, fils bien-aimé, vers cette portion de notre
famille qu’une si grande distance sépare de nous et que poursuivant de toute 1’affection
de notre cceur nous avons constamment présente et intimement unie a nous. Pour son
bien accomplissez fidélement le ministére qui vous est confié. Que la Trés Sainte et Im-
maculée Vierge Marie, notre mére trés aimante, vous garde assidiiment sous sa protec-
tion ; que 1’Ange de Dieu vous soit pareillement propice a I’aller et au retour ; pendant
ce temps, nous ne cesserons pas d’implorer du ciel une abondante pluie de grace pour
vous » (Au pére Tempier, 01.05.1851, in EO 1, 2, p. 14).

26 Au pére Guigues, 24.05.1846, in EO1, 2, p. 137.

27 « Maintenant, allez, fils aimé, a I’ceuvre qui vous est confiée ainsi que ceux que
nous avons choisis pour étre vos associés jusque dans ces régions extrémes de 1’Asie,
pour la plus grande gloire de Dieu, a promouvoir la et en tout lieu. Que la Trés Sainte
et Immaculée Vierge Marie notre prévoyante Meére vous garde assidiment sous sa pro-
tection. Que les anges de Dieu vous assistent ; et quant a nous, fils aimé dans le Christ,
nous ne cesserons pas d’implorer pour vous une abondante pluie céleste » (Au pere
Semeria, 24.10.1847, in EO 1, 4, p. 3).

2 Au pére Semeria, 25.01.1848,in EO 1,4, p. 9.

Marie dans la pensée et les autres écrits

209



Abel Nsolo Habell

210

Fondateur n’évoque pas la Sainte Vierge seulement pour les grands et
longs voyages missionnaires, mais aussi pour tous les autres déplace-
ments ordinaires®”. Le Fondateur note, par exemple, dans son Journal
du 11 juillet 1845, son départ pour Rome a 1I’occasion du mariage de
son unique niéce : « Je me suis rendu a des voeux si légitimes et je pars
avec Jeancard, a la garde de Dieu et de notre bonne Mere »*.

Appelés a propager la dévotion mariale, les Oblats chercheront
aussi a susciter I’amour de la Vierge Marie chez les fid¢les durant leurs
activités missionnaires. Le Fondateur insiste :

On n’oubliera pas non plus d’inspirer aux néophytes une dévotion
tendre pour la Bienheureuse Vierge Marie et de les initier aux prati-
ques pieuses, en I’honneur de I’Immaculée Meére, les plus assorties
a leur situation’'.

MARIE DANS L APOSTOLAT DES SANCTUAIRES

Pour répondre adéquatement au devoir de promouvoir la piété ma-
riale, le Fondateur encourage 1’apostolat dans les sanctuaires marials.
Ceux-ci deviennent, a ses yeux, de hauts-lieux de dévotion envers la
Bonne Mére pour les Oblats eux-mémes et pour les fidéles a leur char-
ge. Dans sa correspondance, bon nombre des lettres insistent sur I’im-
portance, voire méme la nécessité de la présence oblate dans ces lieux
consacrés spécialement a la promotion du culte & Marie. Les raisons
qui poussent le Fondateur a établir ses Oblats dans les sanctuaires sont
multiples comme on peut le remarquer dans cette lettre, écrite par lui-
méme, mais signée par 1’Evéque d’Avignon :

la congrégation des Missionnaires Oblats de Marie de la tres sainte
vierge Marie congue sans la tache du péché originel ; Voulant donner
une nouvelle preuve de notre affection paternelle pour nos ouailles,
et de notre sollicitude pastorale pour la sanctification du troupeau

¥ « Nous avons vu comment de 1816-1826, le V. Fondateur avait développé

dans son Institut naissant le culte de I’ITmmaculée Mére, soit par des acclamations lors
des exercices publics a la Mission d’Aix, soit par des invocations privées a réciter en
voyage » (L.-N. BOUTIN, La vie spirituelle de Mgr de Mazenod, p. 73).

39 Journal de Rome, 11.07.1845,in EO 1, 17, p. 175.

U Instruction de notre Vénéré Fondateur relative aux missions étrangeéres, Mai-
son générale, Roma, via Vittorino da Feltre, 5, 1936, pp. 14-15.



confi¢ a nos soins par la divine providence ; Nous avons appelé,
établi et constitué canoniquement dans la maison de Notre-Dame
de Lumiéres [...], une communauté des missionnaires, les chargeant
spécialement : 1- d’étre les gardiens du sanctuaire de Notre-Dame
de Lumiéres pour y perpétuer et y propager toujours davantage la
dévotion a la tres sainte Mére de Dieu, et y donner une bonne direc-
tion a la piété des fideles qui accourent dans ce saint lieu de toutes
les parties de notre diocése et de plus loin encore ; 2- d’évangéliser
toutes les paroisses de notre diocése soit par des missions, soit par
des retraites spirituelles, sur la demande qui leur en sera faite par
messieurs les curés, ou sur les indications que nous leur donnerons
directement nous-mémes ; 3- de donner des retraites spirituelles aux
prétres qui seront bien aise d’aller se recueillir quelques jours dans la
sollicitude a I’ombre du sanctuaire de la sainte Vierge*.

Du vivant du Fondateur, on compte déja bon nombre des sanctuai-
res confiés a la sollicitude des Oblats**. Dans ses écrits, les sanctuaires
se présentent essentiellement comme des lieux de priére, de ressource-
ment et de discernement spirituel, cadre favorable pour le recrutement
des vocations, endroits par excellence de la promotion d’une dévotion
mariale authentique et carrefour propice pour la conversion et la récon-
ciliation des ames.

Sanctuaires, lieux de priere, de ressourcement et de discernement
spirituel

Il va sans dire que les sanctuaires offrent un cadre propice pour
prier. On y prie pour tous les besoins et pour tout le monde sans oublier
le Fondateur lui-méme**. A notre Dame de Laus, le Fondateur offre le
sacrifice de la messe a I’intention de son pére malade afin d’obtenir

2 EOT, 18, pp. 187-188.

33 On peut citer Notre-Dame de Laus (1818), Notre-Dame de la Garde (1830/1831),
Notre-Dame de 1’Osier (1834), Notre-Dame des Lumiéres (1837), Notre-Dame de la
Croix de Parménie (1842), Notre-Dame du Bon Secours (1846), Notre-Dame de Sion
(1850), Notre-Dame de Talence (1853) et Notre-Dame de Cléry (1854).

3% Dans leurs pricres aux pieds de Marie, les Oblats n’oublieront pas d’avoir une
pensée pieuse pour I’ensemble de la Congrégation et spécialement de son Supérieur
général (EO L, 8, p. 122 ;1,9,p. 123 ; 21, p. 41 et 10, p. 268).

Marie dans la pensée et les autres écrits

211



Abel Nsolo Habell

212

de Dieu par I'intercession de la Sainte Vierge, son rétablissement®. Il
n’est pas rare que le pére de Mazenod rappelle a ses confréres que la
pastorale dans les sanctuaires répondent au devoir de propager le culte
marial leur ‘imposé’ par ’Eglise®. Les sanctuaires ne sont pas pour les
‘rendez-vous de dissipation per se divertir’ mais des lieux de ressour-
cement, de conversion et de renouvellement de la vie chrétienne”’. On
sait aussi que le Fondateur, toujours désireux d’une meilleure formation
des prétres, trouvera dans les sanctuaires un cadre paisible, un asile pré-
cieux pour leurs retraites et leur ressourcement spirituel.

La présence et la priere de Marie aident en ces saints lieux ou re-
gnent généralement le recueillement et le silence. Il conviendrait, pense
le Fondateur, d’y envoyer aussi sans hésiter ceux qui éprouvent le be-
soin d’un discernement spirituel personnel. C’est ce qu’il conseille tour
a tour au pere Mille, au Frére Saluzzo et au pére Verdet®.

35 « Jai offert ce matin, écrit le Fondateur a son pére, le saint sacrifice pour obtenir
de Dieu par la protection de la Sainte Vierge, votre prompt rétablissement. Nous conti-
nuerons pendant neuf jours a faire des prieres dans cette intention » (EO I, 15, p. 196).

3¢ C’était encore par une disposition admirable de la bonté de Dieu sur nous le
troisiéme célebre sanctuaire de la sainte Vierge que nous étions chargés de relever, de
servir, d’entretenir en employant toutes nos ressources temporelles et morales pour re-
mettre en honneur le culte de notre sainte Meére et propager sa dévotion conformément
aux fins de notre institut. Il me semblait m’entendre répéter les paroles des lettres apos-
toliques par lesquelles le souverain pontife approuvait notre institut et notre congréga-
tion » (Journal, 02.06.1820, in EO 1, 18, p. 179).

3TE. MAZENOD, Acte de visite de la maison de Notre-Dame de [’ Osier, 16 juillet
1835 (cf. Arch. Gén. OMI, DM IX 4).

38 Pour le Frére Saluzzo, mal en point dans sa vie religieuse, le Fondateur écrit au
pére Mille : « Vous ne me dites rien de Saluzzo, qu’en avez-vous fait ? Ma lettre, me
disiez-vous la derniere fois que vous m’avez parlé de lui, ne lui avait fait pas grande
impression. J’en conclus qu’il est bien malade. Je le plains de toute mon ame. Mon
dernier reméde était de le placer sous la protection de la sainte Vierge en le faisant
passer quelques temps a Notre-Dame [de Laus]. Qu’en est-il de lui ? A-t-il ouvert les
yeux ? S’est-il endurci ? Lors méme qu’il aurait enfin apercu le précipice, je pense qu’il
lui serait utile de venir a Notre-Dame, a moins que vous ne le jugez tellement raffermi
qu’il n’ait plus a vous donner des inquié¢tudes » (Au pére Mille, 19.12.1831, in EO 1,
8, p. 45). Et au Frére Saluzzo lui-méme, le pére de Mazenod écrit le 8 décembre 1831 :
« Vous viendrez d’abord a Notre-Dame du Laus pour vous placer jusqu’a nouvel ordre
sous le manteau de Notre Bonne Mére. C’est la derniere ressource que j’emplie pour
vous sauver ». Le Fondateur écrit le 23 septembre 1851 au pére Verdet : « nous péserons
tout au poids du sanctuaire. Venez avec tout ce qui est a votre usage comme ne devant
plus retourner a la Blachere, mais avant de quitter le Sanctuaire, invoquer avec ferveur



Sanctuaires, lieux de recrutement des vocations

Les sanctuaires apparaissent aussi comme des lieux stratégiques
d’ou partent les missionnaires. Apres s’étre ressourcés eux-mémes, ils
se dispersent dans les campagnes pour évangéliser. Pénétrés de la piété
envers Marie, ils peuvent alors la répandre chez les fideles. L’expé-
rience du Fondateur le contraint a insister sur la dimension mariale de
la vie chrétienne chez les jeunes. Il faut aussi dire que la petite Société
des Missionnaires Oblats éprouve un besoin cuisant en personnel. Le
Fondateur croit cependant que ce souci d’attirer les vocations doit étre
confi¢ a la Bonne M¢re. C’est pour cette raison que les sanctuaires ma-
rials confiés aux Oblats deviendront tres vite des lieux privilégiés pour
la priére et le recrutement des jeunes désireux de partager la vie reli-
gieuse oblate. Ainsi, écrit le Fondateur :

Je viens enfin, d’accepter ce service autant pour relever la dévotion
a la sainte Vierge que pour recruter s’il est possible quelques bons
sujets. Mais il me faut un personnel pour cet établissement, j’espére
placer a intérét sur ce fond de confiance en Marie¥.

Sanctuaires, lieux de conversion et de réconciliation

Déja dans la Bulle de I’approbation de la congrégation, le Pape
Léon XII indiquait clairement la tdche conférée aux Oblats de Marie
Immaculée ; celle de « ramener dans le sein de la miséricorde de Marie,
les ames des pécheurs ». C’est en réponse a cette mission que les Oblats
desservent les sanctuaires consacrés a la Vierge Marie. Ils mettent a pro-
fit ce cadre marial pour manifester la compassion maternelle de Marie
pour ’humanité®, inviter a la conversion, a la pratique des sacrements,
notamment la communion fréquente, la pénitence et la réconciliation.
Les ¢éloges des fideles et des Curés ne manquent pas vis-a-vis des mis-

la Tres sainte Vierge pour qu’elle nous obtienne les lumiéres qui nous sont nécessaires
pour prendre une détermination conforme au bon plaisir de Dieu, a 1’édification de
I’Eglise, utile au salut des 4mes et a votre propre sanctification. C’est vous dire beau-
coup en peu de mots » (Au pere Verdet, 23.09.1851, in EO 1, 2, p. 26).

3 A Monsieur ’Evéque de Montréal, 06.02.1845, in EO 1, 1, p. 121.

4 E. DE MAZENOD, Lettre Circulaire aux Curés du diocése de Marseille, 21
septembre 1843.

Marie dans la pensée et les autres écrits

213



Abel Nsolo Habell

214

sionnaires Oblats qui travaillent pour la conversion des cceurs dans les
sanctuaires :

Au besoin on pourrait consigner ici le ttmoignage de M. le Curé de
Chorges qui a constamment habité le Laus deés une époque antérieure
a notre prise de possession et de tant d’autres personnes qui en font
chaque jour I’observation. Ils ’attribuent tous avec raison au soin
que la Congrégation a toujours pris de remplir sa mission dans ce
lieu de bénédiction. De 1a un concours toujours croissant de fideles
qui accourent aux pieds de notre bonne Meére, assurés qu’ils sont de
rencontrer sur les marches du trone terrestre de la Reine du Ciel des
ministres z¢lés de son divin Fils, spécialement chargés de réconcilier
les pécheurs sur lesquels cette Mére de miséricorde appelle par sa
puissante protection le pardon et la paix. De la tant de conversions.
De 1a un renouvellement de ferveur pour tant d’ames pieuses que la
bonne odeur des parfums de Marie, 1’éclat des merveilles qu’elle ne
discontinue pas d’opérer, et il faut dire, 1’édification qu’elles se pro-
mettent a la vue d’une communauté réguliére, attirent journellement
dans le sanctuaire*'.

Cet aspect de la conversion des pécheurs est extrémement impor-
tant ; méme si les sanctuaires marials promeuvent la dévotion a Ma-
rie, ils se préoccupent avant tout de I’évangélisation des fidéles et la
conversion des ames. Pour le Fondateur, la spiritualité¢ des sanctuaires
reste fortement christologique ; c’est pourquoi, on y développera aussi
la dévotion au Sacré-Ceeur de Jésus et incitera les fideles a communier
fréquemment. C’est avant tout le souci d’annoncer le Christ et I’Evan-
gile qui justifie la présence ses Missionnaires Oblats dans les sanctuai-
res marials :

C’était le Sauveur notre chef qui nous remettait ces sanctuaires et
qui nous y plagait comme dans une citadelle d’ou nos missionnaires
devaient se répandre dans les divers dioceéses pour y précher la pé-
nitence et y recueillir ces admirables fruits de conversion qui font le
sujet de notre incessante admiration et de 1’édification de tous ceux a
qui la connaissance en parvient*.

4 E. MAZENOD, Acte de visite de la maison Notre-Dame de Laus, 18 octobre
1835.
42 Journal, 02.06.1837, in EO 1, 18, p. 180.



Sanctuaires, lieux par excellence du culte marial et école de la vraie
dévotion

Les missionnaires Oblats de Marie Immaculée ont su développer
des le début de la congrégation une dévotion mariale comme leur de-
mandait la premiere Regle, de « regarder Marie toujours comme leur
Mere ». Dans les premicres prédications de mission, ils n’aménagent
aucun effort pour partager cette dévotion avec leurs fideles. La Bulle du
Pape Léon XII, en approuvant la congrégation, leur donnait une nouvel-
le impulsion sur la dimension mariale de leur vie et de leur apostolat car
désormais comme premiére famille religieuse dédiée a Marie Immacu-
1ée, ils doivent conduire a Marie les ames des pécheurs (ad eius Matris
misericordiae sinum perducere conentur hominis). A la vérité, c’est le
Seigneur Jésus Christ lui-méme qui confie aux Oblats, par le truche-
ment de son Vicaire sur terre, cette deuxieéme mission de promouvoir le
culte marial aprés celle d’évangéliser les pauvres des campagnes. Dans
cette perspective, les sanctuaires marials deviennent des lieux de prédi-
lection pour promouvoir la dévotion a Marie Immaculée :

Nous étant rendus a Notre-Dame de 1’Osier pour y visiter le nouvel
établissement que la providence a ménagé a notre Congrégation, no-
tre premier soin a ¢té de remercier le Seigneur de la faveur insigne
qu’il a daigné nous accorder en nous appelant dans ce sanctuaire
pour y relever le culte de la Trés sainte Vierge, et puiser dans le sein
de cette bonne Meére les graces qui sont nécessaires aux sujets de
notre Institut pour s’acquitter dignement du grand ministére apos-
tolique qu’ils doivent exercer dans ces contrées [...]. Mgr I’Evéque
de Grenoble [...] s’est enfin déterminé a appeler notre Congrégation
spécialement chargée par 1’Eglise de propager le culte de Marie, et
consacrée par une vocation expresse a la conversion des ames, afin
qu’elle travaillat efficacement a ramener la dévotion de Notre-Dame
de I’Osier a sa primitive institution en méme temps qu’elle emploie-
ra un certain nombre de ses membres au saint ministeére des missions
dans le diocése. Ainsi, la Congrégation est placée a I’Osier précisé-
ment selon 1’esprit de son Institut pour évangéliser les ames les plus
abandonnées de ce vaste diocése, et pour contribuer de tout son pou-
voir a relever la gloire de la Sainte Vierge en donnant une meilleure

Marie dans la pensée et les autres écrits

215



Abel Nsolo Habell

216

direction a la dévotion des fidéles envers cette bonne Mére de tous
les chrétiens, notre bien-aimée patronne®.

Pas plus tard que six mois, le pere de Mazenod rappelle, sans jam-
bages, I’agréable devoir imposé par I’Eglise a sa congrégation :

Puisque la divine providence nous a appelés pour remettre en hon-
neur la dévotion a Notre-Dame de Lumicéres, il faut accomplir notre
mission en entier, et rétablir en méme temps ce que le Seigneur ne
voulu pas séparer dans la manifestation de sa puissance et de sa vo-
lonté. On fera pour cela un appel aux fidéles*.

Au début du mois de juin 1837, le Fondateur insistera avec force
et par plusieurs fois sur I’obligation de propager la dévotion mariale.
Certainement, les circonstances s’y prétaient, car le 2 juin de la méme
année, en la féte du Sacré-Coeur de Jésus, les Oblats s’établissaient au
sanctuaire Notre-Dame des Lumiéres, sixiéme maison de la congréga-
tion et troisiéme prise de possession d’un sanctuaire marial. Aprés une
longue pricre d’adoration au Saint-Sacrement, le Fondateur mis la nou-
velle communauté sous la protection de Jésus, Maitre et Sauveur. 11 voit
le fait d’étre placés au sanctuaire comme une occasion précieuse, mieux
providentielle de redresser la piété mariale des fideles :

C’était encore par une disposition admirable de la bonté de Dieu
sur nous le troisiéme céleébre sanctuaire de la sainte Vierge que nous
étions chargés de relever, de servir, d’entretenir en employant toutes
nos ressources temporelles et morales pour y remettre en honneur
le culte de notre sainte Mére et propager sa dévotion conformément
aux fins de notre institut. Il me semblait m’entendre répéter les pa-
roles des lettres apostoliques par lesquelles le souverain Pontife ap-
prouvait notre institut et notre Congrégation®.

4 Acte de visite de la maison de Notre-Dame de 1’Osier, 16 juillet 1835 (Voir Arch.
Gén. OMI, DM IX 4). Le Fondateur écrira plus tard dans le méme sens pour confirmer
la nécessité de I’apostolat marial de la Congrégation : « [...], nos missionnaires sont
spécialement appelés a travailler dans les diocéses méridionaux, dont ils connaissent
I’idiome, et qu’étant placés par le Saint-Siége sous la protection de la Sainte Vierge, ils
ont une prédilection particuliére pour se fixer dans les sanctuaires qui sont consacrés en
son honneur » (A Mgr Dupont, 07.12.1836, in EO I, 13, p. 130).

4 Journal, 02.06.1837,in EO1, 18, p. 178.

4 Ibidem., p. 179.



Le lendemain, 3 juin de la méme année, le Fondateur adresse une
lettre au peére Casimir Aubert, alors maitre des novices a Marseille en
insistant une fois de plus sur le méme sujet :

C’est une chose admirable que de nous voir chargés ainsi des sanc-
tuaires les plus célebres de la sainte Vierge. Il semble que le bon
Dieu nous ménage le moyen d’accomplir les desseins de sa Provi-
dence et de nous acquitter du devoir qui nous a été imposé par le
Chef de I’Eglise lorsqu’il institua notre Congrégation®.

Le 9 juin 1937, le Fondateur revient a la charge et avec beaucoup
plus de clarté sur la promotion du culte marial. A ses yeux, ses mission-
naires Oblats sont

les gardiens du sanctuaire de Notre-Dame de Lumiéres pour y per-
pétuer et y propager toujours davantage la dévotion a la trés sainte
Mere de Dieu et y donner une bonne direction a la piété des fide-
les*.

Les sanctuaires marials sont, a n’en point douter, une école de la
« vraie dévotion », d’une piété mariale juste et authentique. Par école,
nous entendons un espace approprié pour instruire et éduquer. Cela sup-
pose une bonne et précise information sur la doctrine qui attribue a
Marie sa juste place dans le plan du salut sans obstruer en rien celle de
Jésus Christ, I’Unique Sauveur et Médiateur entre Dieu et les hommes.

Le Fondateur ne cessera de tirer I’attention des Oblats et spéciale-
ment ceux qui sont affectés dans la pastorale des sanctuaires de donner
une bonne direction a la dévotion mariale des fidéles. On doit recon-
naitre que le culte a Marie, si on y prend garde, ainsi que certaines de
ses expressions peuvent préter le flanc a la confusion, voire méme a
I’hérésie. Pasteur averti, Monseigneur de Mazenod connait ce terrain
glissant qu’est la piété mariale. Son amour pour Marie Immaculée vou-
drait étre profond mais aussi orthodoxe, c¢’est-a-dire, en syntonie avec
la doctrine de I’Eglise. Dans son entreprise de « donner une meilleure
direction a la piété populaire », il insistera pour que les missionnai-
res Oblats s’adonnent a une sérieuse pastorale promouvant une juste et
authentique dévotion envers la Mére de Dieu. Cette pastorale doit viser,

46 Au pére Casimir Aubert, 03.06.1837,in EO 1, 9, p. 33.
47 Journal, 09.06.1837, in EO 1, 18, p. 187.

Marie dans la pensée et les autres écrits

217



Abel Nsolo Habell

218

selon le Fondateur, quatre objectifs principaux, a savoir : combattre les
abus (en corrigeant surtout les erreurs et en évitant les exagérations),
indiquer la bonne direction (en instruisant les fidéles sur la vraie dévo-
tion), conduire les ames a Marie (conformément a la seconde fin de la
congrégation regue de I’Eglise) et privilégier la conversion des cceurs.
C’est pourquoi, il écrit :

souvenez-vous que la Providence vous a placés au service de ce
sanctuaire pour donner une meilleure direction a la dévotion des peu-
ples. Que leur veeu a la sainte Vierge les conduise a la conversion par
votre ministére*®.

Mais choqué par certaines extrapolations, le Fondateur sera encore
plus explicite en appelant a corriger vertement les erreurs pour que la
gloire de Marie ne dame pas le pion a celle de Jésus ni ne lui fasse mau-
vais écran. Les hommages a Jésus Sauveur doivent toujours dépassés
ceux que I’on rende a sa Mére :

Je suis allé visiter I’église des Aygalades. Proal était ravi de pouvoir
me montrer la magnificence de son trone de la sainte Vierge pour le
mois de mai. C’est encore la statue de la sainte Vierge, placée sur
I’autel ou repose la divine eucharistie; jamais autel n’a été paré de la
sorte pour 1’exposition solennelle du trés saint sacrement. Les chan-
deliers et les fleurs partent du bas du sanctuaire et s’élevent jusqu’a
la hauteur démesurée ou est placée la statue. Ce genre de décoration
prend dans tout le diocése. Je ne crois pas qu’on puisse le tolérer.
Ce sera une des premicres choses que je réformerai. Je m’apergois
qu’insensiblement le culte extérieur que 1’on rend aux statues de la
sainte Vierge dépasse de beaucoup en pompe et en hommages sen-
sibles celui que I’on accorde a notre Seigneur dans la divine eucha-
ristie. Cela s’applique aux processions comme aux fétes. Il y a long-
temps que je suis choqué de cette inconvenance qui est poussée a
I’excés par la manie que 1’on a dans ce pays-ci de vouloir toujours
faire quelque chose de plus que son voisin. Ils aiment essentielle-
ment a faire la chapelle. Passe pour cela, mais que I’on ne s’écarte
pas de I’esprit fondamental de notre sainte religion®.

4 Au pére Guigues, 03.09.1835,in EO 1, 8, p. 172.
4 Journal, 18.05.1837, in EO 1, 18, pp. 159-160.



A peine nommé Evéque titulaire de Marseille, Mgr de Mazenod
considere trés grave 1’abus de glorifier la Vierge Marie plus que le
Christ ; il se résout non seulement de corriger ces erreurs ponctuels,
mais aussi de faire du redressement de la piété mariale un des program-
mes-clés de sa pastorale épiscopale :

J’ai encore remarqué aux Caillols qu’a I’occasion de la féte de la Na-
tivité, le curé avait placé la statue de la Vierge sur 1’autel précisément
au-dessus de 1’exposition en marbre ou doit étre placé le saint sacre-
ment lorsqu’on I’expose. L’autel était garni en forme de reposoir, en-
touré de chandeliers et de vases jusqu’a terre. Aux pieds de la statue,
étaient placés un grand nombre de cierges trés rapprochés donnant
une clarté de lampions, ¢’est-a-dire trés vive. Certainement on n’en a
jamais fait la moitié pour le saint sacrement dans cette église depuis
qu’elle est batie. Je me confirme toujours plus dans la résolution de
corriger cet abus trés grave a mes yeux>’.

Il faudrait une étude compléete pour comprendre davantage les rai-
sons et surtout recueillir le fruit que procurait I’apostolat des Oblats
dans les sanctuaires marials a leur charge. On trouverait sans doute que
les bienfaits de cet apostolat profitaient tant aux fideles et aux Oblats
eux-mémes. Quoi qu’il en soit, les sanctuaires marials confiés aux mis-
sionnaires Oblats devenaient treés vite de véritables terrains de mission
ou la jeune congrégation combine assez bien la fin premiére de son
charisme d’évangéliser les pauvres et la seconde lui confiée par I’Eglise
de promouvoir le culte a la Vierge Marie. Dés 1’origine de la congréga-
tion, le pére de Mazenod comprit les enjeux pastoraux des sanctuaires
comme lieux stratégiques et plaques tournantes de la pastorale des dio-
ceéses. Eu égard a tous les avantages, surtout spirituels, que les Oblats
tiraient de I’apostolat dans les sanctuaires, le Fondateur ressentait le
fait de quitter un sanctuaire marial comme une vraie perte et une grande
épreuve. La nouvelle de déguerpir un sanctuaire marial, surtout lorsque
les Oblats y sont contraints, déchirait le coeur du Fondateur et devenait,
pour reprendre ses propres mots, « un sujet de trouble et d’inquiétude »,
voire méme une « atroce persécution »°'.

50 Idem., pp. 271-272.
1 Le cas par exemple du sanctuaire Notre-Dame de Laus, dans le diocése du Gap,
que les Oblats desservent depuis 1818. Mgr Augustin de La Croix d’Azolette, Evéque

Marie dans la pensée et les autres écrits

219



Abel Nsolo Habell

220

En effet, les missionnaires Oblats de Marie Immaculée desservent
par exemple le sanctuaire Notre-Dame de Laus dans le diocése du Gap
depuis 1818. Un nouvel Evéque décida brusquement de les faire rem-
placer. La déception du Fondateur fut partagée par tous les Oblats ainsi
que bon nombre des fidéles. Ils ressentirent tous, comme un seul hom-
me, la douleur de devoir quitter un sanctuaire marial et de renoncer a un
apostolat si fructueux ; I’émotion, les regrets et les larmes scellérent ce
moment d’épreuve :

Leur départ fut accompagné d’inexprimables émotions, écrit Mgr
Jeancard. Le moment douloureux étant d’arrivé, on vit ces pauvres
religieux se prosterner une dernicre fois au pied de 1’autel de Marie,
ou tout leur rappelait tant de faveurs obtenues ; puis, leur longue
priere terminée, baiser en les mouillants de leurs larmes les dalles du
lieu saint et, le baton du missionnaire des Alpes a la main, s’¢éloigner
tristement, non sans jeter encore de temps en temps un regard de
regret et d’amour sur ces murs sacrés si longtemps témoins de leur
z¢le pour les ames et de leur filiale dévotion pour la Mére de Dieu
[...]. Ils partirent, suivis des veeux et des bénédictions des fideles et
d’un bon nombre de prétres touchés de leur humble et généreux ré-
signation®2,

Il en fut de méme partout ou les Oblats quittaient, de gré ou de
force, I’un ou I’autre sanctuaire marial. Au-dela des émotions suscitées
par ces départs, le moins qu’on puisse dire est que les Oblats trouvaient
dans ces lieux de pelerinages que sont les sanctuaires marials un terrain
propice pour leurs activités apostoliques et missionnaires. Les sanctuai-
res marials, qualifiés de « mission sur place » permettaient d’évangéliser
et de convertir les fidéles attirés par la dévotion a Marie et par les fétes

de Gap (de 1837 a 1840) demande unilatéralement aux Oblats de céder le sanctuaire a
une société des missionnaires diocésains. Mgr Louis Rossart qui prend le réne du dio-
cése du Gap en 1840 exécute cruellement le plan de son prédécesseur en 1841. Le Fon-
dateur digere mal cette décision qui le trouble par ailleurs ; voila pourquoi, il emploie
des mots tres forts pour exprimer son regret et sa déception : « Lettre de Mgr 1’évéque
de Gap. Je ne ’ai pas ouverte, tant d’inquiétude. Quelle monstruosité ! Un évéque sus-
cite une si atroce persécution contre une congrégation qui fait tant de bien depuis vingt
ans dans le diocese qu’il est venu gouverner. Je n’ai pas le courage d’entamer le récit
de ce tas d’infamies » (Journal, 19.11.1839, in £O I, 20, p. 159. Voir aussi J. LEFLON,
Eugene de Mazenod..., t. 111, p. 730).
52J. JEANCARD cité par Y. BEAUDOUIN, EO 1, 9, p. XIV.



solennelles organisées en son honneur®. Les sanctuaires connaissaient
un tel succeés parce que les missionnaires pouvaient, croyons-nous, y
atteindre plus facilement leur double mission : évangéliser les pauvres
et en méme temps cultiver la dévotion mariale.

MARIE ET LA FORMATION DES OBLATS

Il est intéressant de constater qu’aux yeux du pere de Mazenod,
la Vierge Marie prend soin des vocations oblates des le début de leur
formation. Aussi, est-t-il normal que ceux qui deviennent Oblats res-
sentent leur vocation comme une nouvelle vie engendrée par I’Esprit
du Pére grace a ’intercession de la Bonne M¢ére. D’ou le sens de cette
exhortation en vue d’obtenir les vocations :

Il faudrait pour cela que nos maisons fussent plus fournies de su-
jets, mon Dieu ! Prions efficacement pour que le Pére de famille
nous envoie des ouvriers pour cultiver la vigne qu’il nous a confiée.
Cette grace, il appartient a notre bonne Mére de nous 1’obtenir pour
la gloire de son divin Fils ; demandons-la-lui avec ferveur et persé-
vérance™.

Quelques fois, le Fondateur pense aussi que pour attirer les voca-
tions, la priere des Oblats décédés (qu’il appelle nos saints) soit utile ;
cependant, il insiste fortement sur le secours de la Sainte Vierge et de
Saint Joseph pour aider la congrégation dans le recrutement des ouvriers
apostoliques.

il n’y a pas une mission qui ne réclame des secours, c’est que partout
le champ est vaste et le z¢le infatigable. J’espérais que nos saints en
arrivant au ciel obtiendraient du Pére de Famille d’autres ouvriers
pour cultiver sa vigne. Dieu veut apparemment exciter notre ferveur
par le sentiment du besoin et notre confiance en sa bonté ; ne nous
décourageons donc pas et continuons a prier pour obtenir ce que
nous désirons a si juste titre ; invoquons la sainte Vierge et saint Jo-
seph pour nous aider dans notre grand besoin®.

53 J. LEFLON, Eugéne de Mazenod..., t. 111, p. 731.
5% Au pére tempier, 13.04.1826, in EO1, 7, p. 88.
55 Au pére Vandenberghe, 21.04.1855, in EO 1, 11, p. 265.

Marie dans la pensée et les autres écrits

221



Abel Nsolo Habell

222

Encore aujourd’hui, faut-il le reconnaitre, le nom de Marie attire un
peu partout bon nombre des vocations en méme temps qu’il contribue
a I’expansion de la congrégation®. Le contenu du texte du directoire
mis a la disposition des novices traduise I’esprit et le genre de dévotion
exiges aux Oblats : « la dévotion que nous devons avoir pour la divine
Marie est toute singuli¢re, et ne doit se rencontrer nulle autre part dans
un si haut degré que chez nous »¥. Morabito a raison lorsqu’il écrit que
ce texte comprend « le résumé de tout ce que Mgr de Mazenod pensait
sur la dévotion a Marie Immaculée, sur son objet, sur ses motifs, sur
ses qualités »*®. Le Fondateur adopte ce directoire, méme s’il n’est pas
de sa propre main, pour donner des normes fondamentales aux novices
qui en sont a leur début dans la Société. Il cherche a nourrir leur amour
envers Marie, Patronne et Mére de la congrégation. Bref ; le Fondateur
voudrait inculquer a ses recrus une mentalité, un esprit marial. En par-
courant justement ce directoire, le lecteur est frappé tant par 1’élégance
du style que par la profondeur du contenu ; les interrogations, les ex-
pressions et les images sont de toute beauté :

Est-il possible d’aimer véritablement Jésus sans aimer sa divine
Mere ? Et surtout maintenant que la dévotion a cette Vierge incom-
parable se diffuse d’une maniére impressionnante, produit des fruits
admirables de conversion et de grace [...], quelle honte pour nous,
ses fils, ses Oblats, si nous ne 1’aimions d’un amour ardent, si nous
n’avions pour elle un dévouement sans bornes ! Elle est notre Mére.
Elle a droit de notre part a un échange de tendresse filiale. Tous,
nous lui devons la vocation a la Congrégation, nous attendons tous
d’autres abondantes graces pour le futur ; nous devons donc avoir
une reconnaissance sans limites pour ses bienfaits et une confiance
correspondante a sa bonté. Elle sera notre refuge [...], notre force
dans la faiblesse, notre avocate auprées de Dieu [...], notre consola-
tion dans 1’angoisse de 1’épreuve [...], chemin plus court et plus sir

5¢ Particulierement dans les pays comme I’Italie, le Sri Lanka, 1’Inde, Philippi-
nes, le Lesotho et bien d’autres, le nom de la Sainte Vierge Marie demeure le motif
secret qui attirent bien des jeunes vocations dans la Congrégation : « [...] sono state
dagli Oblati intitolate o dedicate alla Madonna, un po’ dovunque, a testimonianza di
un amore a Maria che ¢ anche il segreto di una straordinaria diffusione dell’Istituto nel
mondo » (DI BENEDETTO A.-PELIS F., Il cuore immacolato di Maria, p. 215).

57 Directoire du noviciat de Notre-Dame de I’Osier, 1853.

58 J. MORABITO, « L’Immaculée dans la spiritualit¢ du Fondateur », p. 53.



vers I’amour de Jésus, la dévotion a Marie et surtout a Marie Imma-
culée est aussi le moyen le plus puissant pour obtenir la conversion
des pécheurs [...]. Bien des motifs pour nous consacrer sans réser-
ve au culte de notre Bonne Meére ! Nous ferons tout pour lui don-
ner les signes de notre amour, ou avec exercices de piété ou avec le
zele dans I’imitation de ses vertus. Nous chercherons de Iui plaire en
tout. Quand on aime, on trouve mille moyens de témoigner sa ten-
dresse®.

Ce directoire composé pour le noviciat de Notre-Dame de 1’Osier®
en 1853 mentionne bien d’autres priéres et pratiques en relation avec la
Sainte Vierge comme le traditionnel Angelus Domini, la priere O Jesu
vivens in Maria de Condren retouchée par Olier, les Samedis en 1’hon-
neur de Marie et le mois de mai qui lui est enticrement consacr¢.

Pour le Fondateur, il s’agit moins de multiplier les exercices exté-
rieurs que de conformer toute sa vie a celle de Marie, de vivre continuel-
lement en sa compagnie et sous son regard. Les priéres et les pratiques
a ’honneur de Marie ne sont que des expressions, d’ailleurs limitées,
d’un amour plus grand et plus profond envers cette Bonne Mére. C’est

% Directoire du noviciat de Notre-Dame de 1’Osier, 1853, pp. 168-171.

60 11 faut dire que ce n’est pas par hasard que le noviciat des Oblats de Marie
Immaculée est placé a Notre-Dame de I’Osier depuis 1841 ; cette terre de ['Osier mira-
culeux a une belle histoire : « Le sanctuaire de Notre-Dame de I’Osier est situé dans le
diocese de Grenoble et date du XVII¢ si¢cle. Le 25 mars 1649, en la féte de I’ Annoncia-
tion, alors chomée, un calviniste nommé Pierre Port-Combet alla dans son champ tailler
ses osiers. Au premier coup de serpette, le sang jaillit en abondance de la tige jusque sur
ses vétements. Epouvanté, il s’enfuit et rentra chez lui. Bien que le bruit du prodige se
répandit promptement, il fallut une autre intervention de la Vierge pour le convertir. Ce
fut sept ans apres, en 1656; un jour qu’il conduisait sa charrue a trois cents métres de 1a,
il fut arrété soudain par une apparition de la Vierge, qui lui reprocha son incrédulité. Sur
cette terre de I’osier miraculeux, un oratoire fut construit et bientdt transformé en église
plus vaste. Une chapelle s’¢leva aussi a I’endroit ou la Sainte Vierge s’était manifestée;
on la nomma la chapelle de Bon-Rencontre. En 1830, M. Dupuy, ancien Oblat, s’établit
a I’Osier dans I’intention de remettre en honneur 1’ancien sanctuaire. Ne pouvant suf-
fire a la besogne, il obtint de Mgr de Mazenod le P. Dassy. Un mois plus tard, en avril
1834, avec I’agrément de 1’évéque de Grenoble, la communauté oblate y fut installée
[...]. Pour commémorer la définition du dogme de I’Immaculée Conception, on ¢leva a
la chapelle de Bon-Rencontre une haute tour qui devait servir de piédestal a une statue
monumentale de la Vierge. En 1841, le noviciat fut établi dans la maison de 1’Osier »
(Voir J. PIELORZ, Les Chapitres généraux au temps du Fondateur, Coll. Archives
d’histoire oblate, Ottawa, Ed. des Etudes Oblates, 1968, p. 114).

Marie dans la pensée et les autres écrits

223



Abel Nsolo Habell

224

pourquoi, 1’Oblat vivra toujours dans une attitude de reconnaissance
permanente envers celle qui ne cesse d’intercéder en sa faveur en lui
obtenant des graces au-dela de ce qu’il demande. Eugéne de Mazenod
vivait lui-méme dans cet esprit de gratitude perpétuelle :

il me semble qu’il ne me serait pas possible de ne pas conserver dans
mon ame un sentiment habituel de reconnaissance qui me porte a
louer, a bénir, a remercier Dieu, Notre Seigneur Jésus-Christ, et dans
les proportions convenables la sainte Vierge, les saints Anges et les
saints auxquels je me crois redevable de la protection et des conso-
lations que j’éprouve®!.

Il reste cependant vrai que la meilleure fagon de remercier la Vierge
Marie est de se rendre soi-méme digne d’elle, digne de porter son nom ;
c’est donc toute la vie de I’Oblat qui devient un magnificat, c’est-a-dire,
une action de grace lorsqu’elle est pénétrée des sentiments ainsi que des
vertus de Marie :

Remerciez-en le bon Dieu et la Sainte Vierge et continuez de vous
rendre dignes de cette puissante protection, par une vie exemplaire
qui répande au loin la bonne odeur de Jésus Christ et qui prouve hau-
tement qu’il est encore des hommes qui, au milieu de la démoralisa-
tion qui a atteint méme le clergé, ont su comprendre les voies de ce
divin maitre et suivre fidélement ses conseils®.

Marie Immaculée sera, apres Jésus, la personne que les novices
doivent mieux connaitre et aimer. Parce qu’ils veulent se consacrer a
Dieu suivant le modeéle de Marie, il sied qu’ils apprennent d’elle ce
qu’est I’entiere oblation. Fils de prédilection de la Sainte Vierge en rai-
son de leur vocation d’Oblat de Marie, les novices apprécient a sa juste
valeur le nom que la congrégation porte comme un titre de famille. En
réalité, cette faveur providenticlle de partager avec bonheur le nom de
Marie est une interpellation a laquelle ils tenteront de répondre durant
toute leur vie consacrée. En ce qui concerne la piété mariale des Oblats,
le texte du directoire des novices place la barre tres haut, car il exige,
rappelons-le, une dévotion toute singuliére qu’on ne rencontre nulle
part dans un si haut degré :

1 Au pére Tempier, 10.01.1826, in EO1, 7, p. 11.
2 Au pére Guigues, 10.10.1834,in EO1, 8, p. 118.



Apres la dévotion envers la personne sacrée du Sauveur, les novices
de la société, doivent consacrer tout ce qu’ils ont d’amour envers
sa trés Sainte Mere, la glorieuse et Immaculée Vierge Marie. Il ne
s’agit point ici d’une dévotion ordinaire, telle que la professe tous les
chrétiens, il ne s’agit pas seulement de cette dévotion plus spéciale,
dont I’honorent ceux qui parmi les ecclésiastiques sont plus fideles a
la sainteté ; la dévotion que nous devons avoir pour la divine Marie
est toute singuliére, et ne doit se rencontrer nulle autre part dans un
si haut degré que chez nous. Ce que nous ne sommes pas seulement
les enfants de Marie comme le sont les chrétiens et en particulier les
Ministres de I’Eglise : mais nous sommes ses enfants d’une maniére
plus spéciale, c’est Jésus Christ qui nous a donné sa Mére par 1’or-
gane de son Vicaire sur la terre, nous portons son nom et nous avons
tout quitté pour lui appartenir, pour avoir le bonheur de nous dire
ses enfants. Quelle grace, quelle faveur ! Comme nous devons 1’es-
timer, et que sont tous les sacrifices en comparaison de ce que nous
avons obtenu en échange : étre les enfants de Marie, appartenir a sa
famille chérie, marcher sous son étendard et sous quel titre ! Le plus
glorieux, celui de son Immaculée Conception. Comprendrons-nous
jamais assez la grace que Dieu nous a fait de nous appeler a une telle
vocation ?%.

Le directoire enchaine avec des acclamations émouvantes, trou-
vant difficilement les mots :

O novices de la Trés Sainte et Immaculée Vierge Marie. Ah ! si vous
vous saviez quelle faveur Dieu vous a faites en vous plagant dans
la famille chérie de sa Divine Mére. Quelle que soit votre tendres-
se, votre reconnaissance et votre dévotion envers Marie, jamais elle
n’égalera la grandeur de son amour pour vous. Jamais vous ne com-
prendrez tout ce qu’elle fait pour vous et tout ce que vous lui devez
dans la suite®.

La Bonne Mére ne se contente pas seulement de susciter les voca-
tions oblates, mais aussi de les accompagner et de les aider a perdurer
dans cet état de consécration religicuse. C’est en ce sens que le pére de
Mazenod recommande au pére Richard de remercier la Vierge Marie en

 Directoire du noviciat de Notre-Dame de 1’Osier Novices, 1853.
% Ibidem.

Marie dans la pensée et les autres écrits

225



Abel Nsolo Habell

226

continuant d’implorer son intercession maternelle pour la persévérance
des novices :

Je prends bien part a votre joie pour les nombreuses recrues que la
bonne Meére vous a envoyées a la fin de vos supplications vers elle.
Insistez pour qu’elle brise encore les obstacles qui s’opposent a la
venue des deux que vous regrettez. Il parait que vous avez trouvé
la fibre qui résonne dans son cceur maternel. Ne vous lassez pas de
I’invoquer cette bonne Mére et pour la vocation et pour la persévé-
rance de tous ceux qu’elle nous accorde ou nous obtient de son divin
Fils®.

Le Fondateur tient a une bonne formation des candidats Oblats.
Dans la lettre qu’il adresse au pére Semeria de Jaffna en 1848, il ex-
prime le souci qui I’habite toujours, celui d’une formation théologi-
que solide qui prépare efficacement les jeunes Oblats a la mission. Ni
les besoins de la mission ni le manque du personnel ne peuvent servir
de prétexte pour compromettre la formation des Oblats. Ceux-ci ont
besoin de bien apprendre leur métier®®. Au Frére Alexis Bremond qui
s’absente durant une semaine du noviciat pour assister sa mére malade,
le Fondateur fait comprendre a la malade qu’il serait bon que 1’absence
ne dépasse pas un mois ; ce qui pourrait étre préjudiciable pour les
¢tudes de son fils : « Huit jours me semblent un temps suffisant pour
consoler les parents »*7.

Le pére de Mazenod est convaincu de la nécessité d’une bonne for-
mation, ¢’est pourquoi, il interpelle aussi les formateurs de prendre soin
des candidats comme on 1’a fait pour eux, car dit-il, « tout le bien futur
est [a ». Dans une lettre au pere Mille en 1831, il rappelle a ce vaillant
formateur les exigences de sa tache aupres des étudiants :

Restez le plus possible avec votre communauté [...]. Je ne dois pas
vous dissimuler que nos nouveaux éléves s’attendent a trouver auprés

 Au pére Richard, 04.09.1852, in EO 1, 11, p. 98.

% Le Fondateur écrit a ce propos : « Je tiens a ce qu’ils aient fini leurs études théo-
logiques pour étre plus utiles a la mission et ne jamais se compromettre ; en les pressant
trop, on les exposerait a ne jamais apprendre ce qu’il faut savoir » (Au pére Semeria,
22.11.1848, in EO 1, 4, p. 24).

7 Au pére Courtes, 13.08.1824, in EO 1, 6, p. 159.



de vous une solide instruction, bonne direction et grands exemples.
J’espére qu’ils ne seront pas trompés dans leur attente®s.

Mais pour que I’ceuvre de la formation produise les fruits escomp-
tés, il est nécessaire que les formateurs et les formés, tous ensemble se
confient a la sollicitude maternelle de la Vierge Marie. Eugéne de Ma-
zenod la désigne comme Patronne de nos séeminaires® dans la Régle de
1853 comme ce fut le cas au grand séminaire de Saint-Sulpice a Paris.
Formé justement a 1’école des sulpiciens, le Fondateur est convaincu
que c’est en Marie et par elle que I’Esprit forme les futurs prétres selon
le coeur de Jésus. On connait la célébre expression : Formare Christum
in clericis favente Immaculata (former le Christ dans les clercs sous
les auspices de son Immaculée Mére). Aux formateurs et aux formés,
le Fondateur adresse la méme recommandation d’invoquer sans cesse
la Sainte Vierge afin qu’elle attire sur ceux qui ont quitté le monde les
graces nécessaires pour leur vocation :

N’oublions pas la sainte Vierge votre patronne ; je la crois destinée a
apaiser le courroux du ciel par sa puissante médiation auprés de son
divin Fils dont les hommes ont méprisé la rédemption. I faut obtenir
par elle que Jésus-Christ prie pour ceux méme devenus si nombreux
pour lesquels il a dit qu’il ne priait pas. Non pro mundo rogo. Cette
pensée m’est familiére, je vous la communique en vous bénissant et
vous embrassant™.

Le Fondateur intervient aussi dans plusieurs cas en recommandant
le recours a la Vierge Marie soit pour discerner la vocation soit pour
persévérer au sein de la Société ou tout simplement pour obtenir I’aide
de la Bonne Mére dans certaines circonstances particuliéres de la vie.
Le cas, par exemple, du dit Fréere Bremond qu’il autorise d’aller sou-
lager sa mere malade, le Fondateur le met « sous la protection de la
Sainte Vierge et de son saint patron ». Le cas d’un autre Frére, Saluzzo,
inconstant dans sa consécration, de Mazenod évoque la Vierge Marie

% Au pére Mille, 24.07.1831, in EO 1, 8, p. 29.

% Voir Constitutiones, Regulae et Instituta congregationis Missionariom Obato-
rum Sanctissimae et Immaculatae Virginis Mariae..., Massiliac 1853, ¢.3, §1, a.l.

" Au pére Mille, 24.07.1831, in EO 1, 8, p. 29.

Marie dans la pensée et les autres écrits

227



Abel Nsolo Habell

228

comme « dernier reméde » pour sauver sa vocation” ou encore le Frére
scolastique Morandini que le Fondateur abandonne dans les mains ma-
ternelles de Marie en demandant un miracle pour sa guérison’.

MARIE ET LES OBLATS EPROUVES

MARIE ET LES OBLATS EN DIFFICULTES

Le rapport qu’entretenait le Fondateur avec chaque Oblat dans la
congrégation était semblable a celui d’un pere de famille avec chacun
de ses fils. Derricre les apparences rigides et séveres d’un Fondateur
exigeant se cachaient un chaleureux amour et une vive tendresse d’un
cceur paternel si sensible. Plus il vieillissait, plus son amour grandissait
et devenait prévenant pour ses fils spirituels : « tendre comme une meére
[...], je ne vis que par le caeur » 7 ; ¢’est ainsi qu’il décrit sa personna-
lité. Au-dela de ses préoccupations administratives, Mgr de Mazenod
se montrera toujours plus humain envers tous : il console, encourage et
vole au secours des missionnaires dans le besoin. Mais surtout, il prie
pour eux. Ici encore, le Fondateur ne trahit pas ses coutumes, il recourt
presque spontanément a 1’intercession de la Vierge Marie. On connait
les expressions qu’il avait souvent sur les Iévres en pareils cas : déposer
tout sous le manteau de notre Bonne Meére™ ou sous la protection de la
Sainte Vierge™ ou encore je vous recommande a notre bonne Meére'.

Face aux différents problémes rencontrés dans les missions, les
Oblats devaient trouver, selon le Fondateur, auprés de Marie une confi-

"I« Vous me dites rien de Saluzzo [...]. Mon dernier reméde était de le placer
sous la protection de la sainte Vierge en le faisant passer quelques temps a Notre-Dame
» (EO 1L, 8, p. 45).

2 « S’il faut que notre bon frére Morandini, que la providence a conduit dans le
sanctuaire de la sainte Vierge, I’invoque avec un abandon filial, qu’il lui demande le
miracle de sa guérison et qu’il lui promette ce que son cceur lui suggérera apres qu’il
a aura soumis a I’obéissance et a I’approbation de son supérieur local [...]. Mon Dieu,
quelle douloureuse épreuve ! Pressez tous la sainte Vierge de faire un miracle pour nous
qui sommes ses enfants et qui tenons tant a la faire aimer et glorifier » (EO 1, 9, p. 83).

3 J.-R. PALANQUE, Le diocése de Marseille, p. 237.

™ Au pére Tempier, 14.07.1837, in EO 1, 9, p. 40.

5 Au pére Courtés, 13.08.1824, in EO 1, 6, p. 159.

® Idem, p. 116.



dente de premicre classe apres notre Seigneur Jésus. C’est ce que le
pere de Mazenod conseille au pére Etienne Semeria, encore seul a Jaf-
fna, en attendant un autre confrére avec lequel ils pourront partager les
difficultés de la vie missionnaire :

Je comprends que vous auriez besoin de quelqu’un avec qui vous
puissiez vous consulter, je vous I’enverrai bien volontiers, mais vous
savez ce qui empéche. En attendant, confiez-vous au Seigneur et a
notre bonne Mere, invoquez avec confiance les lumieres du St-Es-
prit, et réfléchissez beaucoup avant de vous décider [...]"".

MARIE ET LES OBLATS MALADES

La compassion du Fondateur se manifeste davantage pour les
Oblats malades. I1 veut bien recourir a tous les moyens possibles pour
les aider a recouvrer la santé. Il insiste aupres de leurs supérieurs de ne
rien négliger pour leurs soins ; et en méme temps, il faut les porter dans
la priére en implorant I’intercession du ciel, surtout celle de la Bonne
Meére. Le cas du pére Marie-Jacques-Antoine Suzane est bien connu,
fort aimé par le Fondateur qui voyait en lui son possible successeur a la
téte de la congrégation. Miné précocement par la tuberculose, il meurt
le 30 janvier 1829. L’attachement du pére Suzane pour la Vierge Marie
était exemplaire ; il mourut avec cette expression répétée plusieurs fois
: Maria Mater Gratiae... (Ma Mére, Mére de la grace divine, Mére de
la grace divine, Mére de la grace divine, Mére de la miséricorde, Mére
de la miséricorde, proteége-moi)’. Aussitot apres le décés de ce digne
fils de Marie, le Fondateur rappelle et résume en quelques lignes tout
I’amour que le pére Suzane avait pour la Vierge Immaculée :

Le sourire céleste qui se peignit sur son visage, lorsqu’immédiate-
ment apres il me regarda comme pour me remercier, exprimait d’une
maniére énergique tout ce que ce bienheureux voulut exprimer

7 Au pére Semeria, 22.11.1848, in EO 1, 4, p. 24.

8 Peu aprés la mort du pére Suzane, le cantique Maria Mater Gratiae fut intro-
duit dans les coutumes de la Congrégation ; il est récité apres le souper pour implorer
la grace d’une bonne mort.

Marie dans la pensée et les autres écrits

229



Abel Nsolo Habell

230

d’amour et de confiance en sa bonne Mére, notre grande patronne,
Marie™.

La maladie du Frére Morandini est bien grave en juin 1838; il vomit
du sang. Le Fondateur s’adresse au pere Mille, supérieur a Notre-Dame
de Laus, pour obtenir la guérison miraculeuse du malade : « Il faut que
notre frére Morandini, que la providence a conduit sans le sanctuaire de
la sainte Vierge, I’invoque avec un abandon filial, qu’il lui demande le
miracle de sa guérison »*. Dans son Journal du 17 novembre 1838, le
pere de Mazenod fait grand cas de la lettre du Pere Guibert datée du 13
du méme mois qu’il qualifie de ‘coup de foudre’ a propos de la dégra-
dation de 1’état de santé de I’illustre pére Albini, 1’ap6tre de la Corse.
A la méme date du 13 novembre 1838, le p. Albini regut le sacrement
de [’extréme onction comme on I’appelait. Le Fondateur souhaiterait
voir encore le pére Albini travailler pour le salut du peuple de la Corse
et répondre a ses nombreux besoins apostoliques ; mais le spectre de la
mort se profile sans laisser beaucoup d’espoir. Alors, le Fondateur, dans
une invocation qui frise la révolte, supplie avec force la miséricorde de
Dieu, en appelle le secours des anges, la priere de bonnes Sceurs et des
Oblats afin que I’apdtre envoyé pour sauver les ‘pauvres corses’ ne leur
soit pas enlevé :

On dira pendant neuf jours a la messe la collecte, secréte et postcom-
munion pro infirmo, la communauté priera spécialement pour lui a
la priére du soir, et dans nos sanctuaires on invoquera la sainte Vier-
ge, notre mere, pour et qu’elle nous aide dans la nécessité présente.
Je n’ai rien oubli¢ comme on voit pour sauver a la Corse, a notre
congrégation et a I’Eglise la perte irrémédiable que je redoute. C’est
que si mon ame sent vivement les coups qui lui sont portés, elle ne
se laisse point abattre et elle conserve toute son énergie pour lutter
contre 1’adversité et employer tous les moyens que la sagesse peut
inspirer pour neutraliser les malheurs dont la famille est menacée. Je
ne dis pas cela pour me vanter. Je ne suis pas si insensé que de pré-
tendre me glorifier de ce que j’ai regu. J'explique seulement com-
ment je me conduis quand il plait a Dieu de nous éprouver, et je le

A T’occasion de la mort du pére Suzane, 09.03.1829, in EO 1, 15, pp. 209-210.
Le Fondateur écrivit ces lignes au verso d’une image de Marie Immaculée que le pere
Suzane avait baisée deux fois avant de mourir.

80 Au pére Mille, 05.06.1838,in EO 1, 9, p. 83.



dis pour la consolation de ceux qui doivent attendre de moi conseil et
assistance dans nos calamités communes. Au reste ce qui prédomine,
ce qui me soutient et me donne de la force c’est ma grande confiance
dans la bonté et la miséricorde de notre Dieu®'.

Quant au bon pére Leyder qui, au terme de sa vie, ne manqua
guerre les bons réflexes d’un vrai fils de Marie; il demanda lui-méme
le dernier sacrement en s’abandonnant enti¢rement dans les mains de
la Vierge Marie. Le Fondateur et le pére Semeria furent frappés par la
sérénité du moribond et surtout de sa joie de mourir en digne fils de
I’Immaculée dans la congrégation. Le pere de Mazenod témoigne de
cette belle mort dans le but d’édifier ses confréres, car il considere que
« trés certainement ce saint prétre prédestiné n’avait pas besoin de nos
suffrages » ; cependant, on priera pour lui comme nous le recommande
la Régle, « ne fut-ce que pour I’¢élever plus haut dans le ciel » :

Dans sa courte maladie, il ne faisait presque que serrer sur son coeur
et coller sur ses leévres mourantes la croix de son oblation, en pro-
nongant souvent des aspirations amoureuses envers Jésus crucifié.
Ensuite, les sentiments qui s’échappaient de temps en temps de sa
bouche envers Marie Immaculée étaient ceux d’un enfant entiére-
ment a I’auguste Mére de Dieu, notre glorieuse Patronne et tendre
Mere, comme il I’appelait ; enfin il dit lui-méme qu’il était heureux
de mourir dans le sein de la Congrégation qui 1’avait adopté pour
enfant®.

MARIE ET LES OBLATS DECEDES

C’est surtout a I’occasion des déces que le Fondateur manifeste son
plus grand amour et sa compassion aux membres de la congrégation. En
réponse a la lettre du pere Ciamin, missionnaire a Jaffna dont 1’état de
santé présage le pire, Eugéne de Mazenod répond directement pour le
consoler. Il en profite aussi pour le préparer a accepter le dessein de la
divine Providence au cas ou la mort serait inévitable. La vie humaine
pour le peére de Mazenod est comme un « exil sur terre® » que Dieu
peut allonger ou abréger. En raison de leur attachement filial a Marie

81 Journal du 17 novembre 1938.
82 Au pére Ricard, 13.08.1851, in EO 1, 2, p. 24.
8 Au pére Joseph-Alexandre, 09.04.1853,in EO 1, 4, p. 112.

Marie dans la pensée et les autres écrits

231



Abel Nsolo Habell

232

Immaculée dont ils portent fierement le nom, les missionnaires Oblats
jouissent d’un privilége, mieux d’une grace, celle d’étre en quelque
sorte prédestinés au bonheur éternel. Le Fondateur encourage donc le
pére Ciamin d’accepter cette ultime volonté de Dieu. Par la mort, le
Seigneur reconnait les mérites et les vertus de ses serviteurs et voudrait
bien les en gratifier, méme prématurément. Au fond, c’est un bonheur
de mourir en digne fils de Marie, fidéle au sein de la congrégation.
Ciamin ne sera pas le premier car d’autres Oblats avant lui, rappelle le
Fondateur, sont morts avec la méme disposition intérieure :

mais s’il entrait dans les décrets de la divine Providence d’abréger
le temps de votre exil sur la terre pour vous faire jouir plus tot de
la bienheureuse possession de Dieu, récompense prématurée de vos
travaux apostoliques, mais la fin derni¢re de toutes nos espérances
et le fidele accomplissement de la promesse que le Seigneur a faite
aux serviteurs fidéles qui [...]. Si le bon Dieu voulait vous appeler a
lui ne serait-ce pas une marque de prédestination que de mourir dans
le sein de la Congrégation? Jamais nous ne saurons assez remercier
le Seigneur de nous avoir préférablement a tant d’autres accordé une
telle grace [...]. Tous ceux qui sont morts dans son sein sont morts en
prédestinés, et Dieu trés bon semble avoir voulu leur en faire sentir le
privilége par le sentiment qu’il leur en mettait dans I’ame. Tous sans
exception avouaient n’avoir pas des termes pour exprimer le bon-
heur qu’ils éprouvaient de mourir enfants de Marie dans la Congré-
gation, a laquelle la miséricorde de Dieu les avait appelés [...]. Ain-
si, mon bien cher pére Ciamin, quoiqu’il arrive vous vivrez et vous
mourrez enfant de Marie dans la Congrégation ou vous vous é&tes
voué in aeternum™.

Mais comment et ou trouver la force d’ame pour vivre la mort
comme un si grand bonheur ? C’est en contemplant la passion de Jésus
et le sacrifice de Marie. Le Fondateur a dii exprimer cette conviction a
I’occasion de la grave maladie de son neveu Louis de Boisgelin® a qui
il adressera, au plus fort de I’épreuve, ces paroles surprenantes : « c’est
bon, dés que le bon Dieu le veut ; j’en mérite davantage »*. La sérénité,

8 Ibidem.

8 Louis de Boisgelin (1815-1842), fils de sa sceur Eugénie alors scolastique chez
les Jésuites ; atteint de tuberculose, il meurt le 24 mars 1842 (EO 1, 21, p. 28).

8 Journal, 08.02.1842, in EO 1, 21, p. 28.



la bravoure et la sagesse de cet enfant ne pouvait étre qu’une inspira-
tion surgissant de foi. Avec la grace de I’Esprit et la force de I’ame, son
oncle de Mazenod ainsi que la mére de I’enfant malade s’¢leverent eux
aussi aux diapasons de la foi, malgré les sentiments trop humains qui
les envahissaient :

Ma sceur en fit autant et avec la méme force de I’ame, concentrant
dans son ceeur toute sa désolation pour ménager la sensibilité¢ de son
fils qui, de son coté, maitrisait ses affections, offrait intéricurement
a Dieu son sacrifice, comme nous le faisions nous-mémes, et ne ma-
nifestait rien extérieurement de ce qui se passait dans son ame. Oh !
calvaire de mon Dieu ! Oh ! Vierge Marie ! Et dans trois jours Jé-
sus-Christ devait ressusciter... Notre douleur devra durer autant que
notre misérable vie | Fiat volontas tua .

Méme si ces paroles que le Fondateur écrit dans son Journal du
8 février 1842 ne s’adressent pas directement aux Oblats, on peut y
déceler une recette propice a gérer la dure épreuve de la maladie et de
la mort. A I’instar de Marie qui accepta de tout offrir a Dieu a I’heure
du sacrifice supréme de Jésus, 1’Oblat s’abandonne aussi complétement
a la volonté du Pére ; il vit intérieurement la mort comme un dernier
sacrifice avec 1’aide maternelle de Marie qui I’offre a Dieu. L’accepta-
tion de la maladie et de la mort n’est nullement une résignation, encore
moins une défaite irréparable ; au contraire, les derniers instants de la
vie sur terre doivent étre célébrés comme un passage vers la vraie Vie,
la béatitude éternelle du ciel. C’est la foi en la Paques de Jésus et I’es-
pérance en la Résurrection qui fondent cette joie et donnent la force
de vaincre la douleur. Tout cela permet d’accueillir la volonté de Dieu
avec la plus grande sérénité dans 1’espérance d’accéder, apres la mort,
au plus grand bonheur : Fiat volontas tua !

Lorsque le pére de Mazenod parle des Oblats décédés, il mentionne
trés souvent les liens infrangibles qu’ils maintiennent avec les membres
de la congrégation vivant encore sur la terre. Il considére les premiers
Oblats défunts comme les colonnes de fondation, un peu comme les
Apodtres le sont pour I’Eglise, pierres de base de 1’édifice de la Société
dans la Jérusalem céleste. Les liens fraternels de charité qu’ils ont tis-
sés sur terre avec leurs confréres ne s’estompent pas apres la mort ; au

87 Ibidem.

Marie dans la pensée et les autres écrits

233



Abel Nsolo Habell

234

contraire, ils se renforcent. Les Oblats vivants offrent les suffrages a
I’intention de leurs confréres défunts tout comme ceux-ci intercédent
continuellement pour la vie et la mission de tous les membres de la
Société. Leurs relations fraternelles persistent au-dela de la mort. Et la-
haut, le Fondateur voit les Oblats décédés jouir de la félicité éternelle
du ciel en compagnie de Marie et autour du Seigneur Jésus qu’ils ont
servi durant toute leur vie :

Je présume que notre communauté d’en-haut doit étre placée bien
pres de notre Patronne ; je les vois a co6té de Marie Immaculée, par
conséquent a portée de Notre Seigneur Jésus-Christ, qu’ils ont suivi
sur la terre et qu’ils contemplent délicieusement ; nous recevrons
notre part de cette plénitude, si nous nous rendons dignes d’eux par
notre fidélité a pratiquer constamment cette Régle qui les a aidés a
parvenir ou ils sont. Leur sainte mort est, @ mon avis, une grande
sanction de ces régles ; elles ont regu par 1a un sceau nouveau de
I’approbation divine. La porte du ciel est au bout du sentier par le-
quel nous marchons. Il y a de quoi s’extasier en réfléchissant sur tout
cela. Parles-en avec ta communauté ; fais-en le sujet de tes conversa-
tions [...], qu’il en résulte des résolutions efficaces et durables®.

On percoit le double sentiment qui habitaient le cceur du Fonda-
teur, a chaque déceés d’un Oblat : « tour a tour affligé et consolé, triste
et content »*. La tristesse de perdre un étre cher car la mort soustrait
a la famille oblate un confrére. A I’époque du Fondateur, chaque décés
fut ressenti comme une vraie perte d’autant plus qu’elle arrachait a la
congrégation un ouvrier apostolique dont le remplacement n’était pas
toujours assuré a cause du petit nombre des missionnaires. Mais la tris-
tesse €tait aussitot relayée par une profonde joie de savoir que 1’Oblat
défunt accédait au couronnement final de sa vie chrétienne, religieuse
et missionnaire. La mort lui ouvrait la porte du ciel pour communier au
bonheur éternel a coté de Jésus, de Marie, des anges, de tous les saints
et des tous les Oblats, déja présents dans la maison du Pére. C’est donc
au plus fort de la peine causée par la mort que surgissent la foi et I’es-
pérance en la vie éternelle.

8 Au pére Courtés, 22.07.1828,in EO 1, 7, p. 167.
8 Lettre au P. Guibert, 29.07.1828, in EO 1, 7, p. 168.



Méme s’il semble important que certains Oblats prolongent leur
vie sur terre pour parachever I’ceuvre apostolique déja amorcée, il reste
aussi vrai que les missionnaires décédés deviennent plus utiles étant
passés la-haut. Leur perte apparente est en réalité un gain ; car ils inter-
cedent plus efficacement, dans la communion des saints, pour la mis-
sion évangélisatrice de la congrégation®.

MARIE DANS LA REGLE

Il n’y a pas de meilleur moyen de connaitre la nature, 1’esprit, le
charisme, la spécificité, 1’organisation, le fonctionnement et 1’idéal
d’une congrégation que d’étudier ses Constitutions et Régles. Sans en-
trer dans les détails, nous reprenons les textes des Reégles de la Société
missionnaire fondée par I’abbé de Mazenod pour y examiner la place
accordée a la Bienheureuse Vierge Marie. Tout comme tant d’autres
sujets, Marie Immaculée qui deviendra Patronne et Mére de la congré-
gation, n’a trouvé que progressivement sa pleine signification, sa place
et son role dans la vie et la mission des Oblats. Puisque notre étude ne
considere que les Constitutions et Reégles rédigées du vivant du Fon-
dateur, nous aborderons seulement ce qu’on peut appeler la premiére
esquisse de la Regle (ou Reglement de vie) de 1816, la premiere Rédac-
tion complete de 1818, la premiére Régle approuvée par le Saint-Sicge
en 1826 et la premiére révision de la Régle faite entre 1850 et 1853.

REGLEMENTATION DE 14 VIE (1816)

L’abbé Eugene de Mazenod et ses premiers compagnons (Tempier,
Icard, Mie, Maunier et Dublier) réunis en communauté le 25 janvier
1816 ne se contentent que d’une simple Réglementation pour gérer leur
vie et organiser leur apostolat. En quéte de 1égitimité, le jeune Fonda-
teur adressa une lettre aux Vicaires généraux du diocése d’Aix pour de-

% Le Fondateur écrit a ’occasion de la mort du pére Marcou : « Si notre bon p.
Marcou efit recouvré la santé, quel bonheur n’eit pas ét¢ le sien de vous aider dans ce
travail. Sans doute, il est encore plus utile a notre ceuvre étant, comme nous 1’espérons,
dans le ciel, sur les marches du trone de I’eternel, bien prés de la trés sainte Vierge pour
laquelle il a eu tant de confiance jusqu’au dernier soupir » (Au pére Mye, 07.09.1826,
inEOT,7,p.121).

Marie dans la pensée et les autres écrits

235



Abel Nsolo Habell

236

mander I’autorisation de fonctionner en tant qu’ Association des prétres
vouée a la prédication des missions en faveur des pauvres :

Il faudrait commencer ensemble I’année 1816. Nous commencerions
par travailler sur nous-mémes, apres nous réglerons le genre de vie
que nous adopterons [...], enfin, nous deviendrons des saints’..

Cette lettre aux Vicaires, considérée comme embryon des futures
régles, décrit la situation déplorable de I’Eglise de France, la diminu-
tion de la foi, I’indifférence religieuse et propose la prédication des mis-
sions populaires comme meilleur moyen de remédier a tous ces maux.
Cependant, cette dite lettre ne mentionne ni ne fait allusion a la Sainte
Vierge Marie. Cette absence du nom de Marie peut se comprendre, car
en fait, il ne s’agit que d’une lettre et non pas d’une Régle comme tel-
le. Pour autant que le Fondateur lui-méme était présent parmi ses pre-
miers compagnons, le charisme qu’il manifestait pouvait étre considéré
en quelque sorte comme une ‘Régle vivante’ susceptible d’inspirer et
d’animer la vie et la mission des membres :

on peut dire coepit facere et docere, qu’avant de tracer le manuscrit
de nos lois, ils (nos premiers péres, le Fondateur particuliérement)
les avaient pratiquées, s’en étaient imprégnées par leur ferveur et le
sacrifice de leur vie®.

Mais le nombre grandissant des membres de la Société, les nou-
veaux appels de la mission au-dela des limites du diocése d’Aix ne
tardérent d’accentuer la nécessité de rédiger les Constitutions et Regles
pour notre jeune Association des prétres.

LA PREMIERE REGLE coMPLETE (1818)

Il a fallu attendre jusqu’en 1818 pour que surgisse une premiere
rédaction compléte de la Reégle, évidemment plus appropriée et plus
détaillée par rapport au Réglement de vie du 25 janvier 1816. L’oppor-
tunité est offerte par ’Evéque de Digne qui, par le truchement de son

! Au pére Tempier, 09.10.1815, in EO 1, 6, p. 6-7.

2 G. CONSENTINO, Histoire de nos Régles, Vol. 1 ; Rédaction et sources de nos
Régles (1816-1818), Col. Archives d’histoire Oblate (sous la dir. de M. Gilbert et G.
Carricre), Ottawa 1955, p. 23.



Vicaire général 1’abbé Arbaud, demanda le 16 aolt 1816 a 1’abbé de
Mazenod que ses missionnaires aillent dans son diocése pour desservir
le sanctuaire marial de Notre-Dame de Laus. Le Fondateur se retira,
selon une tradition oblate, au chateau de la famille a Saint-Laurent-du-
Verdon en 1818 pour travailler au texte de la Regle®.

Il était nécessaire [...], écrit le Fondateur, de s’occuper a faire des
constitutions plus étendues, de former des liens plus étroits, d’établir
une hiérarchie, de coordonner [...] toutes choses de fagon qu’il n’y
elt qu’une volonté et un méme esprit de conduite’™.

Quant aux éléments qui lui servirent de source d’inspiration, le
Fondateur n’en fait aucun mystere, il les cite nommément :

Car nous vivrons ensemble dans une méme maison que j’ai acheté,
sous une régle que nous adopterons d’un commun accord et dont
nous puiserons les éléments dans les statuts de saint Ignace, de saint
Charles pour les Oblats, de saint Philippe Néri, de saint Vincent de
Paul et du bienheureux Liguori®.

De tous ces documents précités, I’influence du dernier (saint Al-
phonse de Liguori) est la plus forte, car le Fondateur le cite fréquemment
sans craindre de le reprendre mot a mot*. Cependant, note Consentino,

% Pour Pielorz, le sé¢jour du Fondateur a Saint-Laurent-du-Verdon servit surtout
pour se reposer et non pas pour la rédaction de la Regle qui était déja écrite (Voir J.
PIELORZ, « Le sé¢jour du Fondateur a Saint-Laurent et la rédaction de nos Regles
(aotit-octobre 1818) », in MIS. 84 (1954), pp. 297-322.

° E. DE MAZENOD, « Mémoires », citées in T. RAMBERT, Vie de Monsei-
gneur Charles-Joseph-Eugene de Mazenod, Tours, Mame et Fils, 1883, t. 1, p. 282.

5 Au pére Tempier, 09.10.1815, in EO 1, 6, p. 6.

% De I’influence de saint Alphonse de Liguori sur la Régle d’Eugéne de Maze-
nod, les preuves ne manquent pas : « Une autre preuve provient de la lettre du Fonda-
teur adressée le ler mai 1816 a son pere alors domicili¢ a Palerme, dans laquelle il écrit :
Je vous prie de voir les missionnaires du Saint Rédempteur et de leur demander de me
faire passer leurs constitutions et leurs regles [...]. J'ai beaucoup étudié ses ouvrages
[de saint Alphonse], et nous [’avons pris pour un de nos patrons: nous voudrions mar-
cher sur ses traces et imiter ses vertus. Demandez et envoyez-moi beaucoup de détails
sur ces bons Peres qui sont ses disciples » (Voir G. CONSENTINO, L 'histoire de nos
Regles, p. 72). Une autre preuve se trouve « dans la supplique que Mgr Fortuné de Ma-
zenod, évéque de Marseille, envoya au Pape Léon XII le 25 janvier 1825 pour deman-
der I’indult pour les Missionnaires de Provence de célébrer la féte du Bx Alphonse de

Marie dans la pensée et les autres écrits

237



Abel Nsolo Habell

238

il faut ajouter les Reégles et les Usages de Saint-Sulpice, bien qu’ils ne
soient explicitement nommés parmi les sources d’inspiration.

Dans la rédaction compléte de la Régle de 1818, la Vierge Marie
est mentionnée discrétement, mais fortement comme nous le verrons
ci-dessous. Disons pour faire bref que cette Reégle de 1818 contient en
substance |’essentiel de ce qui sera développé dans les rédactions posté-
rieures. Comme premiere ébauche compléte, ce texte traduit avec force
toute la richesse du charisme et de I’idéal missionnaire de 1’abbé Eugene
de Mazenod ; charisme qu’il cherchera a transmettre a ses héritiers spi-
rituels. Il y synthétise ses intuitions, sa pensée et son expérience ; il veut
des saints religieux et des missionnaires animés d’un z¢le ardent pour la
gloire de Dieu, le service de I’Eglise et le salut du genre humain.

L4 PREMIERE REGLE APPROUVEE PAR LE SAINT-SIEGE (1826-1827)

Rappelons qu’en 1825, appelés a ceuvrer au-dela des limites géo-
graphiques de la Provence, les Missionnaires de Provence changent de
nom pour devenir les Oblats de Saint Charles. C’est cette dénomina-
tion que 1’on trouve dans les Régles soumises a ’approbation pontifi-
cale. Mais, on sait que la congrégation sera approuvée sous le titre des
Missionnaires Oblats de la trés Sainte et Immaculée Vierge Marie (ou
Oblats de Marie Immaculée, en abrégé) ; nom proposé le 20 décembre
1825 par le Fondateur lors de son audience avec le Pape Léon XII. En
fait, on peut considérer le texte de 1825 comme I’aboutissement de 5
rédactions®” successives de la Regle oblate.

Nous nous proposons d’examiner de plus pres le manuscrit le plus
important de la Régle des Missionnaires dits de Provence, rédigé en
1824/1825, techniquement désigné comme Manuscrit [V. Ce manuscrit
est pratiquement la derniére version francaise de la Regle a partir de
laquelle on prépara la traduction latine en vue de 1’approbation papale.

Liguori avec messe et office propres. La principale raison qu’il apporte en leur faveur
c’est qu’ils I’ont choisi comme patron et suivent sa Régle » (Ibidem.).

7 Ces 5 rédactions des Constitutions et Régles de la Société des Missionnaires de
Provence (ou Missionnaires dits de Provence) sont communément identifiées comme
Manuscrit I (1818), Manuscrit Honorat (1819-1820), Manuscrit II (1821-1825), Ma-
nuscrit III, écrite d’une main inconnue (1824), Manuscrit IV, avec 1’écriture de diffé-
rentes personnes (1824-1825).



Le pére Woestman écrit a propos de I’importance capitale de ce Ma-
nuscrit IV :

Bien que ce manuscrit ne soit pas de la main du Fondateur, il est
indiscutablement le fruit de son travail. Il n’est que le produit fi-
nal de son texte de 1818 qui a été révisé et perfectionné de 1818 a
1825. C’est sans aucun doute le principal document de I’héritage des
Oblats. Tous les changements a la Régle ont été apportés personnel-
lement par le Fondateur ou avec son approbation, selon les recom-
mandations des autres membres de la jeune société. L’importance de
ce manuscrit IV est évidente. C’est le texte francais définitif qu’ont
utilisé les péres Charles Dominique Albini et Hippolyte Courtés pour
préparer le texte latin que le Fondateur devait présenter a une com-
mission de cardinaux chargés de 1’examiner en vue de 1’approba-
tion pontificale. Léon XII 1’a donné, aprés quelques changements
mineurs, le 17 février 1826%.

Dans ce Manuscrit IV de la Régle, 11 articles seulement sur 752,
font allusion a la Vierge Marie, soit une mince portion de 1,46 % dans
I’ensemble ; une considération bien modeste, mais non négligeable. Les
allusions a la pricre et a I’invocation de la Sainte Vierge sont les plus
nombreuses : Sub tuum (Partie 1, Chap. 2, §2, Art. 4 et Partie 11, Chap.
1, §1, Art. 66) ; Angélus (Partie 1, Chap. 2, §2, Art. 47) ; la priére conte-
nant 42 Ave Maria pour les Fréres convers en compensation de 1’office
divin récité en latin (Partie III, Chap. 2, §4, Art. 20) ; le chapelet (Partie
I, Chap. 2, §2, Art. 23 et Partie 11, Chap. 2, §3, Art. 5) ; le jetine (Partie
II, Chap. 2, §3, Art. 2). On trouve aussi une invitation a se mettre sous
la protection de la Vierge Marie en terre de mission (Partie I, Chap. 2,
§2, Art. 16) ; une invocation a Marie dans la formule d’oblation ou la
profession des veeux (Partie I11, Chap. 2, §3, Art. 10) et une exhortation
a la promotion de la dévotion mariale des fidéles (Partie I, Chap. 3, §1,
Art. 19, Partie I, Chap. 3, §7, Art. 2 et Partie I, Chap. 2, §2, Art. 5).

Parmi les Constitutions les plus significatives de la Regle du point
de vue mariale, on note les articles 4 et 5 du paragraphe 2, du deuxieme
chapitre de la deuxieéme partie :

% M. LESAGE et W.H. WOESTMAN, La Régle de saint Eugéne de Mazenod,
Ottawa, Université Saint Paul, 1977, pp. 6-7.

Marie dans la pensée et les autres écrits

239



Abel Nsolo Habell

240

Art. 4. On fera aussi au moins une visite au saint Sacrement et a la
sainte Vierge, a laquelle les missionnaires auront tous une dévotion
particuliére et qu’ils regarderont toujours comme leur Mére. Art. 5.
Ils diront tous les jours le chapelet et ils ne négligeront rien pour
porter les fidéles a avoir la plus grande dévotion et la plus entic¢re
confiance a cette Vierge immaculée et trés sainte mére de Dieu®.

Ces Articles 4 et 5 forment un couple dont chaque élément, indis-
pensable 1’un pour I’autre, se complete logiquement. L’ Article 4 insiste
sur ’amour et la dévotion mariale de chaque Oblat et I’Article 5 met
I’accent sur la promotion de cette dévotion dans 1’apostolat auprés des
fidéles. D’ailleurs, le Pape Léon XII dans sa Bulle de I’approbation de
la Congrégation avait insisté sur le caractére marial'® de I’apostolat des
Oblats, devenu des lors un devoir intrinseque pour leur congrégation.

On ne peut que constater, par ailleurs, la portée théologique et pé-
dagogique de ce couple d’articles 4 et 5. Du point de vue théologique,
I’article 4 place la visite au Saint Sacrement (de Jésus) avant la visite de
la Sainte Marie pour montrer la priorité et la centralité¢ du Christ, critére

» Ibidem, p. 57.

10 Ta Regle de 1818 contient 3 articles qui incitent les Oblats & promouvoir la
piété mariale chez les fid¢les. En effet, la Bulle du Pape n’en fait que renforcer le carac-
tére obligatoire. La Vierge Marie n’est pas mentionnée dans la Préface de la Reégle com-
pléte de 1826 ; le p. Jetté en explique les motifs : « Le texte fut composé avant que les
Oblats ne deviennent Oblats de Marie Immaculée et de plus, parce que la Préface était
a ’origine un long nota bene (de la premiére partie, chap. I, §3) intégrée a I’intérieur
des Constitutions avant de devenir préface » (F. JETTE, Homme apostolique, p. 33). On
peut ajouter deux autres raisons : d’abord, le manque du temps, car lorsque le Fondateur
décida de prendre le nom d’Oblats de la Trés Sainte et Immaculée Vierge Marie, le texte
de la Régle était déja complet, difficile donc d’introduire d’autres modifications si mi-
nimes soient-elles. Ensuite, le caractére non nécessaire de la modification, car la Regle
compléte ainsi présentée au Saint-Siége contenait, hormis le titre de 1’Institut, les élé-
ments essentiels d’une spiritualité mariale profonde : Le Fondateur, écrit Morabito, « ne
sentait pas le besoin d’ajouter ce qu’il voyait déja clairement dans cette formule Oblat
de Marie Immaculée puisque par cette oblation, tout en lui, sainteté personnelle et apos-
tolat devenait marial et centré sur le mystere de I’Immaculée » (MORABITO, « L’Im-
maculée dans la spiritualité du fondateur », in ££.ObL 14 (1955), pp. 25-72). Méme si
la Sainte Vierge n’est pas mentionnée dans le texte de la Préface de nos Constitutions
et Regles, il reste toujours possible d’y déceler les valeurs mariales comme 1’a démon-
tré G. Mammana (Voir G. MAMMANA, « Valeurs mariales dans les Constitutions et
surtout dans la Préface », in VOL 57 (1998), pp. 295-315). Bien qu’absente, I’ombre
de Marie plane sur cette Préface ; car c’est en elle et par elle que se réalise pleinement
I’idéal de la Sequela Christi et de la donation totale a I’ceuvre du salut.



infaillible d’une mariologie authentique. Et I’article 5, pour sa part, en
appelle au ‘privilége’ de I’Immaculée Conception et a celui de la ma-
ternité divine pour nommer la Sainte Vierge. Sur le plan pédagogique,
ces deux Articles indiquent trois moyens de développer et d’entretenir
la dévotion mariale de I’Oblat, notamment la visite a Marie, le chapelet
et ’apostolat marial aupres des fideles. Ce dernier point est une consé-
quence logique du nom de Marie Immaculée que porte la congrégation.
Dans cet apostolat marial, I’Article 5 insiste fortement sur le fait de
susciter chez les fidéles une confiance plus grande en Marie et en son
intercession maternelle aupres de Dieu.

Toujours en vue de promouvoir la piété mariale, un autre article
recommande de célébrer avec fidélité et ardeur les octaves qui suivent
les solennités de Marie pendant les exercices publics qui ont lieu dans
les églises et au moment des retraites. On remarquera la touche théolo-
gique de cet Article qui suggere pour la plus exacte piété des ames, une
échelle de valeur ou I’amour de Dieu et du Christ passe en téte suivi de
la pratique de la vie chrétienne et des sacrements et enfin, la dévotion
mariale :

La priére sera suivie, le soir, d’une instruction ou méditation dans la-
quelle on insinuera insensiblement les principes de la vie chrétienne
et de la plus exacte piété pour porter les ames a I’amour de Dieu et
de son Fils Jésus Christ, a la pratique de la mortification et des autres
vertus, a la fréquentation des sacrements, a la dévotion envers le trés
sainte Vierge dont on célébrera fidélement toutes les octaves!'®!.

Aussitot apres ’approbation pontificale de la Regle, le pere de Ma-
zenod écrit : « La conclusion que nous devons en tirer, c’est de nous
attacher de cceur et d’ame a nos Régles et de pratiquer avec plus d’exac-
titude ce qu’elles nous prescrivent »'%2. Aussi, convient-il de signaler
qu’au terme du premier chapitre général tenu aprés cette approbation

"W H. WOESTMAN, La Régle de Saint Eugéne de Mazenod, p. 57.

102 Lettre 18 février 1826, in EO 1, 7, p. 41. Et plus tard en 1831, il écrira : « Es-
timons-la donc cette Régle précieuse, ayons-la sans cesse sous les yeux et plus encore
dans le cceur ; nourrissons habituellement nos ames des principes qu’elle renferme ;
n’agissons, ne parlons, ne pensons que conformément a son esprit. Ce n’est qu’ainsi
que nos serons ce que Dieu veut que nous soyons et que nous nous rendrons dignes
de notre sublime vocation (E. DE MAZENOD, « Nos saintes Reégles », in Circulaires
administratives, t. 1, 1850-1855, p. 122).

Marie dans la pensée et les autres écrits

241



Abel Nsolo Habell

242

pontificale du 10 au 13 juillet 1826, la congrégation étant placée désor-
mais sous le patronage de Marie Immaculée, les capitulants signérent la
Reégle en adjoignant a leurs noms les mots Oblats de Marie en guise de
leur nouvelle identité religicuse et missionnaire.

LA PREMIERE REVISION DE L4 REGLE (1850-1853)

En 1826, la congrégation et ses Regles sont approuvées officiel-
lement par le Saint-Si¢ge. Une premiere modification de celles-ci in-
tervient en 1843, le seul changement ne concerne que la fréquence des
Chapitres généraux fixés a tous les six ans au lieu de trois ans, a cause
de la grande expansion de la congrégation. Il a fallu attendre le Chapitre
de 1850 qui amorca une premiere véritable révision de la Régle, exigée
par divers motifs : forte expansion des Oblats, nouveaux besoins mis-
sionnaires, division de la congrégation en provinces, évolution du droit
ecclésiastique, etc. En 1851, les nouvelles Constitutions et Régles ob-
tiennent I’approbation de Rome et seront promulguées en 1853. Cette
deuxiéme édition de la Régle scella la derniére révision des Constitu-
tions faite sous la houlette du Fondateur.

Pour ce qui nous intéresse, les articles relatifs a la Sainte Vierge
restérent généralement tels quels, hormis quelques ajouts, surtout la
ou il fallait mettre le nouveau nom de la congrégation. Signalons par
exemple cet ajout dans la Régle de 1853 signé par le Fondateur lui-
méme ou ’on voit apparaitre le role irremplagable de Marie dans la
formation des séminaristes :

Praestantior sane finis Congregationis nostrae post sacras mission-
nes est directio Seminariorum in quibus clerici [...], in abscondito
domus Dei et sub tutela Sanctissimae et Immaculatac V. Mariae in-
formantur [...]. Incessanter satagant in clericis Christum formare,
favente Immaculata Eius Matre Virgine Maria, ad cuius praesidium
eos edoceant in omnibus fiducialiter confugere!®.

Aussi, pour insister sur le culte marial a promouvoir dans I’aposto-
lat, le Fondateur ajoutera dans I’Appendix de Exteris Missionibus :

Studebunt insuper Sodales nostri neophytos ad B. Mariae Virginis
cultum amantissimum inclinare, eosque edocere pias erga SS. et Im-

13 CCRR, Ed. de 1853, pars I, c. 3, art. 1 et 15.



maculatam Matrem exercitationes, quae sint eorum conditioni magis
accomodatae'®™.

Comme on peut le constater, le texte des Constitutions et Régles
subit successivement plusieurs modifications au temps du Fondateur.
Cependant, la Regle resta fonciérement et « indiscutablement le fruit
de son travail »'%, Qu’il s’agisse du Petit Reglement de vie mis a la dis-
position du petit Eugéne par Don Bartolo Zinelli a Venise ou de celui
suivi au grand séminaire Saint-Sulpice a Paris ou de la Régle donnée
aux membres de I’ Association de la Jeunesse chrétienne ou bien du Re-
glement du Grand Séminaire de Marseille!® ou encore de la Regle qu’il
écrira pour les Oblats, la Vierge Marie tient toujours une place de choix.
L’espace lui accordé peut sembler modeste, mais pas insignifiant.

Dans la Régle que le Fondateur écrit pour les Oblats, la Sainte
Vierge se présente comme une M¢re a connaitre et a aimer ; elle accom-
pagne, soutient et intercéde en faveur des Oblats, ses fils de prédilec-
tion. Par-dessus tout, les Oblats la considérent comme un modéle de foi
et d’oblation ; c’est par ses mains qu’ils se consacrent a Dieu et par elle
qu’ils vont a Dieu. C’est peut-étre pour cela que le Fondateur ne voulait
pas trop discourir sur Marie, du moins dans la Régle ; car a ses yeux, le
titre de la congrégation (a savoir Oblats de Marie Immaculée) a lui seul,
indiquait concrétement, comme une ‘Regle vivante’, la personne qu’il
fallait prendre pour exemple de la consécration au Christ et du zele au
service de son Eglise. Aussi, les Oblats devaient-ils se sentir doucement
obligés de promouvoir la dévotion a Marie en incitant les fideles a pla-
cer toute leur confiance en elle. Ainsi donc, la Mére de Dieu, devenue
la Mére particuliere des Oblats, vit au ceeur de leur vocation, de leur
consécration, de leur mission et de leur pricre.

19 Ihidem.

15 W.H. WOESTMAN, La Régle de Saint Eugéne de Mazenod, p. 7.

106 En fait, I’ Article 45 du Réglement du Grand séminaire de Marseille stipule que
« tous auront une trés grande dévotion a la Trés Sainte Vierge, la regardant comme leur
patronne et leur meére ; ils se feront un devoir de lui donner des marques non équivo-
ques de leur piété filiale, non seulement en imitant ses vertus mais encore en exaltant
ses priviléges et cherchant a propager son culte [...] » (Réglement général du Grand
séminaire de Marseille, vers 1825, Art. 45).

Marie dans la pensée et les autres écrits

243



Abel Nsolo Habell

244

MARIE DANS LES CHAPITRES GENERAUX

Les Chapitres généraux ont toujours eu pour tdche de conserver et
de promouvoir I’esprit et le charisme de la congrégation, renouveler sa
vocation et sa mission spécifique au sein de 1’Eglise. Pour ce faire, les
Chapitres généraux ¢élaborent le projet, indiquent les priorités, corrigent
les déviations, modifient -s’il le faut- la Régle suivant le charisme de la
fondation et les appels de la mission. En ce sens, 1’étude des comptes-
rendus des Chapitres généraux est une tache indispensable qui permet
de suivre non seulement I’évolution de la congrégation, mais aussi de
connaitre les sujets dominants qui ont jalonné son histoire, les questions
auxquelles elle était affrontée, les thémes qui ont fait I’objet de débats,
les expressions qui les traduisent, etc. Méme si les rapports des Cha-
pitres généraux n’ont pas été écrits directement par le Fondateur, nous
avons cru utile de les examiner afin de nous rendre compte de ce qui fut
dit et fait du point de vue marial aux origines de la Congrégation. Pour
les avoir lui-méme convoqué et présidé, le Fondateur a dii sans doute
mettre du sien, poussant ses fils spirituels a renouveler constamment
leur attachement a Marie jusqu’a les inciter a légiférer de manicre a
mettre en exergue la dimension mariale du charisme oblat. Les grandes
orientations que donnent les Chapitres ne sont ni contraires ni détachées
de la pensée du Fondateur.

Un total des neuf Chapitres généraux se tinrent du vivant de Mgr
de Mazenod ; le premier en octobre 1818 et le dernier en aott 1856.
Malgré I’allusion au tout premier Chapitre général de 1818, notre étude
ne s’étend a proprement parler que sur les Chapitres tenus apres 1826
lorsque la congrégation fut approuvée sous le titre des ‘Missionnaires
Oblats de Marie Immaculée’. Avant cette date, la Société des Oblats
¢tait sous le patronage de Saint Charles Borromée et ainsi, I’intérét pour
la Vierge Marie n’était pas aussi manifeste. Nous nous arrétons donc sur
sept Chapitres, y compris celui de 1861. Nous retenons ce dernier parce
qu’il est convoqué quatre jour seulement apres la mort du Fondateur
et surtout parce qu’il refléte encore sa pensée et prolonge en quelque
sorte son action tout en assurant la transition. De ces Chapitres, nous
dégageons ce qui touche au caractére marial de la vie et de la mission
des Oblats.



Nous nous attelons sur les interventions et les discours les plus
significatifs laissant de c6té ce qui semble normal ou ordinaire, par
exemple, I’habitude d’ouvrir et de conclure les séances avec certaines
invocations a Marie (Ave Maria, Sub tuum, etc.) ou bien le fait de prier
le rosaire durant les travaux du Chapitre ou encore le fait d’accepter
I’apostolat dans les sanctuaires marials, de pratiquer les jetines a la
veille des solennités dédiées a Marie ou de baptiser du nom de Marie
certaines maisons et ceuvres de la congrégation. Quelques citations déja
rencontrées réapparaitront, mais seulement, ici, elles ont I’avantage de
se replacer dans leur contexte.

LE PREMIER CHAPITRE GENERAL (24 OCTOBRE 1818)

Ce qui est considéré comme le premier Chapitre général'de la
congrégation eut lieu a Aix, le 24 octobre 1818. La Regle rédigée par
1’ Abbé Eugene de Mazenod, Fondateur des Missionnaires de Provence,
fut principalement a I’ordre du jour. Mais le jeune Fondateur doit inces-
samment donner suite une demande de I’Evéque de Digne, transmise
par son Vicaire général M. Arbaud. La requéte de I’Evéque consiste
a ouvrir une maison au sanctuaire de Notre-Dame de Laus, avec les
avantages que le rédacteur de la lettre souligne : prédication des mis-
sions populaires, moyen propice d’autosubsistance, recrutement facile
des vocations, expansion missionnaire de la Société et protection d’un
deuxiéme Evéque en plus de Mgr Fortuné de Marseille. Le texte du
proces-verbal de ce premier Chapitre général dit justement :

Alors notre trés Révérend Pére Charles-Joseph-Eugéne de Mazenod,
reconnu unanimement par tous pour supérieur général, fit part au
nouveau chapitre du projet d’établissement a N.-D. du Laus, alors
du diocése de Digne. Ce projet devait se réaliser incessamment, tous

197J. Pielorz écrit : « Le 16 septembre [1818], il [le Fondateur] quitta sa villégia-

ture pour accompagner M. Moreau a Digne. Rentré a Aix le 30 septembre, apres avoir
conclu heureusement avec les autorités de digne les détails de la fondation de Notre-
Dame de Laus, il acheva la rédaction de la Regle et la présenta a ses confréres réunis
a Aix, le 24 octobre 1818. Cette réunion, pendant laquelle la nouvelle Regle fut lue,
discutée et acceptée, prit plus tard le nom de premier Chapitre général » (J. PIELORZ,
Les chapitres généraux au temps du fondateur, Ottawa, Ed. des Etudes Oblates, 1968,
Vol. 11, p.2).

Marie dans la pensée et les autres écrits

245



Abel Nsolo Habell

246

y applaudirent et en congurent de flatteuses espérances pour I’exten-
sion et I’agrandissement de la société'®.

Ce qui est intéressant ici est le fait que, des le premier chapitre
général, la congrégation, malgré le petit nombre des membres, pergoit
clairement a travers 1’offre d’un sanctuaire marial, tout le bien que la
Sainte Vierge peut faire a la Société et a sa mission. Tous les membres
jugerent I’occasion providentielle et opportune. Ce que le Fondateur
écrira plus tard a 1’occasion de 1’acceptation du sanctuaire de Notre-
Dame de Lumiéres en 1837 peut aussi bien s’appliquer ici :

Mais comment se résoudre a laisser échapper une si belle occasion
qui vraisemblablement ne se rencontrerait plus, comment ne pas
craindre les regrets tardifs et peut-étre des reproches secrets de la
part de tant de nos péres remplis de 1’esprit de zéle, de I’amour pour
leur état qui les porte a vouloir propager en tous licux les bienfaits
de leur saint ministére, et pénétrés de cette dévotion filiale a la Trés
Sainte Vierge notre Mére qui leur fait ambitionner de devenir des
propagateurs de son culte dans tous les sanctuaires consacrés a son
nom'®,

LE QUATRIEME CHAPITRE GENERAL (10 — 13 JUILLET 1826)

Rappelons que le 8 décembre 1825, le jour de la solennité de 1’Im-
maculée Conception, le pére de Mazenod finit la rédaction de la sup-
plique dans laquelle il demande au Pape d’approuver sa Société sous le
titre de « Missionnaires Oblats de la Trés Sainte et Immaculée Vierge
Marie ». Le 22 décembre de la méme année, il reprend le méme titre
dans une longue lettre adressée au pere Tempier ou il décrit entre autre
I’audience qu’il a eu avec le Pape et exhorte tous les Oblats a se renou-
veler dans la dévotion a Marie Immaculée. Le 17 février 1826, il est
tenu au courant de 1’approbation orale du Pape qui sera suivi de I’ap-
probation écrite le 21 mars 1826. Et ce n’est que le 7 juillet 1826 que le
Fondateur refoule le sol marseillais. Il convoque en ce mois juillet 1826
le quatrieme Chapitre général de la congrégation. Initialement prévu
en octobre 1827, ce Chapitre fut anticipé pour traiter des conséquences

18 Jdem., p. 17.
199 Journal, 26.01.1837, in EO1, 18, p. 45.



relatives a I’approbation pontificale de la congrégation et de ses Regles.
Le Chapitre eut lieu cette fois-ci non pas a Aix comme d’habitude, mais
a Marseille entre le 10 et 13 juillet 1826 ; considéré comme le Chapitre
de fondation, son importance n’est pas a démontrer :

Avec ce Chapitre se termine officiellement la période de fondation
ou de formation de I’Institut des Missionnaires Oblats de Marie Im-
maculée. A extérieur, la Société est protégée contre les ingérences
des évéques; a ’intérieur, contre la fluctuation des sujets. La s¢ve
méme de I’Eglise universelle va circuler en elle, et le monde tout
entier est ouvert au zele et a ’apostolat de ses membres. En outre,
avec le nouveau titre d’Oblats de Marie Immaculée, la Société va
prendre de plus en plus conscience de son appartenance spéciale a
I’Immaculée, de sa dévotion tout a fait particuliére a la douce Vierge
Marie''°.

Les Actes de ce Chapitre nous aident a connaitre les matiéres trai-
tées et, pour ce qui nous intéresse, le texte du procés-verbal nous donne
une idée exacte de ce qui fut dit au sujet de la nouvelle Patronne et Mére
de la congrégation, la Sainte Vierge Marie. On n’y insista sur le caracte-
re marial de la vie et de I’apostolat des Oblats comme le confirme le tex-
te de I’allocution finale du Fondateur et Supérieur général qui consacre
en quelque sorte la congrégation a Marie Immaculée. Cette allocution
reste dans le droit fil des sentiments de gratitude envers la Bonne Mére
et de la pleine satisfaction pour le nouveau nom de la congrégation.
Cependant, la consolation et la joie ne sont pas de nature a atténuer les
exigences qu’impliquent le changement de titre, car les Oblats, désor-
mais protégés et placés sous les auspices de Marie, doivent se montrer
dignes de porter son saint nom. Il y a de quoi a augurer un avenir pros-
pere pour la congrégation :

C’est I’heureux commencement d’une ére nouvelle pour la Socié-
té. Dieu a ratifié les projets que nous avions formés pour sa gloire;
il a béni les liens qui nous unissent; désormais nous combattrons
les ennemis du Ciel sous un étendard qui nous sera propre, et que
I’Eglise nous a donné. Sur cet étendard brille le nom glorieux de la
Tres Sainte Vierge Marie Immaculée; le nom méme est devenu le
ndtre, car ¢’est a la Sainte Vierge que nous sommes consacrés; nous

10 J. PIELORZ, Les chapitres généraux au temps du fondateur, Vol. 11, p. 56.

Marie dans la pensée et les autres écrits

247



Abel Nsolo Habell

248

sommes plus spécialement ses enfants; et sa protection sur nous,
jusqu’aujourd’hui si sensible, le sera encore plus a 1’avenir, si nous
nous montrons dignes d’une telle mere''".

LE CINQUIEME CHAPITRE GENERAL (28 - 30 SEPTEMBRE 1831)

La maladie assez grave du Fondateur d’une part et I’avénement
de la Révolution de juillet 1830 d’autre part, retardérent le cinquie-
me Chapitre général prévu en 1829. Il se tiendra finalement du 28 au
30 septembre 1831 au grand séminaire de Marseille. L’importance de
ce Chapitre repose en grande partie sur I’acceptation des missions a
I’étranger, en dehors de la France, et cela dans le dessein, comme le dit
si bien le Chapitre, « d’aller porter au loin la connaissance et I’amour
de Notre Seigneur Jésus Christ [...] pour la gloire de Dieu et le bien de
la Société ». Quant a I’aspect marial, la quatriéme séance du 29 sep-
tembre au soir, réaffirmera la nécessité d’observer le jeline les veilles
des fétes liturgiques en rapport avec la Vierge Marie, notamment en la
solennité de I’Immaculée Conception, de la Nativité, de I’ Annonciation
et de I’ Assomption.

LE SIXIEME CHAPITRE GENERAL (4-8 4out 1837)

Encore une fois, pour des motifs divers (le mécontentement du
gouvernement frangais autour de la nomination de Mgr de Mazenod
comme titulaire a I’évéché d’Icosie, 1I’épidémie de choléra, la maladie
du Fondateur, etc.), on reporta le sixiéme Chapitre général qui eut lieu
a Marseille du 4 au 8 aott 1837. Ce Chapitre traitera en gros de la
discipline a I’intérieur de la congrégation. Eu égard aux prescriptions
majeures, on retiendra entre autres 1’ouverture du juniorat, I’institution
d’une retraite sur la spiritualité du Fondateur, le port du scapulaire de
I’Immaculée Conception. En ce qui concerne précisément ce dernier
point, la neuvieme séance du 8 ao(it au matin propose que tous les mem-
bres de la congrégation porteront sous les habits un scapulaire en I’hon-
neur de la Bienheureuse Vierge Marie et spécialement de son privilége
de I’'Immaculée Conception. Ce signe propre aux Oblats sera recu des
le jour de leur oblation (ou profession) définitive comme expression de

U Idem., p. 76.



leur affection filiale et signe de protection maternelle de la part de leur
Patronne, la Vierge Immaculée :

Par respect pour notre Bonne Mére, pour manifester notre filiation
a la Tres Sainte Vierge, congue sans la tache du péché originel, on
a proposé¢ ensuite de chercher un objet particulier que nous ne mon-
trerions pas sur nos habits, mais que nous suspendrions a notre cou,
sous nos vétements, tous les Ordres religieux, toutes les Congréga-
tions ont quelque chose de particulier qui les distingue. Pour nous,
famille chérie de la Trés Sainte Vierge, nous désirons porter un signe
qui nous soit propre, qui nous rappelle I’auguste Patronne de 1’insti-
tut, Parmi plusieurs objets proposés, on a préféré un scapulaire que
chacun de nous porterait continuellement sur soi, Le Révérendissime
Supérieur général voudra bien demander pour ce scapulaire des in-
dulgences précieuses au Souverain Pontife; et, le plus tot possible,
chaque Supérieur donnera ce scapulaire a tous les membres de sa
communauté. Un décret a été porté a ce sujet; mis aux voix, il a été
adopté unanimement, comme il suit : Le jour de 1’oblation, on rece-
vra avec la croix, signe authentique de notre mission, le scapulaire de
I’Immaculée Conception qu’on devra porter sous ses habits!'2,

LE HUITIEME CHAPITRE GENERAL (26-31 400T 1850)

Le Chapitre général prévu en 1849 se tiendra une année apres, a
Marseille, du 26 au 31 aott 1850. D’aucuns considérent ce huitiéme
Chapitre général comme le plus important de tous ceux qui eurent lieu
du vivant du Fondateur, un ‘chapitre général fondateur’ selon I’expres-
sion du pere Achille Rey'. La congrégation est en pleine expansion,
les Oblats sont déja éparpillés dans le Sud de la France, Angleterre,
Canada, Etats-Unis, Ceylan (Sri Lanka) et en Afrique du Sud. On as-
siste a ce que 1’on peut appeler [’dge d’or des Oblats. Ce chapitre aura
pour tache de structurer I’administration de la congrégation, la division
en provinces, la direction des séminaires, les établissements dans les
missions étrangeres, etc.

Du point de vue marial, ce huitieme Chapitre général ne traitera
pas directement de la vie interne de la congrégation, mais plutot de

12 Idem, p. 153.
13 Voir A. TACHE, « Constitutions et Régles », in DVO, p. 163.

Marie dans la pensée et les autres écrits

249



Abel Nsolo Habell

250

la possibilité d’établir des associations des fideles affiliées aux Oblats
et qui partageraient la dimension mariale de leur spiritualité. En effet,
une proposition faite le 28 aolt a la séance du matin demandait que
I’on permette a certaines associations ou affiliation des fidéles de porter,
comme les Oblats, le scapulaire de I’Immaculée Conception. Disons-le
tout de suite que cette proposition fut, aprés votes, rejetée par les capi-
tulants, mais le Chapitre suivant de 1856 1’adoptera :

On avait a examiner la proposition d’un membre du Chapitre, qui de-
mandait que 1’on établit dans les maisons de la Société des associa-
tions ou affiliations des fidéles, qui pourraient de cette maniére par-
ticiper aux biens spirituels de la Congrégation. Ces associations, une
fois reconnues en principe et autorisées ensuite par le Saint-Si¢ge,
pourraient recevoir les fidéles qui en auraient le désir, en leur don-
nant pour signe distinctif le scapulaire de I’Immaculée Conception,
dont la matiére et la forme seraient semblables a celui des profes de
la Congrégation. L’auteur de cette proposition se fondait sur ce que
la plupart des Ordres religieux regoivent ainsi les fidéles en partici-
pation de leurs mérites et de leurs bonnes ceuvres, et que ce serait un
moyen trés efficace dans les temps actuels ot I’Eglise s’occupe de la
question de I’Immaculée Conception, de propager de toutes parts le
culte de I’Immaculée Vierge Marie. Cette proposition ayant été suffi-
samment discutée, le Révérendissime Pére Général, président, ayant
invité le Chapitre a exprimer son vote par assis et levé, a répondu né-
gativement. En conséquence, la proposition a été rejetée!!.

LE NEUVIEME CHAPITRE GENERAL (4-12 40UT 1856)

Le neuviéme chapitre général fut le dernier a étre convoqué et pré-
sidé par Mgr Eugéne de Mazenod ; il se tint & Montolivet, non loin de
la ville de Marseille, du 4 au 12 aofit 1856. Entretemps, la congrégation
s’étend considérablement et ses structures se développent davantage.
Le Fondateur se montre encore actif, malgré son age avancé. Il vient
d’étre nommé Chevalier de 1’ordre impérial de la Légion d’honneur en
1852 ; il pose la méme année la premicre pierre de I’actuelle cathédrale
de Marseille et en 1853, celle de la basilique du sanctuaire de Notre-

14 Idem, p. 280



Dame de la Garde'”, toujours a Marseille. Soit dit au passage que la
construction de cette basilique au sanctuaire Notre-Dame de la Garde
tenait a ceeur le dévoué Serviteur de I’Immaculée, Mgr de Mazenod,
qui voulut d’ailleurs qu’apres sa mort, son coeur y reposat aux pieds de
la Bonne Mere''*. Parmi les événements malheureux qui entourent ce
neuviéme Chapitre général, on peut signaler le déces en 1855 de Ma-
dame Marie-Rose Joannis, la mére du Fondateur, I’épidémie de choléra
qui sévit au sud de la France entre juillet et septembre 1854. Entre aot
et octobre 1855, notre Evéque de Marseille entraine tout son diocése a
invoquer I’intercession de la Sainte Vierge comme il I’avait fait en mars
1835 afin d’écarter cette maladie meurtriére. Il espérait encore, selon
ses propres termes, un miracle évident.

En ce qui concerne la Vierge Marie, on peut constater sans peine
que le Fondateur, avant méme la tenue du Chapitre, précisément dans
sa lettre de convocation, demande expressément des priéres a toute la
congrégation pour la réussite du Chapitre. Il souhaite surtout que les
Oblats obtiennent toutes les graces nécessaires pour promouvoir leur
charisme, ¢étendre le régne du Christ et ceuvrer pour le salut du genre
humain. La lettre de convocation de ce neuviéme Chapitre général est
rédigée en latin, mais le Chapitre local de Fréjus, tenu en vue de 1’¢lec-
tion d’un délégué au Chapitre provincial peu avant le Chapitre général,
nous en donne un extrait en frangais. Ce que notre Fondateur et premier
Supérieur général a exprimé dans cette derniere lettre de convocation
vaut bien aussi pour tous les Chapitres généraux de la congrégation qui
suivront apres sa mort :

notre Révérendissime Pére Supérieur général, fondateur, dans sa let-
tre de convocation adressée aux RR.PP. Provinciaux et Vicaires de
la Congrégation, a exhorté avec instance les membres de sa com-
munauté de faire chaque jour, d’ici a I’époque de la tenue des Cha-
pitres tant provincial que général, des prieres ferventes pour attirer
sur la Congrégation des graces abondantes de lumiére et de sagesse

115 Pielorz note : « le 11septembre 1853, inspiré par sa piété filiale envers la Bonne
Mere, Mgr de Mazenod posait solennellement la premicre pierre d’autre église qui per-
pétuera sa mémoire : celle de Notre-Dame de la Garde. Cette basilique ne sera achevée
que trois ans apres sa mort, en 1864 » (J. PIELORZ, Les Chapitres généraux, Vol. 11,
p- 25).

116 Extrait du testament, 01.08.1854, in EO 1, 15, p. 291.

Marie dans la pensée et les autres écrits

251



Abel Nsolo Habell

252

pour qu’elle ne cesse de poursuivre sa gloricuse fin qui est d’étendre
le royaume de Notre Seigneur Jésus Christ et de procurer avec z¢le
et persévérance le salut des ames, principalement de celles qui sont
le plus abandonnées. On s’adressera spécialement a notre glorieu-
se et Immaculée Mére, dont I’admirable privilége de I’Immaculée
Conception vient d’étre glorieusement proclamé comme article de
foi, ainsi qu’a Saint Joseph, son trés saint époux, patron principal de
notre Congrégation'"’.

Au cours des travaux du Chapitre comme tel, a la quatriéme séance
du 6 aott, le Fondateur en personne, proposa la récitation de la priere
mariale Tu es toute belle, 6 Marie ! (Tota pulchra es, Maria)'™® afin de
commémorer le dernier dogme marial de I’Immaculée Conception de
la Vierge Marie, récemment proclamé par le Pape Pie IX. A la séance
du 12 aoft, au soir, on reprit une proposition rejetée au chapitre géné-
ral de 1850, mais qui trouva ici gain de cause. Il s’agissait d’établir, a
I’instar de certains autres Ordres comme celui des Théatins, des Confré-
ries, Associations ou Affiliations des fidéles qui appartiendraient a la
congrégation et qui, apres I’autorisation du Saint-Si¢ge, partageraient
avec les Oblats le privilége spécial de porter le scapulaire de I’'Imma-
culée Conception. Reconnaissant la pertinence de la proposition, Mgr
de Mazenod coupa court aux discussions et déclara de s’occuper par-
ticulierement de contacter le Saint-Siége a ce propos. Et plus tard, le
Vatican accordait gracieusement la faveur demandée :

vu le titre que la Congrégation porte dans 1’Eglise de Dieu, il lui fit
donné quelque moyen spécial de propager parmi les fideles la dévo-
tion envers I’Immaculée Conception de la trés Sainte Vierge. Ce dé-
sir avait été plus formellement exprimé dans le chapitre général tenu
au mois d’aolit dernier, avec des instances si fortes que nous avons
cru qu’il était de notre devoir de faire des démarches a Rome, afin
de les réaliser [...], et peu de temps apres nous avons regu du cardi-
nal préfet [de la Propagande, Mgr Barnabo] une lettre qui contenait

17 J. PIELORZ, Les Chapitres généraux, Vol. 11, p. 37.

8 Dans le Canon 1 du Chapitre général de 1856, on peut lire cette résolution :
« Al’avenir, il sera d’usage dans toute la Congrégation de réciter en cheeur, aprés Com-
plies, I’antienne 7ota pulchra es, en mémoire de la définition du dogme de I’Immaculée
Conception de la trés sainte Vierge » (Voir J. PIELORZ, Les Chapitres généraux, Vol.
1L, p. 86).



la réponse affirmative de Pie IX a notre supplique. En vertu de cet-
te communication avec les Théatins, désormais notre Congrégation
jouira de tous les priviléges, graces et indulgences qui leur ont été ac-
cordés pour le scapulaire de I’Immaculée Conception, a I’égard des
fideles de I’un et de 1’autre sexe; c’est-a-dire que les notres auront la
faculté de recevoir de ce scapulaire, des associations avec toutes les
prérogatives qui s’y attachent, et d’aprés les mémes conditions. Afin
d’obtenir plus sirement le but que nous avons dii nous proposer,
nous ferons bient6t publier une petite notice, sur la nature du scapu-
laire de I’Immaculée Conception, les indulgences dont il est enrichi,
ainsi que les autres faveurs qui sont propres a la dévotion envers ce
glorieux privilége de notre divine Mére et Patronne!".

Toujours le 12 aott, dernier jour du Chapitre, une autre proposition
demandait qu’on adopte dans la Congrégation I’office liturgique dédié
a ’honneur du Saint-Cceur de la Vierge Marie qui venait récemment
d’étre approuvé par le Saint-Sieége : « Un pareil vaeu ne pouvait qu’étre
accueilli favorablement, et notre Révérendissime Supérieur général a
promis de le réaliser »'2.

LE DIXIEME CHAPITRE GENERAL (5-8 DECEMBRE 1861)

Quatre jours apres la mort du Fondateur, le pére Henri Tempier,
Vicaire général, convoque un Chapitre général qui aura pour motif prin-
cipal I’¢élection d’un nouveau Supérieur général. Ce Chapitre se tiendra
quatre mois apres la mort de Mgr de Mazenod, du 5 au 8 décembre
1861. Malgré ’absence physique, I’ombre du Fondateur plane sur ce
dixiéme Chapitre. L’émotion suscitée par sa disparition est encore bien
visible, mais aussi le sentiment d’une grande fraternit¢ donnant lieu a
une espérance pour ’avenir de la congrégation. En effet, a la mort de
Mgr de Mazenod, on compte dans le rang des Oblats 6 Evéques (dont
1 Archévéque), 267 prétres, 88 fréres convers et 53 freres scolastiques,
soit un bon nombre des 414 membres au total ; I’avenir des Oblats
semble assuré !

Parmi les événements importants qui entourent ce dixiéme Chapi-
tre, signalons I’inauguration du monument de I’Immaculée Conception

9 E. DE MAZENOD cité par J. PIELORZ, Les Chapitres généraux, Vol. 11, pp.
99-100.
120 Idem., p. 84.

Marie dans la pensée et les autres écrits

253



Abel Nsolo Habell

254

en décembre 1857 a Marseille et I’affiliation des Sceurs de la Sainte Fa-
mille de Bordeaux'?' en janvier 1858, pour ne citer que cela. Le Vicaire
général, le pére Tempier, qui convoque le Chapitre durant les trois der-
niers jours de la neuvaine de la solennité de I’Immaculée Conception,
lui confére explicitement une intention mariale ; il croit que les jours
choisis du 5 au 8 décembre sont bien indiqués pour espérer le soutien et
I’intercession de la Sainte Vierge sur la congrégation et sur le nouveau
Supérieur général a élire. Ainsi, écrit le pere Tempier :

que ce laps de temps nous rapproche de la grande solennité de I’Im-
maculée Conception de la trés Sainte Vierge Marie, notre Meére et
Patronne ; désirant attirer sur cette réunion et sur des assistants géné-
raux, nous fixons 1’ouverture dudit Chapitre au jeudi, cinq décembre
prochain!?,

MARIE DANS LES MANDEMENTS DE MGR E. bE MAZENOD

Notre recherche se meut a I’intérieur de la mariologie des Mis-
sionnaires Oblats de Marie Immaculée. Mais si nous évoquons ce que
Monseigneur de Mazenod a écrit sur la Vierge Marie en sa qualité de
Pasteur du diocése de Marseille, c’est pour avoir une idée compléte de
sa pensée sur Marie. Il est vrai qu’en tant qu’Evéque, il s’adressait en

121 « Enfin, le 15 mars 1861, il fit publier la lettre circulaire sur I’affiliation des

Sceurs de la Sainte-Famille de Bordeaux. L’acte en avait été stipulé en 1858 déja, mais
il ne devait entrer en vigueur qu’apres la mort de 1’abbé Noailles, fondateur de la Sain-
te-Famille, survenue le 8 février 1861. En vertu de cet accord, le Supérieur général des
Oblats devient directeur de la Sainte-Famille; le Chapitre de 1861 sanctionnera formel-
lement cette affiliation » (J. PIELORZ, Les Chapitres généraux, Vol. 11, p. 143).

122 Idem, p. 149. Une fois terminées les élections et le pére Joseph Fabre élu Su-
périeur général, dit le Proces verbal du Chapitre : « Dix-neuf voix ont été pour le R.P.
Fabre et une pour le R.P. Tempier. Il ne nous appartient pas d’expliquer comment s’est
produite cette unanimité si parfaite. Qui pourrait ne pas y voir I’assistance de I’Esprit-
Saint; la protection visible de notre bonne Mére, la Vierge Immaculée; ’appui de saint
Joseph, notre principal patron, et I’influence paternelle de notre saint Fondateur? Nous
devons relater ici cette acclamation universelle, afin qu’elle demeure dans I’histoire de
la Congrégation comme une preuve admirable de I’union parfaite de vues et de volon-
tés qui régnait dans le Chapitre. Qu’on nous permette aussi de constater, en passant, la
douce joie, la délicieuse émotion et la sainte fierté que faisait naitre dans tous les cceurs
un accord si parfait. Nous éprouvions tous comme un immense soulagement » (J. PIE-
LORZ, Les Chapitres généraux, Vol. 11, p. 163).



premier lieu aux fidéles de son Eglise locale et a son clergé, méme si
quelques uns de ses confréres Oblats en faisaient partie. Dans I’ensem-
ble, I’enseignement de Mgr de Mazenod intéresse aussi les Oblats car
’Evéque est aussi leur Fondateur. D’ailleurs, il y a trés peu de choses
qu’il recommande aux chrétiens de son diocése qu’il n’ait demandé
déja a ses fils Oblats, surtout dans le domaine de la dévotion mariale.

Si Mgr Eugéne de Mazenod, pour son ordination comme Evéque
de Marseille choisit la date du 14 octobre 1832, jour ou I’on célébrait
a Rome la féte de la maternité divine de Marie ; c’est dire que son mi-
nistére épiscopal allait certainement étre marqué d’une fagon ou d’une
autre de ’empreinte mariale. En effet, aux fideles de son diocese tout
comme aux Oblats, Mgr de Mazenod insistera sur le fait que Marie est
I’Immaculée, le Femme choisie par Dieu pour étre le Mére du Sauveur
et la notre aussi. Par sa foi et son engagement a I’ceuvre du salut, elle
devient notre modele et mérite notre affection filiale. Son aide mater-
nelle ne fait jamais défaut, notre confiance en son intercession ne doit
pas faillir. Pour toutes ces raisons, notre dévotion a Marie doit étre pro-
fonde et forte. Dans les mandements adressés aux chrétiens de son dio-
cese, Mgr de Mazenod mettra un accent particulier sur les aspects plutot
pratiques et ponctuels, tels que la promotion d’une pitié sans abus, la
contribution matérielle ou financiére en vue de la construction, de la ré-
novation et de I’entretien des lieux de cultes et des ceuvres en I’honneur
de la Vierge Marie.

Monseigneur de Mazenod concentre 1’essentiel de ses instructions
aux fideles dans les Mandements'? (de Caréme et de diverses circons-
tances) et dans certaines lettres circulaires adressées aux curés de pa-
roisses. Nous reprenons, selon I’ordre chronologique, quelques extraits
de ces instructions relatives a sa pastorale mariale.

123 A c6té des Lettres, Journal et Ecrits spirituels déja publiés en 22 volumes, il
existe des Mandements du Fondateur, édités en partie. Un bel article du p. Bernard
Dullier tente justement de les faire connaitre. Au début de cet article, ’auteur signale
qu’il s’agit des 23 Mandements de Caréme, une cinquantaine d’autres Mandements (de
circonstances) auxquels il faut ajouter les Lettres circulaires. L’article présente un bref
résumé sur le theme de La Vierge au coeur de nombreux mandements (B. DULLIER,
Les Mandements de saint Eugéene de Mazenod, Evéque de Marseille, Documentation
OMI, n. 249, Rome, 2002, pp. 43-46).

Marie dans la pensée et les autres écrits

255



Abel Nsolo Habell

256

LE MANDEMENT DU 18 JuIN 1837

Le mandement du 18 juin 1837 est signé officiellement de la main
de Mgr Fortuné de Mazenod, oncle et prédécesseur de Mgr Eugéne de
Mazenod. On sait que le 9 avril de la méme année, ce dernier est nommé
Evéque de Marseille. Le dit mandement se rapporte a la bénédiction de
la nouvelle statue du sanctuaire Notre-Dame de la Garde pour laquelle
le nouvel Evéque s’était investi personnellement. La forme et le fond
du Mandement font croire, selon le p. Dullier, que le texte signé par
Fortuné de Mazenod serait en fait I’ceuvre du nouvel Evéque Eugéne de
Mazenod. De quoi parle ce fameux mandement ? Reprenons les conclu-
sions du pere Dullier :

- D’abord, une alerte pour dire que la piété mariale n’occulte ni ne
surclasse le culte d’adoration qui doit étre rendu a Dieu seul :

Que votre culte envers elle [la Vierge Marie] soit animé des vrais
sentiments de la foi catholique. Que Dieu, adoré par vous en esprit et
en vérité, soit toujours le premier dans toutes vos pensées et placé au
commencement de tous vos cantiques de louange»'*.

- Ensuite, une mise en garde qui voudrait que les lieux de dévotion
et des pelerinages ne soient pas des endroits exclusifs du culte marial
car la Bonne Mére peut étre invoquée n’importe ou ; qu’on la prie dans
un sanctuaire ou bien ailleurs, la Vierge Marie reste la méme partout :

L’Eglise autorise sans doute des lieux particuliers de dévotion envers
la sainte Vierge, elle approuve formellement les pelerinages faits en
ces lieux dans des vues de piété et y attache souvent des graces spé-
ciales [...]. Mais I’Eglise ne veut pas que les fidéles oublient jamais
que la Mére de Dieu peut étre invoquée dans tous les lieux de 1uni-
vers et que, malgré la diversité des titres qu’on lui donne dans les di-
vers sanctuaires qui lui sont consacrés, elle est toujours une, toujours
la méme'®.

- Et enfin, une correction qui voudrait que la Vierge Marie ne soit
nullement considérée comme une déesse ; méme si on doit la vénérer et
compter sur sa puissante intercession. Et que I’on ne s’arréte a la ma-

124 Mandement du 18 juillet 1837.
125 Ibidem.



térialité des moyens pédagogiques offerts par la dévotion, mais qu’on
remonte toujours, comme dirait saint Basile, de I’image a son ‘mod¢le
original’ :

Aimez donc a vénérer le sanctuaire de Notre Dame de la Garde, a
le visiter pieusement et a y adresser vos prieres au Seigneur en les
recommandant a la puissante intercession de Marie. Mais que votre
confiance monte jusqu’au Ciel et ne s’arréte point, selon les erreurs
des paiens qui se glorifient dans leurs idoles, a une image matériel-
le qui ne saurait avoir par elle-méme aucune vertu quelconque. Ce
n’est pas I’image, la statue de la sainte Vierge dans la chapelle de
Notre Dame de la Garde qui peut vous exaucer, ¢’est la sainte Vierge
elle-méme qui entendra vos veeux et vous obtiendra le secours dont
Dieu est le principe et la fin.!?.

LE MANDEMENT DU 8 JUILLET 1849

En préparation de la proclamation du dogme de I’Immaculée
Conception, le Pape Pie IX publia I’encyclique Ubi Primum. En réponse
au Pape, Mgr de Mazenod envoya une premicre lettre le 28 avril 1849 ;
puis deux mois apres, le 8 juillet de la méme année, il adresse une lettre
pastorale a ses diocésains. Dans celle-ci, écrit le pere Boudens,

Mgr de Mazenod y chantait les gloires de Marie et demandait aux
fideles des priéres ardentes pour que I’Esprit-Saint inspirat le Souve-
rain pontife a prendre, dans une affaire si importante la résolution qui
devait contribuer a la gloire de la Vierge Marie'?’.

Ce mandement nous donne une idée assez précise de la fagon
dont Mgr de Mazenod comprenait lui-méme le dogme de I’Immaculée
Conception ainsi que la grandeur de la Vierge Marie comme une créa-
ture exceptionnelle. Le mandement traduit en quelque sorte sa théolo-
gie mariale :

Apres ce qui se rapporte directement a Dieu, rien n’est plus précieux
pour la piété éclairée de vraies lumieres que ce qui touche a I’hon-
neur de la Sainte Vierge Marie. Il y a la tout I’intérét d’un fils envers

126 [bidem.
127R. BOUDENS, « Mgr de Mazenod et la définition du dogme de I’Immaculée
Conception », p. 14

Marie dans la pensée et les autres écrits

257



Abel Nsolo Habell

258

sa mere, et quelle Mére ! Celle qui nous a donné celui qui est la vie
et le salut du monde, celle qui nous a tous enfantés spirituellement
au pied de la Croix dans les douleurs de la passion et de la mort de
I’Homme-Dieu, fruit béni de ses entrailles ; celle qui est justement
appelée la nouvelle Eve et la corédemptrice du genre humain. Sa
tendresse veille sur nous; elle nourrit nos ames des graces divines
dont elle est, selon les saints péres, la distributrice ; du haut du ciel
elle les répand a pleines mains sur ses enfants aprés les avoir pui-
sées pour eux dans le cceur de son Fils notre Seigneur. Notre exis-
tence méme temporelle est sous la garde de son amour maternel, et
les Anges dont elle est la Reine a jamais exaltée et toujours obéie,
sont envoyés du pied de son trone pour nous diriger dans nos voies
(Ps. 91, 11) [...]. C’est la gloire de Dieu méme qui est intéressée a
la gloire de Marie. Tout ce qui, de notre part tend a glorifier la sainte
Vierge, remonte d’elle a Dieu, en prenant pour ainsi dire, dans les
mains de la plus parfaite des créatures, le caractére de "’hommage le
plus parfait envers le Créateur. Oui, alors nous glorifions Dieu dans
le chef-d’ceuvre de sa puissance et de son amour ; nous le louons de
ce qu’entre toutes les merveilles de sa droite, qui attestent sa gran-
deur infinie, il en a produit une qui retrace a elle seule, mieux que les
autres ensembles, ses perfections adorables. D’ailleurs, la grandeur
de la sainte Vierge consiste surtout dans sa dignité de Mére de Dieu ;
c’est la le motif de toutes les prérogatives dont elle est ornée et du
culte supérieur que nous lui rendons. Ainsi, ¢’est le Fils que nous ho-
norons dans la personne de la Mére, et voila pourquoi il nous est im-
possible d’excéder dans nos hommages envers Marie, tant que nous
la considérons comme créature, Dieu étant toujours alors le terme
supréme de ces hommages'?.

LE MANDEMENT DU 1% NOVEMBRE 1852

Le mandement du 1" novembre 1852 se distingue des autres par le
fait que Mgr de Mazenod s’adresse directement aux membres de sa fa-
mille religieuse, les Oblats. Il les invite a consacrer d’une fagon particu-
liere leurs personnes a la Vierge Immaculée. En réalité, il rappelle a ses
fils ce qu’il avait déja écrit au p. Tempier le 22 décembre 1825, d’« étre

128 Mandement du 8 juillet 1848.



des Oblats de Marie Immaculée [...], de lui étre consacrés d’une ma-
niere spéciale et de porter son nom »'%.

LE MANDEMENT DU 28 40UT 1853

Le mandement de caréme du 28 aott 1853 fut rédigé a I’occasion
de la rénovation du sanctuaire de Notre-Dame de la Garde et de la pose
de la premiére pierre de sa nouvelle basilique. L’Evéque enseigne que
la dévotion implique non seulement I’affection vis-a-vis de la personne
de la Vierge Marie, mais aussi le souci de trouver les moyens matériels
et économiques pour entretenir et promouvoir cette dévotion. Le sanc-
tuaire marial qu’il qualifie de temple de Marie mérite tous les soins
d’autant plus qu’elle est notre Mére bien-aimée. Sans craindre de bles-
ser les sensibilités par son langage trop direct, I’'Evéque de Marseille
pousse ses fideles a sacrifier leurs aises pour batir, entretenir et orner les
lieux de culte dédiés a la Mere de Dieu.

Le caréme, temps par excellence de partage et de solidarité, offre
1’opportunité a notre Evéque d’interpeller surtout les riches a voler au
secours des plus pauvres et d’étre sensibles aux besoins temporels de
I’Eglise. S’adressant aux fidéles, Mgr de Mazenod, leur rappelait sou-
vent ce devoir de donner généreusement 1’aumone : « Vous [chrétiens]
devez reconnaitre, a proportion de votre fortune, tributaires de ses be-
soins [de 1’Eglise] »'*. L’auméne, renchérit-il, est une ceuvre essen-
tielle du caréme parce que « personne sur la terre n’a le droit de vous
dispenser »*!. Avant de terminer ce mandement du 28 aott 1853, Mgr
de Mazenod instruit sur le sens religieux de I’aumone et s’abandonne a
ses ouailles en comptant sur leur charité pour la construction de Notre-
Dame de la Garde ainsi que 1’aide aux plus démunis :

Pour que I’aumone attire des graces, elle doit étre non un acte de pure
philanthropie mais une offrande a Dieu. Cette offrande s’adresse aux

129 Au pére Tempier, 22.12.1825, in EO 1, 6, p. 234.

130 Mandement du 12 mars 1849.

131 Mgr consacre tout un mandement sur le théme de I’auméne comme ceuvre
essentielle du caréme ou il conclut en ces termes : « Si pour compatir a notre faiblesse,
1’Eglise nous accorde des adoucissements en ce qui concerne I’abstinence, si, a cause de
votre santé, elle vous dispense du jetline, elle ne vous dispense pas, elle ne peut pas vous
dispenser de I’aumone qui témoigne de la pénitence du cceur dont personne sur la terre
n’a le droit de vous dispenser » (Voir Mandement du 18 novembre 1857).

Marie dans la pensée et les autres écrits

259



Abel Nsolo Habell

260

pauvres, comme représentants de Jésus-Christ [...]. Eh ! Quoi, vous
étes tentés de croire que vous avez trop a donner ? Mais enfin, com-
bien d’entre vous qui, dans la prospérité dont vous jouissez, ne re-
fusent rien a la vanité, au luxe, au plaisir ? Vous aimez que tout soit
splendide pour vous, vous ornez vos demeures comme des temples
alors que le temple de Marie votre Mére vous est indifférent, alors
que les pauvres doivent se contenter pour leurs plus stricts besoins
des restes qu’ils recueillent de la table des riches ? Souvenez-vous
que les pauvres sont devenus les préférés dans la maison de Dieu'?.

LE MANDEMENT DU 22 OCTOBRE 1854

Le 1 aofit 1854, le Pape Pie IX promulgue une encyclique Apos-
toliae Nostrae Caritatis dans laquelle il demande de prier pour les ca-
tastrophes qui menacent la vie du monde. Cette encyclique dégage déja
la saveur du jubilé universel en préparation du dogme de I’Immaculée
Conception. Le Pape invite a « n’oublier pas de prier humblement, ar-
demment et avec z¢le, suivant les orientations de notre lettre encyclique
(Ubi Primum) datée du 2 février 1949 ». Le pape précise I’objectif de
cette priére commune :

prier pour que le désir d’éclairer notre esprit avec la lumiére de son
Esprit Saint, par lesquelles nous pourrions publier un décret dans
les meilleurs délais concernant la conception de la Trés Sainte Mere
de Dieu, I’Ilmmaculée Vierge Marie. Cela aboutirait a la plus gran-
de gloire de Dieu et la louange de cette Vierge, la Mére aimante de
tous'*.

C’est a la suite de cette encyclique, voulant répondre promptement
a ’invitation du Pape, que Mgr de Mazenod écrit le 22 octobre 1854 un
mandement de grande valeur mariologique. Avec des mots bien choi-
sis qui indique la place et le role de la Sainte Vierge dans I’histoire du
salut :

Meére des chrétiens [...], fille d’Eve selon la nature [...], fille de Dieu
selon la gréce [...], aurore de notre affranchissement [...]'3.

132 Mandement du 28 aoht 1853.
13 PIE IX, Apostoliae Nostrae Caritatis, n.4.
134 Mandement du 22 octobre 1854, p. 6.



Au sujet de ce mandement, le pére Boudens fait remarquer qu’« On
est frappé par I’enthousiasme qui animait I’Evéque a 1’approche du
grand jour [de la proclamation du dogme de I’Immaculée Conception].
La fin du mandement est un vrai cantique de joie »'*.

LE MANDEMENT DU 8 FEVRIER 1855

Le Pape Pie IX proclame le dogme de I’Immaculée Conception le 8
décembre 1954 avec la Bulle Ineffabilis Deus que Mgr de Mazenod re-
coit au début de 1855. Encore une fois, il s’emploie sans délai a rédiger
un mandement en février 1855 pour expliquer a ses fidéles le nouveau
dogme marial. Pour Boudens, ce texte fut « un de ses plus beaux man-
dements [...], le couronnement de tout ce que Mgr de Mazenod écri-
vit autour de la définition du dogme de I’Immaculée Conception »'*.
Mgr de Mazenod recourt a son talent de pédagogue pour appliquer a la
Vierge Marie des images symboliques quelque peu inhabituelles, mais
chargées de signification : La Vierge est

pleine de grace [...], le si¢ge, le trésor, le domicile, le sanctuaire de
toutes les faveurs divines [...], échelle de miséricorde [...] sur le
sommet de laquelle Dieu s’appuyait lui-méme. [Comme 1’ Arche de
Noé] qui sauva le genre humain du naufrage. Pour cette vallée des
larmes, écrit-il encore, la décision de I’Eglise a ouvert une source de
bénédiction [...]. La Sainte Vierge, pleine de graces, bénie entre tou-
tes les femmes [...]. Cette arche sainte sera notre salut'*’.

135 R. BOUDENS, « Mgr de Mazenod et la définition du dogme de I’Tmmaculée
Conception », p. 14.

13¢ Idem ., p. 21. Ce jugement fort élogieux de Boudens contraste avec les propos
du p. Dullier qui considére que ce mandement fut « un texte marial sans intérét [...]. Ce
mandement de caréme, renchérit-t-il, ne nous apporte rien aujourd’hui et il montre bien
qu’Eugeéne de Mazenod pouvait lui aussi écrire pour ne rien dire » (B. DULLIER, Les
Mandements de saint Eugéne de Mazenod, Evéque de Marseille, p. 23). A notre avis,
ce mandement n’est pas a négliger ; ses évocations bibliques, ses réminiscences patris-
tiques, ses ouvertures théologiques, ses accents pastoraux et spirituels ne manquent pas
non seulement d’attirer 1’intérét, mais aussi de gotiter un tant soit peu 1’originalité de la
pensée mariale de ’Evéque de Marseille en se rendant compte en méme temps du vif
amour de la bonne Mére qui briilait son cceur. Commentant alors quelques extraits de ce
dit mandement, le pére Morabito conclut en ces termes : « Nous ne pouvons donc pas
douter de notre conclusion : c’est bien la Vierge Immaculée qui est le centre de la vie
spirituelle et apostolique de Mgr de Mazenod » (Idem., p. 66).

137 Mandement du 8 février 1855.

Marie dans la pensée et les autres écrits

261



Abel Nsolo Habell

262

Le theme de la Vierge Marie est trés présent dans les mandements
de I’Evéque de Marseille ; souvent il I’évoque au passage, mais quel-
ques fois, il en fait un sujet exclusif, comme nous venons de le démon-
ter. Il n’est pas nécessaire de reprendre tous les mandements traitant de
la Vierge Marie ; cependant, il s’avere intéressant de signaler, en dehors
de ceux que nous avons déja mentionnés, le mandement du 12 avril
1855 publié a I’occasion de la consécration de la chapelle provisoire du
nouveau lieu de culte, a Notre-Dame de la Garde ; celui du 21 décembre
1855 en rapport avec la construction de la colonne commémorative du
dogme de I’Immaculée pour laquelle Mgr de Mazenod avait déja placé
la premiere pierre le 8 décembre précédent a Marseille!'s:.

Il'y a aussi le mandement du 18 novembre 1857 rédigé a I’occasion
de la bénédiction du monument de la Vierge dorée qui surplombe le
tour du sanctuaire de Notre-Dame de la Garde. Dans celui du 15 mai
1859, Mgr de Mazenod exalte la puissance de I’intercession de Ma-
rie Immaculée afin de susciter la confiance des fidéles envers elle. Un
autre mandement intéressant est celui du 21 décembre 1859'*, proposé a

138 T ’inauguration officielle de cet monument commémoratif de la promulgation
du dogme de I’Immaculée Conception aura lieu le 8 décembre 1857 a Marseille. Dans
son Journal, Mgr de Mazenod rappelle le souvenir de cette mémorable cérémonie :
« Dans quelle langue humaine pourrait-on rendre ce qui s’est pass¢ aujourd’hui a Mar-
seille ! Comment représenter une ville entiére de trois cent mille &mes, ne formant
qu’une famille chrétienne, se revétant de ses habits de féte pour célébrer la gloire de sa
Mere dans les transports de la plus touchante dévotion ! Qu’a-t-il fallu pour produire
ce grand mouvement, cette grande manifestation religieuse ? O puissance de la religion
dans cette France qu’on voudrait nous représenter comme étant tombée dans ’indiffé-
rence ! Une parole de 1’évéque, annoncant dans un mandement qu’en ce jour tous les
fideles sont invités a s’unir a leur premier pasteur pour bénir la statue qu’il a élevée a
Marie, au pied de laquelle il devait célébrer les saints mystéres » (Journal, 08.12.1857,
inEOT, 22, p. 123).

13 « La puissance d’intercession et I’amour maternel de Marie sont célébrés par-
tout, et de nos jours son culte s’est développé d’une maniére admirable, il est porté [...],
comme aux temps de la plus grande foi, et nous en bénissons le Seigneur. Ces homma-
ges si multipliés en I’honneur de la Mére de Dieu marquent une époque de rénovation
dans la foi elle-méme, et de Marie, ils s’¢lévent jusqu’a son divin Fils, tandis qu’elle
n’est si magnifiquement honorée qu’a cause de sa qualité de Mére de Jésus-Christ. Le
nom de Marie n’est invoqué avec tant de confiance qu’afin qu’elle supplie pour nous
son divin Fils, reconnu par la méme comme ’auteur de toutes les graces. On ne saurait
trop faire en 1’honneur de la Sainte Vierge, tant que son culte est entendu et pratiqué
dans ce sens limité a ce qui est dii a une Créature si grande et si élevée qu’elle soit. 11
faudrait bien se garder toutefois d’attacher aux simples images de la Mére de Dieu une



I’occasion de 1’exposition solennelle et perpétuelle du Saint-Sacrement
dans le diocese de Marseille, Mgr de Mazenod en profite pour indiquer
la juste place de la Vierge Marie dans le culte chrétien et la supériorité
indéniable de 1’adoration a rendre exclusivement a Dieu.

vénération dont les signes extérieurs parussent éclipser ceux que réclame la présence
méme de la personne de Jésus-Christ. Il faut au contraire que le culte dont notre foi
et notre amour doivent environner I’adorable Eucharistie soit, dans la mesure de nos
faibles moyens, a toute distance au-dessus de ce que nous avons coutume de sentir et de
faire en I’honneur de Marie Immaculée (Mandement du 21 décembre 1859).

Marie dans la pensée et les autres écrits

263






CONCLUSION

uelle est la place et le role de la Bienheureuse Vierge Marie

dans une congrégation née de la contemplation du Christ cruci-

fié et dont I’objectif principal est I’évangélisation des pauvres ?
Que fait la Sainte Vierge au cceur du charisme de saint Eugéne de Ma-
zenod qui aurait pu adopter un autre nom d’identité en rapport avec le
mystére de la Croix ? Quelle signification donnée a la figure de Marie
dans la spiritualité des Missionnaires Oblats ? Ce nom (de Marie) qu’ils
portent comme un nom de famille, est-ce un vernis de surface ou bien
une valeur intrinséque, une identité constitutive de leur vocation ? Quel
sens accorder au patronage de Marie Immaculée dans la congrégation et
quelles en sont les conséquences spirituelles et pratiques ? Pour répon-
dre a toutes ces préoccupations, nous avons scruté 1’expérience mariale
du Fondateur, dans sa pensée et dans ses écrits. Nous nous sommes
attardés sur la dimension mariale du charisme oblat aux origines de
la congrégation, espérant que d’autres études montreront comment ce
caractére marial s’est développé au cours de I’histoire.

Nous avons cherché dans un premier temps a nous rendre compte
de la présence de Marie dans I’itinéraire spirituel de saint Eugéne de
Mazenod. Il hérite de la piété mariale populaire de la Provence et de
sa famille. Cette pi¢té infantile prend de I’essor pendant son exil en
Italie, surtout a Venise sous la direction spirituelle du ‘saint prétre’ Don
Bartolomeo Zinelli. Celui-ci fut pour Iui un véritable pére qui I’enfanta
a la vie spirituelle et sema en son cceur d’enfant le désir du sacerdoce.
En plus de la dévotion mariale promue au Collége des Nobles a Tu-
rin, notre jeune provencal admire a Palerme I’enthousiasme des dévots
du veeu de sang qui défendent la doctrine de 1I’Immaculée Conception.
Grace a la formation théologique, I’amour de la Sainte Vierge se dé-
veloppe et se fortifie au séminaire ou les maitres Sulpiciens, fidéles a
I’inspiration mariale de leur Fondateur Olier, font de Marie, Mére du
Christ Souverain-prétre, un protagoniste irremplacable dans la forma-
tion des séminaristes. Ordonné prétre, la Sainte Vierge prendra de plus

265



Abel Nsolo Habell

266

en plus de place dans sa vie et dans son apostolat. Pour preuve, il parle
souvent de ses ‘priviléges’ dans les conférences et dans la catéchése.
11 insiste particuliérement sur le mystére de son Immaculée Concep-
tion ; par exemple, en écrivant une fois en lettres majuscules ‘VIERGE
TOUJOURS IMMACULEE’. 1l fonde, en 1813 a Aix, I’Association de
la Jeunesse Chrétienne qu’il place sous le patronage de Marie Imma-
culée. Et comme jeune prétre, il cloture la prédication de ses missions
populaires avec cette acclamation : Loué soit Jésus Christ et Marie Im-
maculée.

Dans un deuxi¢me temps, nous abordons les expériences mariales
les plus importantes de la vie du Fondateur. Trois nous semblent plus
saillantes dans la mesure ou elles ont marqué profondément la vie spi-
rituelle et missionnaire du Fondateur lui-méme et celle de sa congréga-
tion naissante.

Il s’agit premic¢rement de 1’expérience vécu a Aix-en-Provence, le
15 aotit 1822, a un moment de ‘fatigue morale’, de dures épreuves et
de toutes sortes d’obstacles ‘rangés comme en bataille’ qui compro-
mettaient ’avenir de la jeune congrégation. Alors, surgit providentiel-
lement a I’occasion de 1’érection d’une statue de I’Immaculée et grace
a elle, une nouvelle vision de la congrégation, plus belle, plus efficace
et donc utile a ’Eglise. C’est ce sentiment de bonheur, de justesse et de
consolation qui redonna courage, enthousiasme et espérance au Fonda-
teur pour persévérer dans I’ceuvre de la fondation de la Société. De tou-
tes les expériences mariales du Fondateur, cette expérience du 15 aoit
1822 reste, selon nous, la plus fondamentale du point de vue chronolo-
gique tout comme sur le plan existentiel. Marie Immaculée apparait en
quelque sorte comme la co-fondatrice de la congrégation des Oblats.

La deuxiéme expérience survint a I’occasion de 1’approbation pon-
tificale de la congrégation entre novembre 1825 et avril 1826 : d’abord,
le contact qu’Eugeéne de Mazenod eut avec le pére Bruno Lanteri, Fon-
dateur des Oblats de la Vierge Marie ; ensuite, la lecture qu’il fit du livre
Les gloires de Marie d’ Alphonse de Liguori et enfin, les célébrations de
la neuvaine, de la solennité et de 1’octave de I’Immaculée Conception
du 8 décembre 1825 a Rome... Autant d’éléments qui serviront des sti-
muli pour que le Fondateur repense jusqu’a rebaptiser la congrégation
du nom de Missionnaires Oblats de la Trés Sainte et Immaculée Vierge
Marie au lieu des Oblats de Saint Charles comme il le pensait précé-



demment. Aprés un long discernement, mais surtout dans la pricre, il
suivit la voie de I’inspiration et adopta ce nouveau titre de Marie Imma-
culée comme ‘un nom de famille’ que les Oblats partagent désormais
avec la Sainte Vierge devenue leur Patronne. Approuvé in extremis, le
nouveau titre suscita le regret de ne pas avoir pensé plutot, car Marie
méritait plus que saint Charles ; au-dela des remords, ce fut surtout une
grande satisfaction et une consolation ineffable : ‘ce nom satisfait le
cceur et ’oreille’, ‘c’est un brevet pour le ciel’, ‘il y a de quoi a faire des
jaloux’! , etc. On voit ici I’évolution et la maturation du projet global
du Fondateur qui pergoit en la personne de la Vierge Marie Immaculée
I’idéal du charisme oblat. Il voit en Marie 1I’exemple parfait de 1’obla-
tion, de la vie consacrée, du zéle apostolique, du service de I’Eglise et
de I’engament en faveur des plus pauvres.

La troisiéme expérience est celle qui advint a I’occasion de la pro-
clamation du dogme de I’Immaculée Conception le 8 décembre 1854.
Eugeéne de Mazenod croit en la doctrine de 1I’Immaculée Conception
depuis son bas-age ; fort de ’enseignement de ses maitres Sulpiciens,
il prend le contre-pied des théologiens, mémes érudits, qui récusent
cette vérité. Dans son ministére sacerdotal et épiscopal, il préche I’Im-
maculée Conception. Devenu Fondateur d’une congrégation religieuse
approuvée pontificalement pour la toute premiére fois avec le titre de
‘Marie Immaculée’, Mgr de Mazenod accroit le zele a défendre et a pro-
mouvoir le dogme de I’Immaculée Conception. Le combat qu’il mena
pour la proclamation de ce dogme marial durant le consistoire tenu en
1854 sous la direction du Pape Pie IX le prouve a suffisance. Il ressentit
alors, 28 ans apres le baptéme de sa congrégation, la proclamation du
dogme de I’Immaculée Conception comme une confirmation de ce beau
nom que les Oblats portaient déja. Ce qui ne pouvait que le soulager en
ouvrant une ére nouvelle pour la congrégation et pour I’Eglise.

Dans un troisiéme temps, finalement, nous avons cherché a péné-
trer sa pensée par le biais de ses écrits. Ce qui nous a permis de consta-
ter I’omniprésence de Marie dans les différents thémes de ses écrits :
consécration religieuse, vie communautaire, activités apostoliques et
missionnaires, formation des Oblats, Reégle de vie, chapitres généraux,
mandements épiscopaux, etc.

! Au pére Tempier, 20.03.1826, in EO 1, 7, p. 65

~
O
N



Abel Nsolo Habell

268

Le nom de Marie que porte chaque membre de I’Institut, loin d’étre
une simple figuration est plutot une valeur constitutive de la vocation
oblate ; une présence maternelle, un programme de vie et une exigence
de sainteté. Comme Patronne et Mére, Marie protége, soutient, accom-
pagne et intercéde pour chaque Oblat. Celui-ci, en revanche, lui témoi-
gne son affection filiale, imite son oblation et ses vertus, lui t€émoigne
sa reconnaissance et invoque incessamment son intercession, surtout
dans la priere du rosaire. Dans la vie communautaire des Oblats, Marie
apparait comme celle qui assure 1’unité autour du Christ. Sa présence
maternelle promeut une fraternité nouvelle fondée non pas sur les liens
de la chair et du sang, mais sur la foi en Jésus ; ainsi assure-t-elle un
climat d’accueil mutuel, de simplicité, de dialogue, de convivialité et de
paix. En cette Bonne Mére dont ils portent tous le nom, les Oblats trou-
vent toujours un chemin d’unité au-dela des différences et une exigence
d’harmonie malgré les conflits inhérents a tout regroupement humain.

Dans I’ceuvre du recrutement, de la culture des vocations et de
la formation des Oblats, Marie se présente comme celle qui enfante
les candidats a la vie oblate. Avec ’aide de I’Esprit Saint, elle forme
le Christ dans leurs cceurs, les modele pour qu’ils prennent la forme
du Christ ; elle assure leur croissance spirituelle et leur sert d’exem-
ple concret dans la poursuite de 1’idéal oblat. Nous avons considéré la
singularis devotio (dévotion singuliére) que le Fondateur rappelle aux
Oblats qui doivent pratiquer une piété mariale a un si haut degré qu’on
ne rencontre nulle part ailleurs. Il nous a paru que 1’exigence de cette
‘dévotion singuliére’ ne signifiait nullement que les Oblats doivent en-
trer en compétition avec les autres dévots de Marie ou encore étre obsé-
dés de les surclasser a tout prix. Il n’y a aucune course en vue d’obtenir
la premicre place dans la dévotion a Marie. Ce que le Fondateur veut et
demande avec insistance a ses fils spirituels, ¢’est un grand amour filial
plus conscient, un attachement indéfectible et une confiance absolue a
I’¢égard de Marie Immaculée. Les Oblats doivent se consacrer a Dieu
par ses mains maternelles ; c’est pourquoi, ils la vénérent volontiers,
recourent sans tréve a son intercession, lui expriment une profonde gra-
titude, imitent ses vertus et son oblation a Dieu, etc.

Il nous a semblé que la spécificité¢ du caracteére marial du charisme
oblat voulut par le Fondateur ne réside pas avant tout dans la multi-
plication des exercices de dévotion ni dans le zéle a propager le culte



marial (ce qui n’est pas mal), mais il s’agit surtout de s’identifier a la
personne de Marie Immaculée, de vivre toujours avec elle et comme
elle. L’Oblat ressentira le nom de Marie Immaculée qu’il porte non seu-
lement comme un titre d’honneur mais aussi comme une responsabilité,
une exigence de sainteté pour s’en montrer constamment digne. ‘Mieux
comprendre ce que nous sommes’ signifie qu’on devient conscient du
fait que Marie n’est pas une personne extérieure a notre vocation mais
une présence et une valeur intrinséque de 1’étre-oblat. On est Oblat de
Marie Immaculée ou on ne I’est pas ! Daniel Albers n’écrivait-il pas que
« notre dévotion, notre facon d’étre dévot a Marie Immaculée, ne peut
étre enlevée de notre vie spirituelle d’Oblat sans la gacher »2.

Appelée chere Mere de la mission, Marie accompagne les Oblats
dans leurs activités missionnaires. C’est d’elle que chaque missionnaire
apprend a donner le Christ au monde. Au-dela du travail missionnaire,
elle assiste, console et prie pour les Oblats en difficultés, éprouvés,
malades ou décédés. Sa constante sollicitude maternelle ne faillit ja-
mais. La dévotion filiale des Oblats envers Marie n’est compléte que
lorsqu’ils s’engagent a promouvoir son culte chez les fideles. Dans cet-
te perspective, les sanctuaires marials prennent un relief particulier sans
perdre de vue que ces asiles de ressourcements spirituels, de priéres et
de réconciliation doivent viser avant tout la conversion a 1I’évangile.

Outre les écrits spirituels, le journal, les lettres, et les écrits de
type administratif qu’il rédige ou fait rédiger, le Fondateur nous ré-
vele le méme amour filial vis-a-vis de la Sainte Vierge. Dans la Re-
gle qui connait plusieurs rédactions mais toujours sous son contrdle,
Marie est en bonne place. L’espace qu’il lui accorde est modeste et
sobre mais pas insignifiant. Les deux principaux articles qui la men-
tionnent en appellent a une dévotion forte et affectueuse envers celle
que les Oblats regarderont toujours comme leur Mére en suscitant a
son endroit la confiance et la dévotion des fidéles. Dans les chapitres
généraux tenus au temps du Fondateur, on peut remarquer : I’évolution
d’une conscience plus accrue de la place et du role de la Sainte Vierge
dans la congrégation ; I’'usage de plus en plus fréquent du titre de Marie
Immaculée et des ajustements qu’entrainent ce nom ; par exemple, le
renouvellement de I’ardeur dans la dévotion mariale (1826), I’adoption

2D. ALBERS, « Marie Immaculée dans la vie personnelle de I’Oblat », p. 95.

269



Abel Nsolo Habell

270

du scapulaire de I’Immaculée pour les Oblats (1837) et pour les fideles
laics (1856), I’introduction de Tota pulchra es et la demande de ’office
en I’honneur du Sacré-Ceeur de la Sainte Vierge Marie, etc. Il y a aussi
les mandements épiscopaux ; quelques uns sont centrés sur le théme de
la Vierge Marie. Ceux-ci présentent les mémes idées caractéristiques :
ne jamais séparer Marie de Jésus, la considérer comme I’Immaculée,
Meére de 1’Eglise, avoir confiance en son intercession puissante, 1’ho-
norer par un culte particulier et sentir la nécessité d’entretenir les sanc-
tuaires marials, etc.

Puisque Mgr de Mazenod affirme avoir une doctrine sur laquelle
il invite a méditer, nous avons pénétré I’ensemble de cette dite doctrine
afin de 1’¢laborer, au moins pour ce qui concerne sa mariologie. Le Fon-
dateur, on le sait, n’a écrit aucun traité de théologie ni de mariologie, il
ne s’est jamais préoccupé de synthétiser ou d’élaborer de fagon organi-
que sa pensée. Homme plut6t actif que spéculatif, la théologie mariale
de Mgr de Mazenod ne nait pas des idées précongues ou d’un schéma
déductif mais plutoét d’un puissant dynamisme intuitif a partir des ex-
périences vécues dans sa vie. La synthése de sa théologie mariale, c’est
nous qui la tentons a notre double titre de fils spirituel et de lecteur
averti. Ainsi, le Fondateur développe, a nos yeux, une mariologie a la
fois christocentrique, ecclésiologique, sotériologique et eschatologique.
Il ne lui est jamais venu 1’idée de considérer Marie en dehors du Christ
et de I’Eglise. Sa mariologie est tout orientée vers la gloire de Dieu et la
conversion des cceurs. Il avertit constamment contre les abus et corrige
souvent les exces du sentimentalisme dans la piété. Promoteur d’une pi-
tié mariale équilibrée et éclairée ; il propose une mariologie suggestive,
susceptible d’ouvrir de nouvelles pistes de réflexion et d’action.

La dévotion mariale de 1’oblat, on le dira jamais assez, est christo-
centrique ou ne 1’est pas. Marie incite [’Oblat a faire I’expérience per-
sonnelle du Christ. A travers [’écoute de la Parole, la priére, la liturgie,
les sacrements, I’apostolat et les événements de la vie ; I’exemple de
Marie I’inspire et le soutient dans la Sequela Christi. L’amour de Marie
et celui de I’Eglise font partie d’un seul mouvement. L attachement a
Marie pousse a aimer le Corps du Christ qu’est 1’Eglise, ‘héritage du
Sauveur conquis au prix de son sang’ et a s’engager en prenant part a sa
mission évangélisatrice, particuliérement en annongant, par la Parole et
par le témoignage de vie. Pénétré de ’esprit du Magnificat, I’Oblat de-



vient sensible a toutes les formes de misére qui menacent ou avilissent
la dignité humaine et, pour cela, il milite en faveur de la justice, la paix
et la fraternité. L’humilité de Marie lui apprend la pauvreté fonciére de
I’étre humain dont le Christ seul peut combler de sa richesse. Ainsi, il
comprend que la plus grande pauvreté est le fait d’ignorer le Christ.
C’est pourquoi, avec Marie, il reconnait et exalte le Dieu qui éleve les
humbles et apprend de ceux-ci les vertus du partage, de la solidarité, de
la patience et de I’espérance.

En Marie, 1’Oblat retrouve surtout le modéle de sa consécration
totale a Dieu, de sa vocation religieuse : Modé¢le de chasteté dans le dé-
ploiement maximal de ses potentialités d’amour et dans la force de vie
qui devient don de soi-méme au service de I’Eglise et du prochain. Mo-
dele de pauvreté, antidote de 1’égoisme et espace du partage et de géné-
rosité envers tous, surtout les plus pauvres. Exemple parfait d’obéissan-
ce dans I’écoute de Dieu et des appels du monde ; Marie reste aussi le
mod¢le dans I’orientation de toute la vie vers I’accomplissement de la
volonté de Dieu dans un ¢élan de liberté et de service. Elle aide surtout a
persévérer dans I’oblation a Dieu, non seulement pour tenir bon devant
les épreuves, mais aussi pour affronter avec courage les renoncements
inhérents a la vocation religieuse. C’est donc dans la personne de Marie
que les Oblats trouvent I’idéal concret de leur charisme et de leur Régle
de vie. Le Fondateur a voulu la placer ainsi devant leur regard et sur-
tout dans leur cceur comme « un exemplaire consommé de la perfection
religieuse »°.

En définitive, Missionnaire Oblat de Marie Immaculée veut dire :
étre, vivre et agir comme Marie, totalement consacrée a Dieu et tou-
jours disponible au service de 1’Eglise et des pauvres ou, si 1’on veut,
c’est devenir (une autre) Marie dans I’aujourd’hui de notre monde, voi-
la le programme de vie selon le charisme de Saint Eugéne de Mazenod.
Devenir Oblat, c’est accepter pour la gloire de Dieu et le service des
plus pauvres, de mener une vie « sous la dictée intérieure et présente
de notre Mére Immaculée »* et d’apprendre tous les jours a son école a
étre disciple et missionnaire du Christ. Et si Marie est présente dans la

* R. GAUTHIER, « Caractére marial de notre spiritualité », in EtOblL 7 (1948),
p- 188. R

4 L. DESCHATELETS, « Notre vocation et notre vie d’union intime avec Marie
Immaculéey, pp. 355-356.

271



Abel Nsolo Habell

272

vie du missionnaire Oblat, elle le sera aussi inéluctablement dans son
apostolat. Ainsi, la promotion de la dévotion mariale pour lui ne sera
pas ressentiec comme un devoir juridique imposé de I’extérieur mais
plutét comme un élan charismatique inhérent a sa vocation d’Oblat de
Marie, car de la bouche sortira ce qui déborde du cceur.



BIBLIOGRAPHIE

Nous nous limitons aux Sources et ouvrages relatifs a la vie et a la
spiritualité des Oblats

ARCHIVES

ARCHIVES GENERALES DES OML 4 ROME

Lettres de Mgr de Mazenod (LM)

Documents de Mgr de Mazenod (DM)

Mémoires et Journal de Mgr de Mazenod (JM)
Correspondance générale

Registre des délibérations des Chapitres généraux
Registre des proces-verbaux des Conseils généraux
Journal de la correspondance générale

Dossiers personnels

ARCHIVES DE L4 CONGREGATION DE LA PROPAGANDE A ROME

Série Acta, vol. 209, 212, 219.

EcriTs D’EUGENE DE MAZENOD DEJA PUBLIES

Lettres, 13 volumes, Coll. Ecrits Oblats, Rome, Postulation géné-
rale O.M.1., 1977-1989.

Journal, 7 volumes, Coll. Ecrits Oblats, Rome, Postulation géné-
rale O.M.1., 1999-2003.

Ecrits spirituels, 2 volumes, Coll. Ecrits Oblats, Rome, Postulation
générale O.M.1., 1991.

Choix de textes relatifs aux Constitutions et Régles O.M.I. (Intro-
duction de Paul SION), Rome, Maison générale, 1983.

273



Abel Nsolo Habell

274

Constitutions et Regles de la Société des Missionnaires de Proven-
ce, premier manuscrit francais (édité par Paul-Emile DUVAL), Rome,
Maison générale, 1951.

LESAGE, M. - WOESTMAN, W.H., La Régle de saint Eugene de
Mazenod The Rule of Saint Eugene de Mazenod, Faculty of Canon Law,
Ottawa, Saint Paul University, 1997.

YENVEUX, A., Les saintes Regles de la Congrégation de Mis-
sionnaires Oblats de Marie Immaculée d’apres les écrits, les legons et
lesprit de Mgr C.-J-E. de Mazenod, 2 Vol., Paris, Procure Générale des
Oblats, 1903.

L1vrES SUR E. DE MAZENOD ET SUR LA CONGREGATION DES OBLATS DE
MARIE IMMAUCLEE

OUVRAGES D ORDRE GENERAL

BEAUDOUIN Y. (éd.), Dictionnaire historique des Missionnaires
Oblats de Marie Immaculée, Vol. 1, En France au temps du Fondateur,
AERO, Rome, 2004 ; Vol. 2, Hors de France au temps du Fondateur,
AERO, Rome, 2009.

CIARDI F. (éd.), Dictionnaire des valeurs oblates, Rome, AERO,
1996.

Documentation O.M.I., Rome, Administration générale, 1995-
1996.

La priéere oblate, Rome, Maison générale, 1986.

Etudes Oblates, Revue trimestrielle publiée par les Oblats de Marie
Immaculée de la Province du Canada (1942-1973).

LEVASSEUR D., Histoire des Missionnaires Oblats de Marie Im-
maculée. Essai de synthése, Missions de la Congrégation des Mission-
naires Oblats de Marie Immaculée, Montréal, Maison provinciale, Vol.
1(1983) ; Vol. 2 (1986).

Vie Oblate Life, Revue trimestrielle publiée par les Oblats de Marie
Immaculée de la Province du Canada (a partir de 1974).



BIOGRAPHIES ET ETUDES SUR EUGENE DE MAZENOD ET LA SPIRITUALITE OBLATE

AUDRUGER A., Directoire pour les missions a ['usage des Mis-
sionnaires Oblats de Marie Immaculée, Tours, 1881.

BAFFIE E., Esprit et vertus du missionnaire des pauvres, Char-
les-Joseph-Eugéne de Mazenod, Evéque de Marseille, fondateur de la
Congrégation des Missionnaires Oblats de Marie Immaculée, Delhom-
me et Briguet, Paris-Lyon, 1894.

BEAUDOUIN Y., Le grand séminaire de Marseille (et scolasticat
oblat) sous la direction des Oblats de Marie Immaculée 1827-1862,
Ottawa, Editions des Etudes Oblates, 1966.

BOUTIN L., La spiritualité de Mgr Charles-Joseph-Eugene de
Mazenod, Montréal, Séminaire de Chambly, 1970.

BREMOND H., Histoire littéraire du sentiment religieux en Fran-
ce depuis la fin des guerres de religion jusqu’a nos jours, t. IX, Paris,
Blond et Gay, 1932, p. 275.

CHARBONNEAU H., Mon nom est Eugene de Mazenod. Textes
choisis de Mgr Charles-Joseph-Eugéne de Mazenod, Montréal, Maison
provinciale, 1975.

COSENTINO G., Histoire de nos Regles. | : Rédaction et sources
de nos Regles (1816-1818), Ottawa, éd. des études oblates, 1955.

, Exercices de piété de [’Oblat, Ottawa, 1969.

Deuxieme Congres Marial des Missionnaires Oblats de Marie Im-
maculée du Canada, Ottawa, éd. des Etudes Oblates, 1953.

DESCHATELETS L., « Notre vocation et notre vie d’union intime
avec Marie Immaculée », in Circulaires administratives des Supérieurs
généraux 191, (1951), pp. 298-385.

DI BENEDETTO A. — PELIS A., Il cuore immacolato di Maria,
Pescara, Santuario Cuore Immacolato di Maria, 1994.

DULLIER B., Prier 15 jours avec Eugene de Mazenod, Fondateur
des Oblats de Marie Immaculée, Evéque de Marseille, Bruyére-le-Cha-
tel, Nouvelle Cité, 2001

ESTEVE A. Articles produits par le postulateur en cause du ser-
viteur de Dieu, Charles-Joseph-Eugéne de Mazenod, Marseille, (pas
d’édition, pas d’année).

ETCHEGARAY R., Petite vie d’Eugene de Mazenod, Paris, Des-
clée De Brouwer, 1995.

275



Abel Nsolo Habell

276

HOFFET E., Mgr C. J. Eugene de Mazenod, évéque de Marseille,
fondateur de la Congrégation des Missionnaires Oblats de Marie Im-
maculée et la définition du dogme de I’Immaculée Conception, Liége,
H. Dessain, OMI, 1904.

HUBENIG A., Living in the Spirit’s: Saint Eugene de Mazenod,
Founder of the Missionary Oblates of Mary Immaculate, Ottawa, No-
valis, 1995.

JEANCARD J., Mélanges historiques sur la Congrégation des
Oblats de Marie, Tours, SE, 1872.

JETTE F., Missionnaire oblat de Marie Immaculée. Textes et Allo-
cutions, 1975-1985, Rome, Maison générale, 1985.

, O.M.I. Homme apostolique. Commentaire des Consti-
tutions et Regles oblates de 1982, Rome, Maison générale, 1992.

LEFLON J., Eugene de Mazenod, Evéque de Marseille, Fondateur
des Missionnaires Oblats de Marie Immaculée 1782-1861, 3 Vol., Pa-
ris, Plon, 1957-1965.

LEVASSEUR D., Dévotion mariale de Mgr de Mazenod et aposto-
lat des sanctuaires marials, Rapport du pélerinage oblat interprovincial
a Notre-Dame du Cap, Montréal, Cap-de-la-Madeleine, 1961.

LUBOWICKI K., Maria nella vita del Beato Eugenio de Mazenod
e della sua congregazione, Frascati, Quaderni di Vermicino, 1987

MASSON P., La Provence au XVIlle siecle, t. 2, Paris, Hachette,
1936.

MITRI A., Le Bienheureux Eugene de Mazenod. Sa vie, son ceuvre,
sa cause de béatification, Rome, Maison générale, 1975.

MOOSBRUGGER R., The Spirituality of Blessed Eugene de Ma-
zenod from 1818 until 1837, Rome, 1981, 154 p.

MORABITO ., Je serai prétre. Eugene de Mazenod. De Venise a
Saint-Sulpice, 1794-1811, Ottawa, éd. des Etudes oblates, 1954.

PIELORZ J., La vie spirituelle de Mgr de Mazenod, 1782-1821.
Etude critique, Ottawa, éd. des Etudes Oblates, 1956.

RAMBERT T., Vie de Mgr Charles-Joseph-Eugéne de Mazenod,
évéque de Marseille, fondateur de la Congrégation des Oblats de Ma-
nie Immaculée, 2 Vol., Tours, Mame & Fils, 1883.

REY A., Histoire de Mgr Charles-Joseph-Eugene de Mazenod,
évéque de Marseille, fondateur de la Congrégation des Oblats de Ma-
rie Immaculée, 2 vol., Rome-Marseille, Maison générale, 1928.



RICHARD A., Mgr de Mazenod, évéque de Marseille, fondateur
de la Congreégation des OMI (1782-1861), Paris, Chalet, 1892.

ROCHE A., Le Bienheureux Eugene de Mazenod, évéque de Mar-
seille, fondateur des Missionnaires OMI, Lyon, Editions du Chalet,
1975.

TACHE A., La vie spirituelle d’Eugéne de Mazenod, 1812-1818.
Etude Historico-doctrinale, Rome, P.U.G., 1963.

TAVERNIER. A., Quelques Souvenirs sur Mgr. Charles-Eugene
de Mazenod, Evéque de Marseille, Aix-en-Provence, Imprimerie de
Marius Ully, 1872.

WOESTMAN, W., The Missionary Oblates’ of Mary Immaculate.
A Clerical Religious Congregation with Brothers, Ottawa, Saint-Paul
University, 1995.

ZAGO M., Sur les traces de st Eugeéne. Lettres et textes sur la for-
mation, Rome, Maison générale O.M.I., 1997.

ARTICLES SUR E. DE M4ZENOD ET L4 CONGREGATION DES OBLATS DE MARIE
IMMACULEE

ALBERS D., « Marie Immaculée dans la vie personnelle de
1’Oblat », in Etudes Oblates 14 (1955), pp. 87-104.

BEAUDOUINYY., « Le fondateur et I’observance des Constitutions
et Reégles d’aprés ses écrits », in Vie Oblate Life 43 (1984), pp. 81-112.

, « Our Founder in Relation to Youth Apostolate », in Vie
Oblate Life 36 (1977), pp. 127-141.

, « Les ‘jeunes peres’ au temps du fondateur : problémes,
mesures prises pour une meilleure formation », in Vie Oblate Life 59
(2000), pp. 161-190.

, « Mgr de Mazenod et les Oblats : grandeur d’une voca-
tion missionnaire », in Vie Oblate Life 57 (1988), pp. 65-77.

, « Communauté et mission d’aprés Mgr de Mazenod et
chez les premicres générations d’Oblats en Europe », in Vie Oblate life
49 (1990), pp.179-181.

, « The Response of the Oblates in France to the Found-
er’s Vision and Practice of Evangelization », in Vie Oblate Life 42
(1983), pp. 141-161.

277



Abel Nsolo Habell

278

, « Les réponses des Oblats de France a la vision et a la
pratique de 1’évangélisation du Fondateur. (4) L’évangélisation dans les
sanctuaires marials », in Vie Oblate Life 42 (1983), pp. 147-152.

BISSET T., « Mary in the Charism of Blessed Eugéne de Mazen-
od », in Vie Oblate Life 40 (1981), pp. 121-127.

BOUDENS, R., « Bishop de Mazenod and Ceylon », in Etudes
Oblates 11 (1952), pp. 168-178.

, « Mgr. de Mazenod et le provencal », in Etudes Oblates
15 (1956), pp. 5-16.

, « Mgr de Mazenod et la définition du dogme de 1’'Im-
maculée Conception », in Etudes Oblates 14 (1955), pp. 10-24.

COSENTINO G., « Nos priéres & la Sainte Vierge », in Etudes
Oblates 21 (1962), pp. 216-239.

COURVOISIER M., « Missionnaires Oblats de Marie Immaculée,
le nom, le projet... », in Etudes mariales, t. 11 (2007), pp. 91-109.

CROTEAU J., « Essai sur le caractére marial de notre charisme
- III. Interprétation théologique - », in Etudes Oblates, 7 (1948), pp.
237-262

, « Le scapulaire oblat », in Etudes Oblates 2 (1943), pp.
79-82.

DROUART J., « 'Immaculée Conception dans la vie du Bienheu-
reux Eugéne de Mazenod », in Pole et Tropiques 2 (1981), pp. 50-62.

DUCHARME 8., « Le Mater Gratiae et le Salve Regina a la visite
du soir », in Etudes Oblates 12 (1953), pp. 206-208.

GAUTHIER R., « Essai sur le caractére marial de notre spiritua-
lité : II — Notre tradition mariale », in Etudes Oblates 7 (1948), pp.
169-195.

GERVALIS J., « Marie et ’Oblat d’aujourd’hui », in Etudes Oblates
29 (1970), pp. 262-272.

GILBERT M., « Le caractére marial du charisme du Fondateur. De
1784 a 1808 », in Vie Oblate Life 35 (1976), pp. 81-96.

, « Les Oblats, missionnaires de I'Immaculée », in Etu-
des Oblates 16 (1957), pp. 74-78.

, « Notre consécration d’Oblat de Marie Immaculée »,
in

Etudes Oblates 14 (1955), pp. 73-86.



GOUDREAULT H., « Marie dans notre vie et dans notre prédica-
tion », in

Vie Oblate Life 49 (1984), pp. 67-76.

GIROUX M., « Our Founder’s devotion to Mary Immaculate.
Manifestations from his writings up to 1841», in Etudes Oblates, 3
(1944), pp. 272-286.

GRATTON H., « Marie dans la Reégle — Etude de texte », in Etudes
Oblates 4 (1945), pp. 229-242.

GUINDON R., « Le caractére marial de la formation cléricale chez
les Oblats de Marie Immaculée », in Etudes Oblates 14 (1955), pp.
133-147.

JETTE F., « Essai sur le caractére marial de notre spiritualité : T —
Chez le Fondateur », in Etudes Oblates 7 (1948), pp. 13-45.

, « L’Oblat et la Vierge Marie », in Le Missionnaire Oblat
de Marie Immaculée, textes et Allocutions, 1975-1985, Rome, Maison
Générale, 1985, pp. 99-120.

KEDL A., « St Eugene de Mazenod, Pope Blessed Pius [X and the
Dogmatic Definition of Mary’s Immaculate Conception », in VOL 64/1
(2005), pp. 5-44; 64/2 (2005), pp. 2-22.

LAMBLIN E., « L’Immaculée Conception et la Congrégation de
la Jeunesse Chrétienne fondée a Aix par Mgr I’Abbé de Mazenod », in
Missions OMI 165 (1904), pp. 465-477.

LAMIRANDE E., « Les réglements de la Congrégation de la Jeu-
nesse d’Aix et nos saintes Régles », in Etudes Oblates 15 (1956), pp.
17-33.

, « Note sur I’orientation profonde de la dévotion mariale
de notre Vénéré Fondateur », in Etudes Oblates 16 (1957), p. 66-70.

, « Un brevet pour le ciel et un signe de prédestination »,
in Etudes Oblates 15 (1956), pp. 139-147.

Le charisme du Fondateur aujourd’hui, Actes du Congres des Mis-
sionnaires Oblats de Marie Immaculée, 26 avril-14 mai 1976, Rome, in
Vie Oblate Life 36 (1977), pp. 2-300.

LEFLON 1J., « Les missionnaires Oblats de Marie Immaculée et
leur apostolat marial », in Missions OMI 144 (1950), pp. 339-342.

, « Vers la béatification : un serviteur de I’Immaculée.
Mgr Eugéne de Mazenod », in Revue du Rosaire 51 (1971) 5, pp. 139-
150.

279



Abel Nsolo Habell

280

LESAGE G., « Themes fondamentaux de notre spiritualité », in
Etudes Oblates 4 (1945), pp. 7-28.

, « Un Fondateur et une congrégation au service de No-
tre-Dame », in Sanctuaires et pelerinages 10 (1964) 34, pp. 1-16.

LUBOWICHI K., « Marie », in CIARDI F (éd.), Dictionnaire des
Valeurs oblates, Rome, AERO, 1996, pp.

MORABITO J., « L’Immaculée dans la spiritualité du Fondateur »,
in Etudes Oblates 14 (1955), pp. 25-72.

MOTTE R., « Spiritualité oblate selon les nouvelles Constitutions
et

Régles. III — Marie Immaculée », in Vie Oblate Life 1984, pp. 57-
60.

SALGADO J.-M., « Aux origines de la dévotion mariale du Fon-
dateur des Oblats de Marie Immaculée, le Bienheureux Eugéne de Ma-
zenod », in Miles Immaculatae XXV (1989), pp. 99-123.

SERVEL E., « Notre vie d’oblats a la lumiére de Marie », in Etudes
Oblates 11 (1952), pp. 154-157.

TOURIGNY 1., « Marie Immaculée dans la vie apostolique de
I’Oblat », in

Etudes Oblates 14 (1955), pp. 105-132.

, « Notre dévotion mariale oblate », in Etudes Oblates 11
(1952), pp. 22-37.



TABLE DES MATIERES

SIGLES ET ABREVIATIONS
DEDICACE ET REMERCIEMENTS
INTRODUCTION
Question d’identité
Marie Immaculée, idéal concret de I’Oblat
Intérét de cette recherche
Itinéraire suivi
Pour finir

PREMIER CHAPITRE

LA VIERGE MARIE DANS L’ITINERAIRE SPIRITUEL
DE SAINT EUGENE DE MAZENOD

L’initiation chrétienne ou le début de I’amour pour la Vierge
Marie

L’¢éveil de la piété mariale et les premiers engagements
personnels envers Marie

La ‘crise’ ou la tiédeur dans la dévotion mariale
La dévotion théologique

Dans la mouvance de I’inspiration mariale de Jean Jacques
Olier et des maitres sulpiciens

Marie dans la formation spirituelle
Marie dans la formation intellectuelle
Marie dans la formation apostolique

Marie dans les écrits spirituels et les lettres du séminariste
E. de Mazenod

La promotion de la dévotion mariale dans 1’apostolat
Marie dans les conférences spirituelles de 1’abbé de Mazenod
Marie dans les autres écrits du jeune prétre E. de Mazenod

O O 3 W

10

13
14

15

15

15

24
29
41

43
49
52
59

63
69
70
75

281



Abel Nsolo Habell

282

Fondation de 1’association de la jeunesse chrétienne sous le
patronage de Marie Immaculée

Tableau comparatif
Marie dans la prédication des missions

La mort de mgr E. de Mazenod : le salut final de 1’apdtre de
I’Immaculée

DEUXIEME CHAPITRE

LES TROIS EXPERIENCES MARIALES-CLES DE
SAINT EUGENE DE MAZENOD

Marie dans I’expérience de la fondation de la congrégation
L’érection de la statue de I’'Immaculée : le 15 aotit 1822
L’interprétation de I’expérience mariale du 15 aott 1822
Signification et grace de 1I’expérience du 15 aotit 1822

Marie dans I’expérience de I’adoption et de I’approbation du
nouveau nom de la congrégation

Vers I’approbation sous le nom d’Oblats de Marie Immaculée

L’adoption du nouveau nom de la congrégation :
« Missionnaires Oblats de Marie Immaculée»

Signification et portée du nouveau nom de la congrégation
Conséquences pratiques du nouveau nom de la congrégation

Marie dans I’expérience de la proclamation du dogme de
I’Immaculée Conception
Dogme de I’'Immaculée Conception comme confirmation
de la dévotion mariale du fondateur et du titre de sa
congrégation
Mgr de Mazenod : un invité spécial du pape Pie IX
Les origines d’une croyance millénaire en I’Immaculée
Conception

77
86
90

93

101

101
102
102
104
106

116
116

120
139
157

169

169

173

176

Défenseur et promoteur du dogme de I’Immaculée Conception 177

Une opportunité offerte par le souverain pontife Pie IX

180



Contribution en faveur de la définition du dogme de
I’Immaculée Conception

Proclamation du dogme de I’Immaculée Conception
Tableau comparatif
Célébration du nouveau dogme

Chronologie des expériences mariales les plus significatives
de la vie de Mgr Eugéne de Mazenod

TROISIEME CHAPITRE

MARIE DANS LA PENSEE ET LES AUTRES ECRITS
DE SAINT EUGENE DE MAZENOD

Vie religieuse
Marie dans la vie religieuse personnelle
Marie dans la vie communautaire
Marie dans les activités apostoliques et missionnaires
Marie, mére de la mission
Marie dans ’apostolat des sanctuaires
Marie et la formation des Oblats
Marie et les Oblats éprouvés
Marie et les Oblats en difficultés
Marie et les Oblats malades
Marie et les Oblats décédés
Marie dans la Régle
Reéglementation de la vie (1816)
La premiere Regle compléte (1818)

La premiere Regle approuvée par le Saint-Siege (1826-1827)

La premiére révision de la Regle (1850-1853)
Marie dans les Chapitres généraux
Le premier chapitre général (24 octobre 1818)
Le quatriéme chapitre général (10 - 13 juillet 1826)
Le cinquiéme chapitre général (28 - 30 septembre 1831)

181
188
191
196

199

201

201
202
202
203
208
208
210
221
228
228
229
231
235
235
236
238
242
244
245
246
248

283



Abel Nsolo Habell

284

Le sixieme chapitre général (4-8 aout 1837)

Le huitiéme chapitre général (26-31 aotit 1850)

Le neuviéme chapitre général (4-12 aotit 1856)

Le dixiéme chapitre général (5-8 décembre 1861)
Marie dans les mandements de Mgr E. de Mazenod

Le mandement du 18 juin 1837

Le mandement du 8 juillet 1849

Le mandement du 1 novembre 1852

Le mandement du 28 aoit 1853

Le mandement du 22 octobre 1854

Le mandement du 8 février 1855

CONCLUSION
BIBLIOGRAPHIE
TABLE DES MATIERES

248
249
250
253
254
256
257
258
259
260
261

265
273
281















L’Auteur — Abel NSOLO Habell, OMI, né
le 20 octobre 1959 en R.D. Congo. Ordonné
prétre en 1989, il est nommé successivement
Socius a Ifwanzondo au noviciat (1989-1992),
secréetaire provincial, directeur des vocations et
aumonier dominical a la prison centrale Makala
(1992-1996) a Kinshasa. De 1996 a 2000, il
est formateur au grand séminaire universitaire
Saint Paul d’Ottawa au Canada. Il obtient
une licence en théologie spirituelle de cette
dite université et un diplome d’étude spéciale
en psychologie de I’Ecole supérieur de psychologie de 1’Université
civile d’Ottawa. Inscrit a la Faculté pontificale de théologie Marianum,
il compléte la licence en théologie dogmatique et obtient un doctorat en
théologie avec spécialisation en mariologie. Auteur de plusieurs livres
dont Veeu de pauvreté et mondialisation (2003), Libérer [’amour (2005),
La politesse au deuil (2006), Connaitre saint Eugene de Mazenod et les
Missionnaires Oblats de Marie Immaculée (2013), etc. Depuis 2011, le
pere NSOLO est supérieur provincial de la province du Congo.

LeLIVRE—Lesanniversairesde 150 ans delamortde saint Eugéne de Mazenod
en 2011 et de 200 ans d’existence de sa Congrégation (des Missionnaires
Oblats de Marie Immaculée) en 2016 offrent I’opportunité de développer sa
pensée théologique et d’approfondir son expérience spirituelle. Sa passion
pour le Christ débouche sur I’amour de la Vierge Marie qui marque toutes
les étapes de sa vie, de I’enfance jusqu’a sa mort, passant par 1’exil en
Italie, la formation au séminaire, le ministére sacerdotal et épiscopal. Ce
livre expose longuement et réfléchit profondément sur la place et le role de
Marie Immaculée dans la vie, la pensée, I’apostolat du Fondateur des Oblats
et sur la dimension mariale de son charisme. La mariologie de saint Eugene
de Mazenod est une mine considérable, un trésor insoupgonné, un vaste
champ a découvrir... Tenter de I’exploiter ouvre sans doute de nouvelles
perspectives dans la pensée et I’action comme le demandait le pape Jean-
Paul II aux Oblats a I’occasion du chapitre général de 1986 : « regarder de
nouveau la place de la Vierge Immaculée dans vos vies personnelles, dans
vos communautés et dans votre travail missionnaire ».

ISBN 978-88-9098k4-2-0

788890"986420




