Marcello Zago

SUR LES TRACES
DE ST EUGENE

Lettres et textes sur la formation

)

Maison générale 0.M.1. - Rome









MARCELLO ZAGO, OMI

SUR LES TRACES
DE ST EUGENE

Lettres et textes sur la formation

Maison générale O.M.1., Rome






INTRODUCTION

Au cours de mon service comme Supérieur général des
Missionnaires Oblats de Marie Immaculée, commencé le 13
septembre 1986, j’ai écrit chaque année une lettre aux
Oblats en formation premiére sur un théme particulier. Par
ce moyen je voulais intensifier les liens avec nos candidats et
en méme temps approfondir quelques valeurs fondamen-
tales de notre vocation oblate. Je désirais ainsi accompagner
et harmoniser le cheminement de ceux que le Seigneur
appelle a partager le charisme d’Eugéne de Mazenod.

Déja dans la premiére lettre du 25 janvier 1987
jécrivais: “J’ai décidé d’écrire réguliérement, au moins une
lettre par an, a tous les Oblats en formation. Je désire de
fait partager avec vous mes espérances et favoriser ainsi la
communion avec vous et entre vous. Dans les lettres
communes j’insisterai probablement sur la mission oblate
aujourd’hui, dans celles que je vous adresserai, je
soulignerai les fondements de notre vie qui assurent a vous
et a la Congrégation un futur positif et créateur. (...) Au
cours de mes voyages, que je prévois nhombreux bien que
brefs, j’ai 'intention d’accorder la priorité a la visite de vos
communautés. Le Supérieur général est en effet le premier
responsable de la formation, comme le disent les
Constitutions (cf. C 49). Je veux remplir mon devoir,
d’autant plus que I'avenir de la Congrégation dépend de la
qualité de la formation elle-méme. D’autre part je
m’intéresse tout spécialement a vous. Durant deux périodes
importantes je me suis de fait occupé de la formation des

1



scolastiques: de 1966 a 1971 au scolasticat international, et
de 1981 2 1986 au scolasticat italien. Au Laos, je me suis
trouvé aussi en 1962-63 au petit séminaire de Paksane, et
ensuite en 1971-72 au centre des jeunes de Vientiane.”

De fait, au cours de ces derni¢res années, mes voyages
ont été plus nombreux et plus longs que prévus. Jai
maintenu la promesse de donner une attention spéciale aux
maisons de formation. Le contact avec les Oblats a enrichi
ma connaissance de la Congrégation et des besoins de la
mission, et a permis d’intensifier la communion et
’animation des Oblats.

Les lettres que je vous ai adressées ont eu un caractére
familial et d’information, spécialement dans leur premiére
partie, que j’omets dans la présente publication. Souvent je
rappelais le nombre d’Oblats en formation et les visites
effectuées durant l'année précédente. Le nombre des
vocations, au cours de ces douze derniéres années, a été
stable, méme s’il y a eu des variations selon les pays ou
régions. C’est déja une grice du Seigneur, méme si jai
toujours nourri le désir d’en voir augmenter le nombre de
facon notable. C’est pour cette raison, qu’avec le conseil,
j’ai pris diverses initiatives.

Chaque lettre traite d'un théme particulier qui est ici
repris dans son intégralité. Dans la présentation de chaque
théme j’ai essayé de tenir compte du vécu de la Congré-
gation, de me référer A I'expérience, aux intuitions et aux
directives du Fondateur, de rappeler les Constitutions sans
oublier les orientations des Chapitres généraux.

La publication de ces textes était prévue dés le début
de mon supériorat. Les lettres adressées a tous les Oblats
ont en effet été publiées dans Information OMI et ensuite
dans Acta Administrationis Generalis OMI. Celles adressées
aux Oblats en formation premiére ont été envoyées a leurs
destinataires, et ont été ensuite rendues accessibles a tous
les Oblats dans Documentation OMI. Elles n’ont pas été

2



I'objet d’autres formes de publication. Au cours de ces
derniéres années, plusieurs m’ont demandé de réaliser la
présente édition. Dans ce volume, j’ajoute quelques autres
textes concernant la formation; ce sont souvent des con-
férences a des groupes divers.

En présentant ce volume aux Oblats d’aujourd’hui et
de demain, j'espére offrir un instrument d’étude et de
réflexion qui permette de croitre dans I'identité oblate et
dans I'amour pour le charisme qui nous a été transmis par
I'Esprit a travers notre saint Fondateur. Nos associés laics,
pour lesquels et sur lesquels j’ai publié ailleurs divers
articles, pourront y trouver inspiration pour un partage et
une meilleure connaissance du charisme d’Eugéne de
Mazenod.

Une des plus grandes graces de ces années a été sa
canonisation a Rome, le 3 décembre 1995. Aux jeunes
présents pour la féte de la vigile de cet événement, Jean-
Paul II écrivait: “Trés chers jeunes, en Eugéne de Mazenod
vous avez un maitre, un guide et un protecteur. A son école
vous pouvez découvrir combien belle est la vie mise au
service de 'Evangile.” Je souhaite que la lecture et I’étude
de ces textes aident a approfondir la connaissance et
I'amour pour notre vocation de Missionnaires Oblats de
Marie Immaculée.

Marcello Zago, OMI
Supérieur général






I
LETTRES AUX OBLATS EN
FORMATION PREMIERE






I

JESUS CHRIST AU CENTRE DE NOTRE VIE
1987

Dans cette premiére lettre, je veux méditer avec vous
sur un aspect particulier et fondamental de notre vie, sur
Jésus Christ. A 'otcasion du Chapitre, le Pape nous a
adressé une demande qui m’a beaucoup frappé: “Jésus
Christ est-il vraiment au coeur de votre vie?”

Vous voulez étre authentiques. Aujourd’hui on croit
aux hommes authentiques. L'authenticité de notre étre
chrétien et religieux et de notre action missionnaire dépend
de notre rapport personnel avec le Christ.

Il est au centre de notre perception des personnes et des
événements. Il est le critére décisif de nos choix et de nos
jugements, si nous avons avec Lui une relation personnelle et
réguliére, alors seulement notre vie est construite sur le roc et
ne sera pas détruite ou endommagée par les tempétes. Ce ne
sont pas les qualités personnelles, ni les spécialisations, ce ne
seront pas les activités missionnaires, ni méme les pauvres,
qui donneront un fondement solide a votre avenir. Il n’y a
qu’un fondement valide sur lequel vous pouvez construire et
jouer votre vie: c’est le Christ.

Il importe que chacun d’entre nous refasse I'expé-
rience bouleversante du Fondateur, le jour du Vendredi
saint de 1807; il faut comme Lui croitre constamment dans
la connaissance et dans I’amour du Christ. De cette relation
personnelle avec le Christ est née et a été modelée la
Congrégation, comme vous pouvez le découvrir dans la
préface de nos Constitutions et dans les divers textes du
Bienheureux Eugéne qui y sont insérés.

\



Ce choix radical du Christ, il ne suffit pas de le faire une
fois pour toutes. Il doit étre refait dans les moments
importants, comme a l'occasion des voeux, et plus encore
dans les moments de crise. Vous vous demanderez parfois
pourquoi certains Oblats ne persévérent pas ou pourquoi
certains autres ménent une vie triste et sans enthousiasme.
Au-dela des motivations de surface, je pense que la racine en
est vraiment le manque d’un choix constamment renouvelé et
radical du Christ.

Le Christ doit étre au coeur de notre vie personnelle,
de nos communautés, de nos rapports avec les personnes,
de nos activités apostoliques. Je veux m’arréter un instant
sur le Christ dans notre vie personnelle.

Devenir d'autres Jésus Christ

Chacun de nous a sa personnalité, avec son caracte-
re, ses qualités et ses limites. Il faut se connaitre et s’ac-
cepter; il faut croitre et s’adapter; il faut se préparer et se
fortifier.

La formation vise a la croissance intégrale de la
personne. Elle se poursuit toute la vie et conduit chacun i
s’accepter tel qu'il est, et d devenir celui qu’il est appelé a étre.
Elle impligue une conversion constante a I'Evangile et nous
tient toufours préts d apprendre et @ modifier nos attitudes
pour répondre aux exigences nouvelles (C 47).

Mais que sommes-nous appelés a étre et non seulement
a faire? Les Constitutions indiquent aux Oblats I'objectif
constant:

- suivre le Christ (cf Préf. C 2);

- s’identifier a Lui (cf C 2);

- Le laisser vivre en eux (cf C 2);

- Le reproduire dans leur vie (cf C 2);

- jusqu’a voir le monde 2 travers le regard du Sauveur

crucifié (cf C 4),

8



- jusqu’a étre capables d’aimer avec le coeur du Christ
(cf.R12). '

Le Fondateur dans la premiére Régle de 1818 indiquait
le but du chemin des Oblats: devenir d’autres Jésus Christ:

Tant en mission que dans ['intérieur de la maison, leur
principale application sera d’avancer sur le chemin de la
perfection ecclésiastique et religieuse; ils s'exerceront surtout
dans Ubhumilité, l'obéissance, la pauvreté, I'abnégation de soi-
méme, la pureté d'intention, et le reste; en un mot, ils
ticheront de devenir d’autres Jésus Christ, répandant partout la
bonne odeur de ses aimables vertus (CC et RR p. 38).

Le but de I'année de noviciat est décrit dans la méme
perspective: Guidés par U'Esprit qui vit en eux, les novices
grandissent en amitié avec le Christ (C 56); sont ensuite
indiqués les moyens concrets de I’écouter, de le rencontrer,
de le reconnaitre. Ce n’est qu’apreés avoir fait 'expérience de
I’amour du Pére en Jésus, (que) le novice consacre sa vie a
rendre visible cet amour (C 59). Et le noviciat n’est que le
début du chemin qui doit étre poursuivi toute la vie. -

Dans la formation qui suit le noviciat, les Oblats
chercheront 2 “devenir des hommes de Dieu, des mission-
naires enracinés dans le Christ et fermement décidés a se
donner totalement” (C 65). La connaissance expérimentale
du Christ est exigée, tant de celui qui se prépare au sacerdoce
(cf R 59, 60), que des Fréres (cf R 65). '

On arrive ainsi a l'unité de notre vie humaine,
chrétienne, religieuse et missionnaire. Les Oblats ne réalisent
Punité de leur vie gu’en Jésus Christ et par lui (C 31). Notre
croissance se réalise seulement en sa compagnie: Tels des

pélerins, ils font route avec Jésus dans la foi, espérance et
Pamour (ibid.).



Priére et Eucharistie

Je voudrais souligner deux conditions qui me semblent
essentielles pour vivre cette relation personnelle avec le
Christ, fondement et condition de notre vie de mission-
naires oblats de Marie Immaculée: la priére personnelle et
I’Eucharistie. De méme qu’il n’y a pas de vie de famille,
qu’il n’y a pas d’amitié interpersonnelle, qu’il n’y a pas de
relations sociales positives sans dialogue, il n’y a pas non
plus de relation avec le Seigneur sans une priére
personnelle, réguliere et quotidienne. Et I'Eucharistie de-
vient nécessairement le sommet d’'une telle relation.
Larticle 3 des Constitutions est explicite:

Au coeur de leur vie et de leur action, les Oblats mettent
U’Eucharistie, source et sommet de la vie de I'Eglise. Ils vivent
de maniére d pouvoir chaque jour la célébrer dignement. En y
participant de tout leur étre, ils s'offrent eux-mémes avec le
Christ Sauveur, ils sont renouvelés dans le mystére de leur
coopération avec lui, resserrent les liens de leur communauté
apostolique et élargissent les horizons de leur zéle aux
dimensions du monde. Par reconnaissance pour le don de
UEucharistie, ils rendent souvent visite au Seigneur présent
dans ce sacrement (C 33).

Une longue expérience m’a convaincu qu’un jeune qui
n’a pas intériorisé ces réalités jusqu’a en sentir le besoin et a
les vivre avec constance, n’est par miir pour faire ses voeux
perpétuels. Une communauté qui ne I'aiderait pas concréte-
ment dans ce sens ne serait pas formatrice.

Cette relation personnelle avec le Christ n’est pas le fruit
de nos seuls efforts. Cest VEsprit lui-méme (qui) forme le
Christ en ceux qui s’engagent sur les traces des Apotres. Plus il
leur fait pénétrer le mystére du Sauveur et de son Eglise, plus il
les incite d se vouer a I'évangélisation des pauvres (C 45).

Cette lettre est longue. Vous pourrez la relire et la
méditer. Elle veut étre un signe de mon amour pour chacun

10



de vous. “Fixons-nous un point de rencontre, I'Eucha-
ristie”, disait souvent le Fondateur. De mon cété, comme
Supérieur général, je célébre chaque jour la Messe pour les
Missionnaires Oblats et I'Eucharistie est la source et le
sommet de ma vie et de ma communion avec chacun de
vous.

11



IT

CHEMINER AVEC MARIE IMMACULEE
1988

Dans cette lettre, je m’entretiens avec vous de Marie
dans la vie de la Congrégation, et en particulier dans la vie
de I’Oblat en formation premiére, pour étre en syntonie
avec I'Fglise qui célebre I'année mariale: Nowus sommes
Missionnaires Oblats de Marie Immaculée. Ce n’est pas
seulement une étiquette. Le nom nous définit (...) (1).

Le Fondateur, pris par la préparation de la définition
du dogme de I'Tmmaculée, écrivait: Je regarde comme un
devotr de faire tout ce que je puis pour contribuer en quelque
chose d la gloire qui doit revenir d la trés Sainte Vierge de
cette définition (2).

Parler de Marie aussitdt aprés avoir parlé du Christ
nous donne la possibilité de mettre en évidence combien,
dans la pensée du Fondateur et dans notre tradition
spirituelle, le Fils et la Mére sont indissolublement unis.

Pour nous, qui sommes Oblats, deux personnes doivent
nous babiter constamment: Jésus-Christ et la Sainte Vierge.
Et Cest avec eux, avec leurs sentiments 4 eux, que nous
devons étre attentifs @ la misére des hommes, et vouloir y
répondre (3).

1. Marie dans '’expérience du Fondateur
L'expérience spirituelle clé de la vie d’Eugéne de
Mazenod a été celle' du Christ crucifié, survenue le

Vendredi saint en 1807 (4). Sa vie spirituelle a été toujours

12



orientée vers le Christ et centrée sur lui, de qui vient non
seulement sa spiritualité basée sur le Sauveur (5), mais son
zéle missionnaire méme, tout tendu vers 1’évangélisation. Sa
dévotion mariale elle-méme y a sa source. Faisant pro-
fondément lexpérience de la réalité du salut, le
bienheureux Eugéne considére Marie comme la Mére du
Sauveur. Il voit en elle celle qui nous a donné celui qui est la
vie et le salut du monde (6), celle qui a consacré toute sa
personne 2 la vie et a la mission du Christ. Il souligne “le
désir qu’a la Sainte Vierge de coopérer a 'oeuvre du salut”
(7). Wl Pappelle la corédemptrice du genre humain (8). Il aime
la contempler sous la croix quand elle accueille les hommes
comme ses fils (9). Bref, nous pouvons dire que I'aspect
marial de la spiritualitt de notre Fondateur est
éminemment christologique, orienté sotériologiquement et
que par conséquent il est ecclésial.

Plusieurs expériences spirituelles mariales ont marqué
profondément la vie du Fondateur et celle de la
Congrégation. Les plus significatives sont au nombre de
trois: celle du 15 aofit 1822, celle qui est liée a 'approbation
des Régles de 1825-1826, et celle de la participation a la
proclamation du dogme de I'Immaculée Conception en
1854.

Marie confirmation du charisme oblat

Le premier fait survient le 15 aofit 1822 et se situe a
une période ou la petite Congrégation naissante traverse
bien des difficultés. Dans sa lettre au P. Tempier, écrite le
soir du méme jour, Eugéne décrit les fruits de cette grice
intérieure. Lui qui, depuis les débuts de sa formation spiri-
tuelle, considérait Marie comme une mére, sent aujourd hui,
pleinement, ce qu’est sa maternité et ce que signifie mettre
en elle tous... ses espoirs. Il percoit aussi d’'une maniére
nouvelle ce que la Congrégation est en réalité. 1l la trouve

13



belle et utile & I'Eglise, malgré le peu de vocations du
moment et les grandes difficultés externes et internes.

Il me semblait voir, toucher du doigt, qu’elle renfermait
le germe de trés grandes vertus, qu’elle pouvait opérer un
bien infini. Je la trouvais bonne, tout me plaisait en elle, je
chérissais ses Régles, ses Statuts, son ministére me paraissait
sublime, comme il U'est en effet. Je trouvais dans son sein des
moyens de salut assurés, infaillibles méme, de la maniére
qu’ils se présentaient 4 moi (10).

Cela lui donne courage et espoir pour le futur; cela le
rend capable de regarder les difficultés d’un regard serein
qui ne manque pas de réalisme. C’est méme ce réalisme qui
le pousse a chercher la cause des difficultés, non seulement
dans les autres et dans les circonstances historiques, mais
aussi en lui-méme.

Lexpérience du 15 aolit 1822 est connue dans la
Congrégation comme le “sourire de la Meére”. La
description qu’en donne le Fondateur fait penser a une
vision intérieure dans laquelle il voit comme un sourire de
Marie. Ce “sourire” imprime dans son coeur une force
nouvelle et le pousse a reprendre une lutte sereine et
réaliste pour “venir a bout des obstacles” (11 ).

Oblat de Marie Immaculée, signe de prédestination

Le changement du nom d’Oblats de Saint Charles en
celui de Missionnaires Oblats de Marie Immaculée n’a été
ni fortuit ni secondaire. Le Pére de Mazenod préparait la
supplique pour 'approbation pontificale des Régles et de la
Congrégation. Durant la neuvaine et loctave de
I'Immaculée, dans la priére et la méditation, il découvre en
Marie le modéle le plus adéquat de la vie apostolique 2
laquelle il avait pensé pour la Congrégation, la personne la
plus consacrée au service du Christ, des pauvres et de
I'Eglise (12). Il décide ainsi de changer le nom de la

14



Congrégation. Str désormais d’un tel changement, le 22
décembre 1825, il écrit au Pére Tempier:

Qu’on se renouvelle surtout dans la dévotion a la trés
sainte Vierge, pour nous rendre dignes d'étre les Oblats de
UImmaculée Marie. Mais cest un brevet pour le ciel!
Comment n'y avons-nous pas pensé plus tot? Avouez, ce sera
aussi glorieux que consolant pour nous de lui étre consacrés
d'une maniére spéciale et de porter son nom. Les Oblats de
Marie! Ce nom satisfait le coeur et loveille.

Et aussitdt aprés approbation, le 20 mars 1826, il écrit
au méme Pére;

Puissions-nous bien comprendre ce que nous sommes!
Jespére que le Seigneur nous en fera la grice, avec l'assistance
et par la protection de notre Sainte Mére I'Immaculée Marie,
pour laquelle il faut que nous ayons une grande dévotion
dans notre Congrégation. Ne vous semble-t-il pas que c’est un
signe de prédestination que de porter le nom d’Oblat de
Marie, Cest-a-dire: consacrés @ Dieu sous les auspices de
Marie, dont la Congrégation porte le nom, comme un nom de
famille qui lui est commun avec la trés sainte et Immaculée
Mere de Dieu?

De retour a Marseille, a 'occasion du Chapitre général
de 1826, il affirme:

C’est I'beureux commencement d'une ére nouvelle pour
la Société. Dieu a ratifié les projets que nous avons formés
pour sa gloire, il a béni les liens qui nous unissent, désormais
nous combattrons les ennemis du Ciel sous un étendard qui
nous est propre et que nous a donné I'Eglise, sur cet étendard
brille le nom glovieux de la trés sainte Vierge Marie
Immaculée, ce nom est devenu le nétre car c’est a la sainte
Vierge que nous sommes consacrés, nous sommes plus
spécialement ses enfants, et sa protection sur nous,
aufourd bui si sensible, le sera encore plus a 'avenir, si nous
nous montrons dignes d’'une telle Mere...

15



Marie, image de I'Eglise

Le troisitme fait est comme le couronnement de la
place de la Congrégation dans I'Eglise et de Marie dans la
Congrégation. La participation du Fondateur a la
proclamation du dogme en 1854 fut une expérience
spirituelle dans laquelle le mystere de Marie se superpose a
celui de I'Eglise et au rdle du Pontife romain. Quelques
années plus tard, en 1860, dans sa lettre pastorale sur
IEglise, il écrira:

La nouvelle Eve destinée d écraser la téte de cet
abominable serpent est d la fozs une parfaite et sublime réalité
et une figure de U'Eglise, mére de tous les chrétiens, comme la
trés sainte Vierge est mére de [ésus-Christ et par adoption
mére aussi de tous les chrétiens, qui ne font avec lui qu'un
seul tout. Oui, sans la sainte Vierge qui est venue enfanter le
Sauveur et sans elle qui a été établie pour ranimer dans son
sein le monde perdu, la bonté du Créateur n’eiit pas permis
que sa créature bumaine, enlevée d son Pére qui est dans les
cieux, se multiplidt ici-bas en ayant pour pére le démon,
exécrable tyran qui eiit régné en maitre absolu sur I'bomme et
sur tout son domaine transformé en enfer (13).

Marie au coeur du charisme

Ces trois expériences spirituelles du Fondateur
indiquent une prise de conscience de la présence de Marie
dans notre Congrégation, de son role maternel dans sa vie
comme dans la vie de chacun d’entre nous. A 'exemple du
Fondateur notre action missionnaire méme a I'égard de
Marie se fonde avant tout sur notre expérience personnelle
et communautaire, vécue souvent dans le quotidien de la
vie,

D’autres faits liés a2 Marie ont été déterminants pour la
vie de la Congrégation. L’acceptation du sanctuaire de

16



Notre-Dame du Laus en 1818 a été par exemple "occasion
de la rédaction des Regles et donc de 'expression religieuse
de notre vie de missionnaire. I’augmentation des vocations
oblates est liée normalement a 'acceptation des missions
I’étranger; mais je pense qu'elle est due tout autant a
I'image mariale de la Congrégation.

Il est certain que dans la vie du Fondateur et de la
Congrégation, Marie n’a pas été une réalité accidentelle,
mais qu’elle a été au centre de ’expérience spirituelle et de
’apostolat missionnaire. Elle est au coeur du charisme oblat,
mais de fagon discréte, comme celle qui inspire, soutient,
encourage et accompagne (14).

2. Consacré a Dieu sous les auspices de Marie

Oblat de Marie Immaculée, c’est d dire consacré a Dieu
sous les auspices de Marie. C'est ainsi que le Fondateur
interprétait le nouveau nom et la place de Marie dans le vie
de I’'Oblat. Notre consécration est faite a Dieu, mais 2
travers Marie, sous sa direction, selon son exemple, avec
son aide. Nous nous donnons a Marie, pour qu’elle nous
présente 4 Dieu, en quelque sorte modelés et transformés
en elle. Et la consécration n’est pas seulement l'acte par
lequel nous nous donnons définitivement a Dieu par la
profession perpétuelle, mais elle est I’état de vie qui indique
la nature de notre étre et de ce que nous devons étre, c’est-
a-dire, elle indique notre engagement perpétuel a la sainteté
et a 'apostolat. Et cela sous les auspices de Marie!

Le Pére Deschatelets, dans sa circulaire n. 191 sur
Notre vocation et notre vie d'union a Marie Immaculée,
écrite en 1951, affirmait: 57 nous voulons comprendre notre
vocation, il ne s’agit pas d’avoir pour Marie Immaculée une
dévotion ordinaire. Il s’agit d'une identification a Marie
Immaculée, il s’agit d’une donation de nous-mémes a Dieu

17



par elle et comme elle, qui va jusqu’au fond de toute notre vie
chrétienne et religieuse, missionnaire, sacerdotale (p. 15).
Cette relation avec Marie Immaculée a été vécue par
les Oblats qui ont le mieux incarné le charisme. La
béatification du Pére Joseph Gérard nous rappelle son
attitude envers Marie. Les fréquentes invocations insérées
dans son journal révélent sa confiance et son amour de
I'Immaculée. “Frére Ave Maria”, c’est le nom que les gens
donnaient 2 Antoine Kowalczyk pour sa dévotion tendre et
simple, exprimée par I'invocation constante & Marie.

3. Marie, modéle et formatrice

Dans les Constitutions, Marie nous est présentée comme
le modeéle de notre foi (cf. C. 10), modeéle et gardienne de
notre vie consacrée (cf. C. 13). Il nous est rappelé aussi que /z
formation a pour but de faire grandir I'homme apostolique
animé du charisme oblat, un bomme qui, s'inspirant de
Uexemple de Marie, vive son engagement envers Jésus-Christ
dans une fidélité toujours inventive et se mette totalement au
service de I'Eglise et du Royaume (C. 46).

Le bienheureux Eugéne réservait 2 Marie une place
importante dans la formation. Il I’a fait comme directeur a
Saint-Sulpice a Paris, et ensuite avec les jeunes d’Aix-en-
Provence. En tant que Fondateur, il considére le recours a
Marie important pour 'augmentation et la persévérance des
vocations. Ceux qui étaient en difficulté, il les envoyait dans
un sanctuaire marial, siir que Marie les aurait aidés dans le
discernement et la résolution de la crise.

Prions efficacement pour que le Pére de famille nous
envoie des ouvriers pour cultiver la vigne qu’il nous a confiée.
Cette grice, il appartient a@ notre bonne Mére de nous
lobtenir pour la gloire de son divin Fils; demandons-la-lui
donc avec ferveur et persévérance (15).

18



Vous viendrez d’abord a Notre-Dame du Laus pour vous
placer jusqu’a nouvel ordre sous le manteau de notre Bonne
Mere. Clest la derniére ressource que jemploie pour vous
sauver. Venez-y avec un coeur droit, invoquez-y avec ferveur
cette puissante protectrice, demandez-lui d’accorder au guide
que je vous indique dans ce saint lieu les lumiéres d’en-haut
et d vous la simplicité et la docilité dont vous avez besoin
dans cette circonstance décisive de votre vie (16).

La place de Marie dans la formation premiére est bien
dessinée dans le directoire pour le noviciat, que 'on regarde
comme 'expression de la pensée du P. de Mazenod.

Aprés la dévotion envers la personne sacrée du Sauveur,
les novices de la société doivent consacrer tout ce qu’ils ont
d’amour envers sa trés sainte Mére, la glorieuse et Immaculée
Vierge Marie. Il ne s’agit point ici d’une dévotion ordinaire
telle que la professent tous les chrétiens, il ne s’agit pas
seulement de cette dévotion plus spéciale, dont I'’honorent
ceux parmi les ecclésiastigues qui sont plus fidéles d la
sainteté; la dévotion que nous devons avoir pour la divine
Marie est toute singuliére, et ne doit se rencontrer nulle autre
part dans un si baut degré que chez nous.

C’est que nous ne sommes pas seulement les enfants de
Marie comme le sont les chrétiens et en particulier les
Ministres de I'Eglise: mais nous sommes ses enfants d’'une
maniére plus spéciale, c’est Jésus-Christ qui nous a donné sa
Meére par lorgane de son Vicaire sur la terre, nous portons
son nom et nous avons tout quitté pour lui appartenir, pour
avoir le bonbeur de nous dire ses enfants.

Quelle grice, quelle faveur! Comme nous devons
Uestimer, et que sont tous les sacrifices en comparaison de ce
que nous avons obtenu en échange: étre les enfants de Marie,
appartenir @ sa famille chérie, marcher sous son étendard et
sous quel titre! Le plus glorieux, celui de son Immaculée

" Conception. Comprendrons-nous jamais assez la grice que
Dieu nous a faite de nous appeler @ une telle vocation? Car

19



s'il est vrai gu'un serviteur de Marie ne peut périr et que
ceux-ld n’ont rien @ craindre qui vivent sous son empire, que
ne doivent attendre d’une telle Mére ceux qui peuvent se dire
en toute vérité ses enfants de prédilection?

O novices de la Trés Sainte et Immaculée Vierge Marie.
Ab! si vous saviex quelle faveur Dieu vous a faite en vous
plagant dans la famille chérie de sa divine Mére. Quelle que
soit votre tendresse, votre recomnaissance et votre dévotion
envers Marie, jamais elle n’égalera la grandeur de son amour
pour vous. Jamais vous ne comprendrez tout ce qu’elle a fait
pour vous et tout ce que vous lui devez dans la suite (18).

Dans le directoire du noviciat de Notre-Dame de
I'Osier, rédigé en 1853, le paragraphe dédié a la dévotion
mariale commence par cette question: Est-z/ possible d’aimer
véritablement |ésus sans aimer sa divine Meére? et il poursuit:
Quelle honte pour nous, ses fils, ses Oblats, si nous ne
Paimions d'un amour ardent, si nous w’avions pour elle un
dévouement sans bornes! (...) Quand on aime, on trouve
mille moyens de témoigner sa tendresse (19).

La personnalité d’Eugéne ne peut s’expliquer sans la
place que Marie a prise dans toute sa formation, de son
enfance au séminaire jusqu’a I’age miir (20). La présence de
Marie est tellement normale pour lui qu'il ne sent pas le
besoin de la souligner. Ses relations avec elle dépassent les

formes de dévotion et deviennent un comportement
- spontané de vie. Et les Oblats réagissaient de la méme
maniére, comme le notait souvent le Fondateur (21).

4. Qu’est-ce que j’attends de vous?

La formation premiére a pour but ['oblation
perpétuelle. Ce n’est pas la derniére étape, mais elle indique
plutét lintériorisation du charisme oblat sous tous ses
aspects, l'aptitude 4 poursuivre pleinement le chemin,

20



l’engagement miir a offrir toute sa propre vie a Dieu pour
coopérer a sa mission. On arrive a cette consécration et on
la vit pour toujours sous les auspices de Marie (cf. C 46).
Pour réaliser cela, nous devons tenir le regard tourné vers
Marie et nous en remettre 2 elle en toute simplicité. Nous
devons aussi la connaitre.

Je vous invite a lire des études sur la place de Marie
dans le charisme oblat, dans la vie du Fondateur et de la
Congrégation. La lecture et la méditation de I'encyclique
Redernptorls Mater de Jean-Paul II vous aideront non
seulement 2 étre en harmonie avec I’ Eghse universelle, mais
encore 2 approfondir les aspects mariaux qui sont 1nd1ques
dans nos Constitutions (cf. CC. 10, 13). Je vous invite a
“connaitre Marie 2 travers la Sainte Ecriture, la tradition
patristique et la théologie de Vatican II. A la formation
théologique des Missionnaires Oblats de Marie Immaculée
ne peut manquer une solide mariologie.

Pour notre formation, la “doctrine de la foi” ne suffit
pas cependant. Nous avons besoin de la vze de la foi et par
conséquent d'une spiritualité mariale authentique (22). Nous
ne pouvons pas alors nous contenter de la connaissance
intellectuelle du mystére de Marie. Nous devons établir
avec elle un contact personnel, profond et plein de
simplicité. Nous devons permettre que saisisse nos coeurs
cet émerveillement de toute la nature créée (23) dont sont
pleins les écrits du Fondateur. Nous devons vivre la réalité
de ces paroles simples et profondes du bienheureux
Eugéne: “Ils auront toujours Marie pour Mére”.

Le Rosaire

Les Constitutions nous indiquent un moyen simple et
traditionnel de vivre chaque jour cette relation avec Marie:

C’est en union avec Marie Immaculée, fidéle servante du
Seigneur, que, sous la conduite de I'Esprit, ils approfondiront

21



leur intimité avec le Christ. Avec elle, ils contempleront les
mystéres du Verbe incarné, particuliérement dans la priére du
Rosaire (C. 36).

J ai appris a apprécier et a vivre le Rosaire au Laos, ot,
au cours des longs déplacements a pied, c’était la seule priére
possible. Je I’ai apprécié aussi en trouvant des formes de
priéres semblables chez les autres croyants. De fait, notre
Rosaire n’a pas seulement des ressemblances de méthode
avec les autres traditions religieuses, mais ce chapelet dérive
d’'un objet hindou semblable, qui s’est transmis au
bouddhisme et qui a été adopté par les musulmans. Le
Rosaire peut étre considéré donc comme un symbole et un
moyen d’unité avec les hommes qui cherchent Dieu.

Par la repeutlon des priéres du Pater et de I’Ave Maria,
nous sommes invités a2 méditer les mystéres de la vie du
Christ avec le regard et le coeur de Marie. Cet exercice nous
aide a approfondir notre consécration 3 Dieu sous les
auspices de Marie. Il peut devenir aussi pour nous une priére
de contemplation et de communion. En priant avec Marie et
en participant 2 ses attitudes face aux mystéres du Christ, il
est facile d’ouvrir notre coeur aux besoins de 'humanité, de
I'Eglise et de la Congtégation. Au cours de mes longs voyages
consacrés a la visite des Oblats, il m’arrive souvent de réciter
le Rosaire avec le Provincial ou tel autre Oblat qui me pilote.
Apres une telle priére, j’en ai fait souvent 'expérience, mon
regard sur les hommes et sur les situations devient plus
serein. Le Rosaire, qui est la priere des pauvres, nous aide a
étre simples et accueillants, comme Marie.

Marie dans la communauté

Marie crée aussi le ton de famille. Son exemple et la
- dévotion commune envers elle facilitent la simplicité dans
les rapports, la confiance réciproque, la charité mutuelle,
ainsi que 'amour des pauvres et le dynamisme apostolique.

22



Mon souhait, pour toutes les communautés de formation de
la Congrégation, en cette année mariale, est que, comme
I’ Apdtre Jean, elles prennent chez elles Marie et que celle-ci
les transforme en sa propre famille. A mesure que grandit en
eux la communion d'esprit et de coeur, les Oblats témoignent
aux yeux des hommes que [ésus vit au milieu d'eux et fait
leur unité pour les envoyer annoncer son Royaume (C. 37).

Pour conclure, je voudrais vous dire que je partage la
conviction du Fondateur, qui écrivait 4 la Congrégation:

Sous les auspices de la trés bonne et trés sainte
Immaculée Vierge Marie, notre Mére, la Congrégation des
Oblats continuera d’étre comme un arbre planté prés d'un
Ffleuve aux eaux vives; elle a assurément donné déja beaucoup
de fruits, elle en donnera encore et continuera de prospérer si
elle reste fidele, si elle ne se reliche pas, et surtout si elle
brile de [lamour trés ardent du Christ, dans 'unité de
UEsprit, qui est “le lien de la perfection (23).

NOTES

(1) Léo Deschitelets, Notre vocation et notre vie dunion intime
avec Marie Immaculée, dans Circulaires administratives, N. 191, p. 347.

(2) Eugéne de Mazenod, Journal, 5 décembre 1854, dans Missions
1873, p. 39. ,

(3) Fernand Jetté, L'Oblat et la Vierge Marie, dans Le Mission-
naire Oblat de Marie Immaculée, Rome 1985, p. 117.

(4) Cf. Eugéne de Mazenod, Notes de Retraite 1814, Archives de la
Postulation OMI, DM 1V, 2.

(5) Cf. Henri Gratton, La dévotion salvatorienne du Fondateur,
dans Etudes Oblates 1942, p. 158-171. ,

(6) Eugéne de Mazenod, Mandement du 8 aofit 1849.

(7) Abrégé du Réglement de vie de MM. les Congréganistes de la
Jeunesse Chrétienne, dans Missions 1899, p. 10.

(8) Eugéne de Mazenod, Mandement du 8 février 1855. Il est
frappant de voir que le Fondateur appelle ainsi chacun de nous,
Missionnaires Oblats de Marie Immaculée, dans le célébre texte des
Regles de 1818. Cf. Prima Pars, cap. 1, 3, N.B.

23



(9) Cf. Eugéne de Mazenod, Lettre 4 sa mére, du ler mai 1810;
Louis Boutin, La spiritualité de Mgr de Mazenod, Montréal, 1970, p. 66.

(10) Eugeéne de Mazenod, Lettre au P. Tempier, le 15 aotit 1822,
dans Ecrits oblats I, 1.6, p. 9.

(11) Cf. Kazimierz Lubowicki, Maria nella vita del Beato Eugenio
de Mazenod e della sua Congregazione, pro manuscripto, Rome, 1987, p.
120-148.

(12) Cf. Fernand Jetté, Essai sur le caractére marial de notre
spiritualité, dans Etudes Oblates, 1948, p. 25.

(13) Eugene de Mazenod, Lettre pastorale du 16 février 1860.

(14) Fernand Jetté, Le Charisme Oblat, dans Le Missionnaire
Oblat de Marie Immaculée, Rome 1985, p. 65.

(15) Léo Deschatelets, ib. p. 348.

(16) Lettre au P. Tempier, le 13 avril 1826, dans Ecrits oblats 1, t.7,
p- 88.

(17) Lettre au F Saluzzo, le 8 décembre 1831, dans Ecrits oblats 1,
t. 8, p. 44.

(18) Directoire des novices, publication des Etudes Oblates, 1958,
p-5.

(19) Directoire du Noviciat de Notre-Dame de ['Osier, 1853,
manuscrit, Archives générales OMI.

(20) Cf. Kazimierz Lubowicki, p. 12-120.

(21) Roger Guindon, Le caractére marial de la formation cléricale
chez les Oblats de Marie Immaculée, dans Ftudes Oblates, 1955, p. 133-
147.

(22) Cf. Jean-Paul II, Encyclique Redemzptoris Mater, n. 48.

(23) Hymne Alma Redemptoris Mater (natura mirante); cf. aussi
Sacrosanctum Concilium, n. 103 (sur la liturgie), Vatican II.

(24) Eugéne de Mazenod, Lettre de convocation du Chapitre, 19
mars 1850.

24



III

LA MISSION OBLATE
1989

La mission oblate nous tient a coeur. Elle est en effet un
aspect essentiel et dominant de notre identité. Ce fut le
théme du Chapitre de 1986 qui a dégagé six domaines ou
priorités concernant sa réalisation dans laujourd’hui du
monde. Le Conseil général s’est proposé comme objectif
global d’animation la revitalisation de I'identité missionnaire
oblate. ‘

Au cours de mes visites a travers la Congrégation je suis
toujours frappé par le dynamisme et la créativité des
engagements missionnaires des Oblats. La variété et lori-
ginalité de notre activité missionnaire sont impressionnantes.
Il est difficile de faire connaitre la richesse apostolique de
tant d’Oblats engagés en tant de situations diverses dans les
cing continents et en une soixantaine de pays.

Dans cette variété émergent cependant quelques
caractéristiques et priorités vécues. Au nombre des
caractéristiques je note la proximité aux gens, la préférence
pour les pauvres, la réponse concréte aux besoins urgents.
L'évangélisation directe trouve non seulement un nouvel
intérét en raison de sa nécessité en tant de situations, mais
aussi des expressions concrétes 2 travers une renaissance
des missions populaires, spécialement en quelques pays
d’Europe, a travers des centres de retraites ou de renouveau
chrétien, spécialement en Amérique du Nord, a travers des
équipes d’intervention missionnaire, spécialement au
Canada, a travers les visites réguliéres et I’accompagnement
des communautés chrétiennes dispersées, spécialement en

25



Amérique latine et en Afrique. Lévangélisation et les
différentes formes d’apostolat sont de plus en plus
caractérisées par une approche intégrale dans laquelle on
prend en compte toutes les dimensions et exigences
personnelles et sociales et de la collaboration des laics. Le
dynamisme missionnaire jaillit avec plus de vigueur et de
clarté dans les nouvelles fondations que la Congrégation a
entreprises ces derniéres années et, je l'espére, qu’elle
continuera a entreprendre pour repondre aux besoins les
plus grands et les plus urgents de I'Eglise, selon les
caractéristiques de notre charisme.

Fondés pour la Mission, nous avons grandi grice a elle

Nous sommes nés pour la mission et nous existons pour
elle. Le Fondateur a été poussé a2 commencer la communauté
d’Aix pour évangéliser les populations de sa région, surtout
ce qu’il appelait le petit peuple. Il a cherché I'approbation de
Rome pour assurer 'existence de la Congrégation et son
rayonnement missionnaire.

Nous avons aussi grandi grice a la mission. Avec
Iouverture au Canada en 1841, et spécialement avec
I'engagement missionnaire chez les Indiens, il y eut
rapidement une explosion de vocations et d’enthousiasme
accompagnée d’une image significative de I'oeuvre oblate.
Ainsi commenca I'épopée missionnaire dans les diverses
parties du monde, de Sri Lanka a I’Afrique du Sud, de
’'Oregon au Texas. La vision du Fondateur s’est approfondie:
’évangélisation a été congue non seulement comme I'annon-
ce de Jésus Christ pour réveiller la foi, corriger les moeurs et
renouveler la pratique religieuse, mais aussi et surtout comme
une introduction au Christ et & 'Eglise 2 la maniére des
Apdtres au début de I'ére chrétienne. Les Oblats sont des
“viri apostolici” non seulement parce qu'ils suivent le Christ
en se donnant avec générosité, mais aussi parce qu’ils

26



répétent les gestes des Apdtres parcourant le monde pour
évangéliser les peuples. Ce désir d’universalité que le
Fondateur avait cultivé depuis sa jeunesse et qu’il avait
transmis dans les premiéres Régles est devenu réalité.

L’Oblat est le missionnaire des pauvres, il est le
missionnaire du peuple. Il s’ouvre a tout homme dans la
nécessité pour accueillir ses aspirations, 'accompagner dans
son cheminement, lui révéler qui est le Christ. Il s’ouvre au
monde entier en étant attentif a ses appels et anxiétés, en
secondant les engagements de la Congrégation, en se rendant
partout disponible. Lavenir de la Congrégation dépendra de
la qualité de notre vie, de notre courage et de notre
disponibilité pour répondre aux défis et aux besoins la ou
PEsprit nous poussera a étre les témoins de I’Evangile.

Caractéristiques de la Mission oblate

Lidéal missionnaire du Fondateur est né de son
expérience personnelle du Christ Sauveur et de son amour
compatissant pour les pauvres, les abandonnés, les laissés
pour compte. Etre missionnaire pour lui c’est coopérer au
Christ qui demeure I'auteur principal du salut de tous les
hommes. Pour cette raison ’'Oblat doit étre 4 I'unisson avec
son Maitre, s’identifier a lui. Il doit étre un homme
apostolique, compagnon du Christ dans U'intimité étroite de
la coopération. Mais en méme temps il doit s’identifier au
peuple, en comprendre les besoins et les aspirations jusqu’a
en assumer les péchés comme le Fondateur le faisait dans
les premiéres missions, suscitant ainsi I’étonnement de tous.

Dans la Congrégation nous sommes tous mission-
naires. Nous le sommes pour toute la vie. Nous sommes
solidaires de la mission confiée a la Congrégation et réalisée
par elle. La mission oblate nous appartient partout. Chacun
de nous a une influence sur elle par sa maniére d’étre plus
que par son agir.

27



Prétres et Fréres nous formons une méme famille
missionnaire. Une méme mission réalisée de multiples facons
rend témoignage au Christ, le fait connaitre et aimer, coopére
a la venue de son Régne. La centralité et la priorité de
Pannonce (CC 5 et 7) dérivent du caractére clérical qui
qualifie activité de toute la Congrégation et non seulement
de ceux qui sont appelés a participer au don du sacerdoce (C
66). En effet, cest dans la communauté a laquelle nous appar-
tenons et par elle, que nous accomplissons notre mission (C 37).
La vie communautaire, pour nous Oblats, n’est pas uniguement
nécessaire d la mission, elle est elle-méme mission et en méme
temps signe qualitatif de la mission de I'Eglise (MAM, 109). La
communauté est de fait signe crédible et intelligible de ce que
nous annongons: le Christ Ressuscité présent parmi nous (CC
3 et 37), commencement du Régne de Dieu et de ’humanité
nouvelle (C 11).

La Mission dans votre vie

La mission n’est pas étrangére a votre vie, elle n’est pas
quelque chose que vous attendez seulement pour 'avenir et a
laquelle vous vous préparez. Elle est partie de chacun de vous.
Vous vous en rendez compte lorsque vous pouvez mettre en
pratique et incarner ce que vous portez en votre coeur.
Plusieurs d’entre vous ont entendu I'appel, ou celui-ci s’est
confirmé, grice a une expérience missionnaire, ou au contact
avec des missionnaires authentiques ou par la découverte des
grands besoins missionnaires. J’ai vu tant de jeunes Oblats
croitre et mirir dans leur vocation grice a un engagement
apostolique qui leur donnait de constater qu'’ils étaient vérita-
blement appelés a ce genre de vie. Pour cette raison, 'expé-
rience missionnaire est considérée comme partie du chemi-
nement de la formation (MAM, 161; R 54). Il devient toujours
plus fréquent et profitable de faire une période prolongée
d’immersion pastorale durant la formation premiére.

28



Cest a cette mission que vous surtout vous vous
préparez. Le Chapitre de 1966 a rappelé la Constitution 50:
Le but de la formation premiére est d'assurer la croissance de
ceux que Jésus appelle & devenir pleinement ses disciples, pour
qu’tls acquierent la maturité religieuse et deviennent capables
d'assumer la mission oblate (MAM, 156). Avec ce premier
article sur la formation premiére, les Constitutions rappellent
notre charisme a la suite du Christ, en s’inspirant de la
Préface et soulignant le double engagement a devenir saints
et étre missionnaires. J’aimerais maintenant m’arréter avec
vous sur la préparation 4 la mission oblate.

Capables d’assumer la Mission oblate

Il me semble que par rapport a la mission la formation
premiére devrait avant tout aider a acquérir un coeur et une
mentalité missionnaires. Dans la premiére Régle de 1818 le
Fondateur écrivait: ...quoique, vu leur petit nombre actuel et les
besoins les plus pressants des peuples qui les entourent, ils
dotvent pour le moment borner leur zéle aux pauvres de nos
campagnes et le reste, leur ambition doit embrasser, dans ses
saints désirs, 'tmmense étendue de la terre entiere (CC et RR,
p. 12). En somme, un coeur grand comme le monde. 1l s’agit
d’une mentalité missionnaire qui s’efforce de comprendre les
pauvres, ceux qui sont éloignés, qui est ouverte a des voies
nouvelles pour faire connaitre le Christ. Je me souviens
toujours avec émotion de ma derniére visite au P. Léo Des-
chatelets. 11 était malade au lit d’ot il regardait un programme
de télévision. Dans la conversation, aprés s'étre intéressé a
mon travail missionnaire au Laos et 2 mon enseignement
missiologique a Ottawa, il dirigea la conversation sur I’évan-
gélisation de ces gens qu’il voyait 2 la télévision et 2 travers ce
moyen de communication. On sentait vibrer en lui un coeur
missionnaire. En me disant au revoir il m’assura qu’il offrait
toute sa vie pour la mission oblate partout dans le monde.

29



Il faut aussi acquérir une spiritualité missionnaire
enracinée dans le Christ expérimenté dans la priére, dans la
Parole de Dieu et dans la vie communautaire, mais aussi
reconnu dans les personnes et les événements (CC 33 et 56;
R 65). Le Chapitre affirme: Cette spiritualité est fondée sur
la contemplation du Christ dans sa disponibilité aux besoins
de tous ceux qu’tl rencontrait et dans sa priére silencieuse et
prolongée en présence de son Pére (MAM, 141).

Coeur, mentalité et spiritualité missionnaires sont
alimentés par la découverte des besoins missionnaires dans le
monde, par I'intérét et la connaissance des engagements mis-
sionnaires des Oblats, ainsi que par vos expériences mission-
naires, votre proximité des pauvres, votre style de vie simple,
'authenticité du témoignage de ce que vous vivez. La Régle
160 affirme: A partir d’une vision de foi personnelle et unifiée,
les scolastiques seront 4 méme de présenter I'Evangile de telle
sorte qu'tl atteigne et touche le coeur de leurs contemporains.

On devient capable d’assumer la mission oblate par la
formation du caractére et Dapprentissage de la vie
communautaire. La Régle 53 précise quelques aspects
importants de la formation du caractére en vue de la mission:
appréciation réaliste de soi-méme, sens des responsabilités,
maturité dans les relations, qualités d’animateur, esprit
d’audace et de créativité, acceptation du renoncement dans la
paix, 'amour et la joie. Cette formation du caractére va de
pair avec l'initiation 2 la vie communautaire, a laquelle vous
étes particulieérement sensibles et sur laquelle les Constitutions
et le dernier Chapitre insistent tant. Comme vous en avez fait
probablement I'expérience, une vie communautaire authenti-
que est déja mission et témoignage. Il faut en particulier
s’habituer a la dimension apostolique de la communauté qui
facilite la programmation, ’évaluation et la confrontation de
nos activités missionnaires (cf. MAM, 158 et 161).

Létude enfin doit étre orientée vers la mission et centrée
~sur le Christ (C 66; R 59). Dans un monde complexe, projetés

30



comme nous le sommes dans des activités de pionniers
propres aux missionnaires, il faut plus que jamais une prépa-
ration solide. Le Chapitre demande d’assurer é nos étudiants
une solide formation théologique et philosophique et recom- .
mande en plus de leur ouvrir plusieurs autres champs de
connaissance comme la doctrine sociale, la missiologie de
IEglise, la réflexion sur I’homme sécularisé, l'initiation aux
moyens de communication, I'étude des langues, 'analyse de la
situation de I’Eglise, Pétude de la théologie du laicat, de
I'oecuménisme, des grandes religions (cf. MAM, 159).

On vous demande tant de choses! Peut-étre ne pouvez
vous tout faire comme vous le voudriez. L'important est
d’acquérir une base solide, un goiit et une méthodologie
pour continuer a approfondir les divers aspects de la mis-
sion qui vous sera confiée. Votre formation ne cesse pas en
effet avec la premiére obédience mais doit continuer tout au
cours de votre vie. Il est donc important d’apprendre a
réfléchir, a évaluer, a étudier pour répondre aux défis
missionnaires qui vous attendent. C’est pourquoi, durant les
années de la formation premiére, les éducateurs montreront
aux feunes Oblats comment tirer profit de l'expérience et
feront naitre chez eux la ferme volonté de poursuivre leur
formation, une fois engagés dans le ministére (R 68).

Dans cette appropriation de la vie oblate chacun de
vous pourra découvrir progressivement les signes d’un
appel plus spécifique et former un projet missionnaire
personnel qu’il vérifiera avec les formateurs et qu’il
soumettra au Supérieur général en demandant la premiére
obédience. L’attention aux besoins missionnaires, méme
ceux qui vont au-deld des frontiéres de vos pays, et la
disponibilité a y répondre sont des signes d’authenticité.

Lexemple de tant d’Oblats
En ce qui concerne la mission, la Congrégation est

31



riche de modéles et de témoins. La béatification nous a fait
découvrir le Pére Gérard. J'en ai parlé dans deux lettres
adressées a la Congrégation auxquelles je vous renvoie. Les
missionnaires authentiques ne manquent pas chez les
Oblats! Cherchez 2 les connaitre, les rencontrer, les écouter.
vous apprendrez beaucoup d’eux, maintenant et tout au
cours de votre vie.

Que Marie, dont je vous ai parlé dans ma lettre de I'an
dernier, obtienne pour vous et pour toute la Congrégation
des grices abondantes de I’Esprit Saint, afin qu’elle nous
transforme et nous donne le dynamisme missionnaire de la
Pentecote. Je vous souhaite une bonne année et surtout un
cheminement formateur et missionnaire. L'important est de
ne jamais s’arréter dans la vie. En effet, comme péelerins,
nous marchons avec Jésus dans la foi, I'espérance et
I’amour. Moi aussi je marche avec vous 2 la suite du Christ,
comme Marie Immaculée. ' '



v

LA COMMUNAUTE OBLATE
1990

Selon les Constitutions c’est le Supérieur général qui
recoit 'oblation de chaque Oblat directement ou a travers
un délégué, c’est lui qui, en conseil, approuve 'admission
aux voeux perpétuels et c’est a lui qu'il appartient de
donner la premiére obédience. Ceci indique que nous
sommes tous membres d’'une méme congrégation et qu’il
existe des liens spéciaux avec celui qui exprime I'unité de la
famille oblate (C 112) et qu’il a une responsabilité spéciale
envers tous ceux qui s’initient 2 la vie et a la mission selon le
charisme du bienheureux Eugéne de Mazenod (C 49).
Nous constituons une méme famille, nous vivons le méme
charisme et nous formons une méme communauté.

Cette unité qui nous caractérise prévaut sur les
diversités ethniques et administratives qui nous distinguent.
Elle nous donne une spiritualité commune et nous insuffle
un dynamisme similaire dans I’action apostolique. Elle nous
rend disponibles pour répondre aux défis et aux urgences
missionnaires assumés par la Congrégation a travers le
monde. Cette unité nous fait respirer et agir a la dimension
de lEghse et du monde quelle que soit notre insertion
concréte.

De méme cette lettre unit plus de 600 Oblats en
formation premiére originaires d’au moins 40 pays de tous
les continents. Unis aux autres 4.600 Oblats, est-ce que
nous ne constituons pas en effet une grande famille?

33



Recherche communautaire des jeunes Oblats

La réalité de la communauté vous tient a coeur. Je I'ai
constaté lors de mes rencontres avec vous, et aussi 2 la lecture
de votre cheminement et de vos désirs exprimés surtout 2 la
veille de votre oblation perpétuelle. Lenquéte réalisée en
1985-86 parmi les jeunes Oblats souligne aussi la méme
recherche. 63% affirmaient que la vie communautaire est
une des forces majeures de la Congrégation, voulant signifier
par 12 la charité réciproque, la fraternité, 'accueil, I'unité et le
travail communautaire (1). Par contre 57% indiquaient que
la plus grande faiblesse est la pauvreté de notre vie
communautaire en raison de l'individualisme, du manque
d’esprit communautaire et d’ expressmns communautaires
adequates (2). Méme si le défi majeur pour les prochaines
années, selon 82%, semblait étre I’évangélisation des plus
pauvres et des jeunes, 68% soutenaient que la réponse vien-
dra surtout de la qualité de notre vie évangélique et religieuse
et en particulier de la qualité de notre vie communautaire (3).
Dans vos attentes communautaires je découvre une réelle
harmonie avec le renouveau actuel de I'Eglise et avec
P'intuition initiale et le charisme du Fondateur.

Dans 'Eglise actuelle en effet le développement de la vie
communautaire est un élément significatif de son renouveau.
En Amérique latine les communautés ecclésiales de base ont
fortement aidé le renouveau évangélique, contribué au
développement des ministéres et 4 'engagement social. En
plusieurs pays d’Afrique et d’Asie on connait un phénoméne
semblable. Dans les Fglises d’Occident apparaissent de
nombreux mouvements chrétiens, dans lesquels I'élément
communautaire est fortement souligné.

Dans toute I’histoire de lEghse la croissance de la
réalité communautaire est un signe du renouveau de I'étre
chrétien. Jésus a réuni autour de lui des apdtres formant
avec eux une communauté, signe du nouveau peuple élu.

34



Apres Peffusion de I'Esprit, les croyants dans le Christ
forment entre eux un seul coeur et une seule Ame (Actes,
2,42-47;4,32-35; 5,11-15). ,

Les formes du renouveau chrétien, et en particulier les
diverses expériences de vie religieuse au cours des siecles,
s’'inspirent toujours de l'exemple de la communauté
primitive. C’est ainsi qu’a agi le bienheureux Eugéne!

Les Oblats, missionnaires en communauté

Poussé par wune forte secousse étrangére, Eugéne de
Mazenod a fondé non un groupe ou une équipe de travail,
mais une communauté de missionnaires. Au début trois
intuitions ont conduit le Fondateur 2 des choix qu’il
estimait clairs et nécessaires:

a) Dévangélisation des pauvres, spécialement des
campagnes, qui avaient perdu le sens chrétien et le contact
avec la vie de 'Eglise;

b) la qualité des missionnaires qui devaient étre des
hommes apostoliques gu: aient la volonté et le courage de
marcher sur les traces des Apétres (4), décidés a devenir
franchement saints (5);

¢) la communauté comme lieu de croissance, comme
école de formation continue, comme chemin vers la
sainteté, a travers la priére, 'étude, le recueillement et 'aide
fraternelle, dans une atmosphére constante de charité.

Ce triple choix fait consciemment par Eugéne
constitue les piliers du charisme oblat méme dans leur
évolution subséquente, les trois pierres angulaires essen-
tielles 4 son développement. Ce sont 1 trois exigences qui
nous rendent capables de répondre aux défis 3 mesure
quils se présentent. Ils ont garanti la solidité et la
permanence de la fondation, surmontant les obstacles qui
ont fait disparaitre tant de groupes missionnaires

35



semblables. Pour étre d’authentiques Oblats selon le coeur
du Fondateur il nous faut donc étre missionnaires, hommes
apostoliques et hommes de communauté.

Le Fondateur a toujours été attentif a la facon de vivre
la communauté chez les Oblats pour en encourager U'esprit
et les formules adaptées, pour en stigmatiser les manque-
ments et les faiblesses (6). Il était heureux de rencontrer des
communautés authentiques. A l'occasion de sa visite
canonique 2 Notre-Dame de Lumiéres, le 10 octobre 1840,
il écrivait: I/ nous semblait avantageux de consigner dans ce
livre extréme satisfaction que nous avons éprouvée d la vue
de cette communauté au sein de laquelle régnent la paix, la
charité et la plus parfaite régularité. Nous venons de passer
cing jours délicieux au milieu de cette portion de notre chere
famille... Nous y avons recueilli que 'on y sert le Bon Dieu de
son mieux, que on s’aime mutuellement comme des freres,
que tous les coeurs n'en forment tellement qu’un, que jamais
il ne s’éleve la moindre dissension, que chacun y vit heureux
dans la pratique exacte des Saintes Régles de ['Institut, qu’on
sait y allier Uexercice du 2éle qu’il faut déployer pendant les
missions et les concours, au travail sédentaire de I'étude aux
époques de solitude dont on a le bonbeur de jouir ici plus
gu’ailleurs; en un mot qu’on y sent tout le prix de sa vocation
et qu’on sait en rendre grices d Dieu (7).

Les réactions du Fondateur n’étaient pas toujours aussi
positives en ce qui concerne la fagon de vivre la vie
communautaire. Ses lettres contiennent souvent de durs
reproches pour les manquements et les faiblesses de ses
religieux dans leur vie de communauté.

Réveil communautaire dans la Congrégation

La situation communautaire dans la Congrégation est
diverse, soit par la facon de se regrouper soit par la facon de

36



traduire dans le concret la vie communautaire. Selon
Penquéte faite a 'occasion du Chapitre de 1986 (8) 76.8%
des Oblats vivent en communauté constituée, 19.2% vivent
et travaillent seuls mais restent en contact régulier avec la
communauté, et 4% vivent sans ce contact régulier. La
majorité des Provinces reconnaissaient qu’entre les Chapitres
de 1980 et 1986 la vie communautaire a progressé, ’accepta-
tion, le respect et la confiance réciproques ont augmenté; la
communication est plus facile et plus fraternelle, le sens de
I'appartenance et de la collégialité a crii et la priere commune
est devenue plus réguliére. En méme temps s’est exprimé le
désir de progrés dans la qualité des relations interperson-
nelles, dans la participation a la priére et les loisirs, dans la
coresponsabilité et la programmation. On attribuait aux
nouvelles Constitutions et Reégles un role-clef dans ce
renouveau.

Dans les années qui ont suivi le Chapitre Peffort de
renouveau communautaire s’est poursuivi. Les rencontres
de district se sont faites plus réguliéres. Diverses provinces
ont évalué leur vie communautaire a travers des congrés ou
des conseils provinciaux, ont organisé des cours ou des
sessions pour les animateurs de communautés, formulé des
directives ou rédigé des directoires. Le Conseil général s’est
arrété en particulier sur les communautés de district (9).
L’Association d’Etudes et de Recherches Oblates a tenu en
aolt 1989 son congrés a Ottawa précisément sur la
communauté, ‘

Dans le renouveau communautaire de la Congrégation
il me semble pouvoir discerner quelques tendances qui
émergent; elles sont comme des signes des temps a travers
lesquels le Seigneur nous indique dans quelle direction
nous devons aller.

La communauté est vécue comme une communion de
personnes plus que comme un espace commun ou une
maison dans laquelle on partage le méme toit, les mémes

37



repas, les mémes activités. On privilégie le rapport et I'aide
personnels plus que les structures et les normes préétablies.
On s’efforce de croitre ensemble au lieu de se contenter
d’étre ensemble. C’est I’ambiance dans laquelle sont mis en
valeur les différents aspects du charisme et les diverses
exigences des personnes. Bien plus que l'expression de
quelques pratiques religieuses de toute la vie a la suite de
Jésus en tant que ses disciples et missionnaires. Plus que
I’endroit d’ou I'on part pour la mission, elle est la réalité
dans laquelle on vit, dans laquelle se constitue et se
renouvelle la mission. La personne de chacun des membres
et les exigences de la mission déterminent les formes
concrétes de la communauté et spécialement ses structures.

Parmi ces tendances que l'on voit émerger, on
privilégie quelques valeurs comme:

- la mission en tant que tAche commune;

- la fraternité en tant qu’attention. et accueil du
confrére;

- le partage et la communion entre les membres;

- la coresponsabilité dans les tAches communautaires
et dans la croissance réciproque;

- la créativité et le pouvoir d’adaptation des formes de
vie communautaire, selon les besoins de la personne et de la
mission.

En un mot, on cherche a intégrer les exigences
anthropologiques et théologiques. La communauté ne se
limite pas 4 un groupe d’amis ou une équipe de travail. Elle
est une famille apostolique, une communauté ecclésiale,
dont le modéle est toujours Jésus avec ses Apotres et les
premiéres communautés chrétiennes.

Au-dela des conditions concrétes liées au temps il me
semble qu’on redécouvre la grande caractéristique de la
communauté voulue par le Fondateur: une famille unie par
les liens de la charité fraternelle. Un Oblat américain, aprés
étre passé par la Maison générale, m’écrivait le 18 mai 1989:

38



I/ existe une fraternité parmi les Oblats qui est plus profonde
que ce que les paroles peuvent exprimer. Je suis convaincu
qu’il y aura toujours des Oblats tant qu’tl existera parmi eux
une fraternité telle que celle que j'ai expérimentée dans ma
vie. :

Communauté missionnaire et apostolique

A la fin des années ‘60 les nouvelles expériences
communautaires étaient facilement taxées d’intimisme et
paraissaient en opposition avec l'effort missionnaire. Le
Chapitre de 1986, en affirmant que la vie communautaire,
pour nous Oblats, n’est pas uniquement nécessaire a la
mission, elle est elle-méme mission (10), exprimait une
nouvelle prise de conscience tout en consolidant une longue
expérience.

Déja le document préparé par le Conseil général et
publié en 1972 indiquait pourquoi la communauté peut étre
appelée mission. La communauté authentique exprime la
substance de la Bonne Nouvelle, elle affirme que I'unité
parmi les hommes est réalisée, que le commandement
nouveau de P'amour est pratiqué, que le salut est déja
expérimenté, que Jésus continue de réunir des disciples et
d’envoyer des missionnaires par la force de sa résurrection
qui a déja eu lieu. C'est un signe pour que le monde puisse
crotre (Jn 17,21)... “Le signe des disciples” (Jn 13,15) (11).
Le document terminait: Tout renouveau de communauté
implique une orientation wmissionnatre... reste un lieu
privilégié pour un nouveau départ... Une communauté vraie
est une cellule vivante, capable de former a son tour des
communautés sur un front plus large tant dans I'Eglise que
dans le monde (12). Peut-étre sommes-nous souvent
incapables de former des communautés chrétiennes et
humaines par notre ministére parce que nous manquons

39



personnellement d’une véritable experlence communautaire
oblate.

En relation avec la mission la vie communautaire ne
doit donc pas étre concue d'une facon purement
fonctionnelle, comme une préparation ou un soutien. La
communauté est missionnaire par ce qu’elle vit et révéle au
monde. Elle est signe et sacrement de salut, en raison de la
présence du Christ en elle (13).

Récemment on a parlé plus souvent de la communauté
apostolique. Le qualificatif en indiquait la finalité, la
composition et la nature. La communauté oblate a pour fin
la mission, elle doit étre composée d’hommes apostoliques,
et réaliser 'expérience des Apdtres avec Jésus qui réunit et
envoie. La communauté apostolique peut ainsi évoquer les
trois intuitions initiales choisies par le Fondateur auxquelles
je faisais allusion plus haut.

Communauté de formation

Il n’y a pas de formation humaine ou chrétienne sans
relations interpersonnelles. Sans de telles relations la
croissance se trouve bloquée. De plus les relations doivent
s’établir selon la nature de la vocation propre. Pour cette
raison aussi le religieux, pour vivre et croitre, a besoin de
son milieu naturel qui est la communauté (C 49). Dans la
période de la formation premiére celle-ci est d’ailleurs de la
plus grande importance, comme il est indiqué dans les
Constitutions et le directoire de la formation.

Et quelle est la situation de nos communautés de
formation? Il me semble que dans lensemble ces
communautés sont vivantes et en bonne santé. La fraternité
et la créativité les caractérisent; elles sont riches d’idéal. En
visitant les communautés de formation de I’Afrique du Sud
jai vu chez elles I'image de ce que devrait étre la société

40



absente de toute discrimination sociale. En diverses
circonstances vos communautés ont été un stimulant pour
le renouveau communautaire de vos provinces. Je m’attends
4 ce que vos communautés deviennent toujours plus un
stimulant pour le renouveau de la vie communautaire des
Provinces et Délégations, et donc de la Congrégation.

Je suis conscient des difficultés que vous rencontrez
dans ce domaine pour des raisons a la fois externes et
internes. Les tensions dans la société, dans I'Eglise et dans
la Congrégation se reflétent dans vos communautés. La
difficulté majeure rencontrée dans quelques cas est le
manque de confiance entre ceux qui sont en formation et
leurs formateurs. Sans confiance réciproque la formation
court le risque de ne conduire a rien. Une autre limite
percue ici et 12 est I'expérience insuffisante de communion
et d’échange due a des communautés trop grandes ou trop
petites, méme si la vraie racine du mal est ailleurs.

11 faut que durant la formation premiére vous puissiez
faire expérience concréte des diverses dimensions commu-
nautaires (humaine, chrétienne, religieuse et missionnaire)
évoquées dans les Constitutions. Il faut acquérir une
solidité personnelle pour surmonter la solitude, savoir vivre
dans les divers types de communautés apostoliques, étre
capable de constituer des communautés.

A qui revient-il de former de telles communautés?
C’est sans aucun doute aux supérieurs majeurs qu’il
appartient de constituer de bonnes communautés de
formation et d’exercer ainsi le réle qui leur incombe. Mais
c’est aussi la responsabilité de tous les membres, soit des
formateurs, soit la votre, de faire surgir des communautés
qui soient de vraies écoles de communion, de formation et
de croissance humaine, religieuse et missionnaire. La
communauté doit devenir une exigence permanente de
votre vie, méme si elle doit s’incarner de fagons diverses. Il
importe de devenir des hommes de communion capables de

41



construire, de faire surgir des communautés chez nous et
autour de nous, parce que c’est précisément cela, porter la
Bonne Nouvelle au monde divisé et en voie de dislocation.
Ainsi nous pourrons mieux répondre aux défis complexes
de la mission aujourd’hui.

Parmi vous la charité

Le testament du Fondateur synthétise le dynamisme de
notre vie oblate: parmi vous la charité, et au debors le zéle.
La charité est I'ame de notre vivre ensemble. La charité qui
vient de Dieu, celle qui est expression de la communauté
trinitaire. La charité qui nous est transmise par le Christ et
qui doit étre vécue comme lui, c’est-a-dire en s’incarnant
jusqu’a donner sa vie pour l'autre. Aimez-vous les uns les
autres comme je vous ai aimés (Jn 15, 12). C'est dans cet
amour réciproque que Jésus se fait présent (C 37) et devient
le maitre de la communauté et de la croissance de chacun.

Par quels moyens cet idéal se réalise-t-il concrétement?
Quels sont les instruments pédagogiques pour croitre dans
la charité réciproque? D’aprés mon expérience de
formateur et de membre de communauté, quelques moyens
ou instruments pédagogiques me paraissent importants
pour maintenir vivant Pamour réciproque, intensifier
P'amitié et en conséquence, rendre présent le Seigneur de
telle sorte que la communauté puisse accomplir son action
formatrice et conduire ses membres a la maturité.

Le partage

Le partage de ses expériences personnelles, de ses
intuitions, des difficultés de sa propre vie, est un moyen de
croitre dans la charité. Il faut se comprendre et s’entraider
parce que c’est 13 notre famille humaine et plus encore parce

42



que la communauté est notre milieu pour croitre et nous
sanctifier. Le chemin de la sainteté et de la mission est en fait
un chemin que nous devons parcourir ensemble. Nous y
sommes appelés par le méme Maitre. En acceptant un
nouveau membre dans la communauté et la Congrégation
nous nous engageons a I'aider a croitre et a se sanctifier, a
étre un authentique missionnaire par la parole, 'action et la
vie. Il faut avoir I'audace de le dire explicitement, partageant
les dons que Dieu nous a donnés, surmontant les complexes,
les jalousies. Les Constitutions nous en rappellent les
exigences et nous indiquent quelques domaines de ce partage
(CC 28, 35,37, 39,40,48, 75, 87; R25).

Le pardon réciproque

Il n’existe pas de croissance sans conversion continue,
que la grice de Dieu et I'aide fraternelle rendent possible.
Nous devons outrepasser les erreurs de I'autre et donc étre
préts, selon I'injonction donné par Jésus a la premiére com-
munauté, 2 pardonner soixante-dix fois sept fois. Lamour
croit dans la possibilité chez I'autre de se renouveler, il est
prét a voir le frére avec des yeux neufs, il lui tend la main
pour monter plus vite dans le sentier ardu de la sainteté. 1l
faut le faire au niveau personnel mais la communauté doit
elle aussi trouver ses expressmns propres et adéquates (C 33,
39, 40, 47).

La confrontation et le discernement

La confrontation personnelle avec un directeur
spirituel est une composante du cheminement spirituel. La
direction spirituelle personnelle est irremplagable et se
développe dans une atmosphére de charité.

La tradition religieuse connait aussi une confrontation
communautaire comme la correction fraternelle, le chapitre

43



de la coulpe, 1a révision de vie, les rapports personnels avec
les supérieurs (C 39). L'expérience m’enseigne combien
renferme de profits une confrontation communautaire
inspirée par la charité, dans laquelle on évalue le
cheminement de '’ensemble des membres ou d’un de ses
groupes. Le discernement communautaire est nécessaire
pour trouver la modalité du vivre ensemble et les chemins
de la mission (CC 26, 51, 53, 55, 66,72, 81, 105, 111).

L'incarnation quotidienne de 'amour

La communauté se construit avec ’humble exercice de
la charité par chacun de ses membres. Elle peut s’exprimer
de mille facons dont on ne pourra jamais dresser la liste
compléte ni prévoir toutes les formes. Ce peut étre un
sourire, un moment d’écoute, un mot d’encouragement, un
moment de repos, de loisir pris avec un confrére, une aide
concréte apportée, un échange spirituel, 'indication d’un
article qu’il vaut la peine de lire, etc. Chomme va a Dieu 2
travers le Christ et A travers son frére. Le frére devient
“moyen” concret et immédiat pour atteindre Dieu, en plus
d’étre un instrument d’évaluation dans le cheminement
spirituel (cf. I Jn 4,12 et 20; C 3, 15, 37, 38, 39, 44, 102, 1 12).

Comme Marie

Marie est présente de multiples facons dans la commu-
nauté, puisque notre famille porte son nom. Elle crée
I'atmosphére de la maison, du foyer, atmosphére de fra-
ternité, de simplicité. Si nous voulons créer la communauté
nous devons imiter son attitude qui est accueil, silence,
contemplation. Comme Jean nous devons la prendre avec
nous, parce que Jésus la lui a confiée comme Mére afin que
nous vivions avec elle. Et comme les Apdtres nous devons

44



nous réunir avec Marie pour invoquer I'Esprit et nous
laisser transformer par Lui en apdtres courageux.

NOTES

(1) Chapitre général 1986, Des jeunes Oblats nous parlent,
Commission précapitulaire, pp. 5-6.

(2) Ibid. pp. 8, 15-16.

(3) Ibid. pp. 17-18.

(4) Lettre au Pére Tempier, le 9 octobre 1815, dans Ecrits oblats 1,
t.6,p.7.

(5) Lettre au Pére Tempier, le 13 décembre 1815, dans Ecrits
oblats 1, 1. 6, pp. 13-14.

(6) Beaudoin Yvon, Communauté et Mission selon Mgr de
Mazenod, Documentation OMI, n. 167, septembre 1989.
' (7) Codex Historicus de Notre-Dame de Lumiéres.

(8) Chapitre général 1986, Un regard sur la Congrégation,
Commission précapitulaire,

pp- 67-90.

(9) Communiqué OMI, n. 48/88, nov. 1988; n. 49/89, mars 1989.

(10) Chapitre général 1986, Missionnaires dans l'aujourd’hui du
monde, n. 109.

(11) Conseil général, La communauté, 1972, nn. 6-9.

(12) Ibid., n. 23.

(13) Cf. Constitutions 1, 3, 37. Pour une présentation de la vie
communautaire selon les Constitutions et Régles, voir Varticle que j’ai

écrit dans Vie Oblate Life, 1988, pp. 3-10.

45



\

LHOMME APOSTOLIQUE
1991

Pour le Fondateur, les Oblats doivent étre des
“hommes qui veulent marcher sur les traces de Jésus Christ,
leur divin Maitre, pour lui reconquérir tant d’ames qui ont
secoué son joug”. La relation au Christ, comme je vous le
rappelais dans ma premiére lettre, est le fondement, la
source et le centre de toute notre vie personnelle, de notre
activité missionnaire et de notre vie communautaire. De fait
il n’y a pas, et il ne peut y avoir ni missionnaire, ni
communauté, ni mission sans une expérience personnelle,
continuellement renouvelée du Christ, de son amour
sauveur pour nous et pour I’humanité.

“En un mot, des hommes apostoliques”

Lefficacité de la mission et Pauthenticité de la
communauté dépendent de la qualité des missionnaires.
Linterdépendance de ces trois réalités constitue I'intuition
initiale du Fondateur, intuition qu’il a approfondie et déve-
loppée durant toute sa vie. Eugéne de Mazenod a synthétisé
les qualités de ’Oblat avec I'image évocatrice de ’homme
apostolique. Déja lors de sa premiére lettre au Pére Tempier
il écrivait: Lisez cette lettre au pied de votre crucifix, dans la
disposition de n’écouter que Dieu... Nous voulons choisir des
hommes qui aient la volonté et le courage de marcher sur les
traces des apétres... sans autre profit sur la terre que beaucoup
de peine et tout ce que le Sauveur a annoncé a ses véritables

46



disciples (9 octobre 1815). Devant 'humilité de son futur
compagnon il écrivait deux mois plus tard: 7/ ne s’agissait
que d’'aller précher tant bien que mal la parole de Dieu, mélée
d beaucoup d'alliage de 'bomme, parcourir les campagnes
dans le dessein, si vous voulez, de gagner des dmes a Dieu,
sans se mettre beaucoup en peine d'étre soi-méme des
hommes intérieurs, des hommes vraiment apostoliques, je
crois qu’il ne serait pas difficile de vous remplacer, mais
pouvez-vous croire que je veuille de cette marchandise? Il faut
que nous soyons franchement saints nous-mémes (13
décembre 1815).

Dans la premiére régle de 1818 I'idéal de 'homme
apostolique est tracé avec une grande force, et précisément
avec les textes originaux du Fondateur. En plusieurs
occasions les Apdtres sont évoqués en relation avec Jésus:
. Leur instituteur, c’est Jésus Christ, le Fils de Dieu lui-méme;
leurs premiers péres, les Apotres. Les missionnaires doivent,
autant que le comporte la faiblesse de la nature humaine,
imiter en tout les exemples de Notre Seigneur Jésus Christ,
principal Instituteur de la Société, et de ses Apotres, nos
premiers peres.

Le théme est davantage développé dans le fameux
Nota Bene de la Reégle de 1818, qui est devenu la Préface de
la Régle de 1825 approuvée par le Pape Léon XII le 17
février 1826. Dans cette Préface 'expression “hommes
apostoliques” constitue le synthése des qualités des mission-
naires: ils se sont convaincus que, si ['on pouvait former des
prétres 2élés, désintéressés, solidement vertueux, des hommes
apostoliques en un mot, qui aprés s'étre pénétrés de la
nécessité de se réformer soi-méme, travaillassent de tout leur
pouvoir @ convertir les autres, on pourrait se flatter de
ramener bientot les peuples égarés a leurs devoirs trop
longtemps méconnus.

Etre des “hommes apostoliques” n’était pas pour lui
un idéal éthique et opérationnel, mais évangélique, c’est-a-

47



dire inspiré par 'Evangile, cela suit la méme dynamique que
celle du Christ, chez qui la Bonne Nouvelle s’identifie avec la
personne. Que fit en effet Notre Seigneur |ésus Christ,
lorsqu’il voulut convertir le monde?... Que dotvent faire a leur
tour les hommes qui veulent marcher sur les traces de Jésus
Christ, leur divin Maitre, pour lui reconquérir tant d’dmes qui
ont secoué son joug? 1l répond a ces deux demandes en
indiquant les qualités de tels missionnaires. La Préface donc,
toujours considérée comme la Magna Charta de Iidentité
oblate, nous indique avec clarté quel type de missionnaire
nous sommes appelés a devenir.

Le bienheureux Eugéne est revenu constamment au
cours de sa vie sur cette image qui lui était chére et qui
résumait pour lui I'idéal oblat. Pour lui, “hommes
apostoliques” se refére toujours non seulement a 1’agir mais
aussi et surtout a Pétre de 'Oblat; I'expression souligne la
dimension missionnaire et la dimension religieuse, elle
décrit en somme ['unité de vie de celui qui doit suivre le
Christ pour étre coopérateur de sa mission. Au niveau de
Pagir ’expression a subi des variantes au plan du contenu,
mais non pour ce qui a trait a I’étre. Si “étre des hommes
apostoliques et suivre les traces des Apotres” dans I'ordre
de Dlagir durant les premidres vingt-cing années signifie
annoncer le Christ & ceux qui 'ont oublié, et a partir de
1840 signifie surtout ’annoncer pour la premiére fois aux
non-chrétiens, dans l'ordre de I'étre I'expression indique
toujours leffort pour atteindre la sainteté, la pratique des
conseils, 'engagement que I'on peut qualifier d’amoureux a
la suite du Christ jusqu’a I'identification avec lui. Cette
expression: “étre apotre” est la condition pour “agir comme
des apdtres”, pour donner des fruits, pour étre des
coopérateurs authentiques du Christ. Pour cette raison
également, qui se trouve dans I'impossibilité d’agir peut
étre missionnaire a part entiére. Uhomme apostolique, tel
qu’il nous est présenté, inclut donc sainteté et mission

48



concues dans une méme dynamique de vie et comme
expressions de la méme vocation.

Les témoignages du Fondateur que I'on trouve a ce
propos dans sa correspondance sont nombreux. Qu’il
suffise de citer ce qu’il écrivait dans ses mémoires vers
1845: J'ai dit que mon intention, en me vouant au ministére
des missions pour travailler surtout a instruction et d la
conversion des dmes les plus abandonnées, avait été d'imiter
Pexemple des Apétres dans leur vie de dévouement et
d'abnégation. Je wi'étais persuadé que, pour obtenir les
mémes résultats de nos prédications, il fallait marcher sur
leurs traces et pratiquer, autant qu’il serait en nous, les
mémes vertus.

Les qualités de ’homme apostolique

Le Fondateur n’a pas écrit un traité des qualités et
vertus de I’Oblat, méme si les Régles primitives et ses lettres
occasionnelles insistent sur quelques-unes d’entre elles. La
Préface déja citée indique un trindme significatif qui
caractérise ’homme apostolique et se résume ainsi: “des
prétres zélés, désintéressés, solidement vertueux, des
hommes apostoliques en un mot”. :

Zélés

Ce terme indique que le missionnaire est
compléternent donné 2 la mission, plein de dynamisme et
de créativité, courageux dans son apostolat et surtout dans
Pannonce de 'Evangile, briilé par le feu que l'amour divin
voue a ’humanité.

Dans la Préface se trouvent des traits qui décrivent un
tel zele: des hommes... qui travaillassent de tout leur pouvoir
a convertir les autres; il les envoya a la conquéte du monde;

49



ils peuvent entrer dans la lice et combattre jusqu’a extinction;
il est pressant de faire entrer dans le bercail tant de brebis
égarées, d’apprendre a ces chrétiens dégénérés ce que c’est que
Jésus Christ, de les arracher a I'béritage du démon et leur
montrer le chemin du ciel. 1] faut mettre tout en oeuvre pour
étendre lempire du Sauwveur, détruire celui de ['Enfer,
empécher des milliers de crimes, mettre en bhonneur et faire
pratiquer toute sorte de wvertus, rendre les hommes
raisonnables, puis chrétiens, enfin les aider @ devenir des
saints.

Ces expressions de zéle ont une allure de conquéte, des
horizons et des objectifs de grande ampleur, elles semblent ne
s’arréter devant rien, elles expriment la volonté de transfor-
mer le monde. Méme si avec un certain réalisme dii au petit
nombre du moment il écrivait dans cette méme Régle de
1818: leur ambition doit embrasser, dans ses saints désirs,
Uimmense étendue de la terre entiére. Un tel zéle jaillit de la
charité divine et doit s’exprimer dans une charité sans bornes,
comme il Paffirmait a propos du ministére de la réconcilia-
tion: Que les missionnaires accueillent toujours les pécheurs
avec une charité inépuisable; qu’ils les encouragent... en leur
montrant un coeur compatissant; qu’ils les traitent en un mot,
comme ils voudraient étre traités eux-mémes, s'ils étaient dans
la malbeureuse position o1 ils se trouvent.

En 1826 il écrivait au Pére Tempier qui se trouvait avec
d’autres Oblats dans une mission difficile: Recommandez-
leur de se conduire en saints, en vrais apétres, joignant d la
prédication la modestie extérieure, une grande charité pour
les pécheurs. Que l'on puisse juger @ leur maniére qu’ils ne
sont pas des prédicateurs ordinaires, qu'ils sont vraiment
animés d'un zéle qui est propre d leur sainte vocation. Qu'ils
ne s’oublient pas eux-mémes, s'ils veulent étre vraiment utiles
aux autres (30 mars 1826).

- Au debors, le zéle avec parmi vous la charité fait partie
du testament du Fondateur, voila la synthése de sa vie et de

50



son enseignement. Ce zéle nait et s’alimente de la charité du
Christ Sauveur et de 'amour pour les autres. Leur zéle
apostolique est soutenu par le don sans réserve de leur
oblation, une oblation sans cesse remouvelée dans les
exigences de leur mission (C 2). Il est renouvelé dans
I’Eucharistie (cf. C 33), soutenu par la charité fraternelle
(cf. C 33), consolidé par Esprit (cf. C 45).

Désintéressés

Ce mot indique un autre aspect de [I’homme
apostolique appelé a se dépasser pour mettre le Christ au
centre de sa propre vie en la consacrant a la mission.

De multiples expressions de la Préface développent la
signification de cette exigence de ’'homme apostolique: Aprés
s'étre pénétrés de la nécessité de se réformer soi-méme..., ils
doient ‘renoncer entiérement d eux-mémes... vivre dans un
état habituel d'abnégation et dans une volonté constante
darriver @ la perfection en travaillant sans reliche a devenir
bumbles, doux, obéissants, amateurs de la pauvreté, pénitents,
mortifiés, détachés du monde et des parents, pleins de zéle,
préts d sacrifier tous leurs biens, leurs talents, leur repos, leur
personne et leur vie pour l'amour de Jésus Christ, le service de
r Eglzse et la sanctzﬁcatzon du prochain. Le dépassement de soi
est orienté et réalisé A travers une triple finalité et une.
motivation: la gloire de Dieu ou 'amour de Jésus Christ, le
service, le bien ou Pamour de I'Eglisele salut ou la
sanctification des Ames.

C’est 12 un vaste programme de contréle de soi et
d’ascése pour vivre non plus pour soi-méme, mais pour le
Christ en collaborant a sa mission. C’est une vie qui
comporte le sacrifice et la pénitence, comme le Fondateur
ne I’a jamais caché a ses disciples. Il écrivait en 1852 a deux
missionnaires de 1'Orégon: Vous aviez demandé avec
instance d’'étre envoyés dans les missions étrangéres. Vous ne

51



vous attendiez pas sans doute d y mener une vie d’'aisance et
délicate. On sait que ces sortes de missions crucifient la
nature et qu'on a beaucoup @ y souffrir. Il ne fallait donc pas
vous étonner d’y rencontrer bien des peines; cCest ld ce qui
excite le zéle et la ferveur de tous ceux qui demandent d'étre
des préférés (Aux fréres Surel et Janin, 11 mars 1852).
Souvent il exprimait de I'admiration et de la compassion
pour ses Oblats plongés dans les difficultés des missions.
Ces vertus décrivent la voie que le Christ et les Apbtres
ont suivie pour réaliser le salut du monde. Comme les
ouvriers évangéliques ne retireront jamais de fruits abondants
de leurs travaux s’ils ne font pas le plus grand cas des
souffrances de mort de Jésus et ne les portent, pour ainsi dire
continuellement, dans leur propre corps, les membres de notre
Société s'appliqueront avec soin a réprimer leurs passions et d
renoncer en tout a leur volonté propre; et, @ l'initation de
U'Apétre, ils mettront leur gloire dans les faiblesses, les outra-

ges, les persécutions, les angoisses endurés pour le Christ
(Regle de 1826).

Solidement vertueux

Nous découvrons ici la troisiéme caractéristique de
I’homme apostolique indiquée par le Fondateur; nous
pouvons y voir I'effort constant vers la sainteté pour devenir
d’autres Jésus Christ.

Méme si on ne peut faire abstractlon de ce qui a été dit
du dépassement de soi, on peut voir dans cet adjectif le
chemin positif vers la sainteté. Ceci est évoqué dans la
Préface avec des phrases comme: Ils doivent travailler
sérieusement d devenir des saints, marcher courageusement
dans les mémes voies que tant d’ouvriers évangéliques, qui
nous ont laissé de si beaux exemples de vertu dans ['exercice
d’un nministére, auquel ils se sentent appelés comme eux, se

52



renouveler sans cesse dans Uesprit de leur vocation. Dans la
Régle primitive le Fondateur indiquant l’engagement
d’imiter en tout les exemples de Notre Seigneur Jésus
Christ, principal fondateur de notre Société, et des Apotres
nos premiers péres, concluait en disant: Mais tant en
mission que dans Uintérieur de la maison, leur principale
application sera d’avancer dans les voies de la perfection
ecclésiastique et religieuse... en un mot, ils ticheront de
devenir d'autres [ésus Christ, répandant partout la bonne
odeur de ses aimables vertus (Régle de 1818).

La pratique des conseils évangéliques lui ouvrait la
voie la plus évidente vers la sainteté. A un prétre du diocése
de Digne, désireux de se faire Oblat, le Pére de Mazenod
écrivait: Le missionnaire étant appelé proprement au
ministére apostolique doit viser d la perfection. Le Seigneur le
destine @ renouveler parmi ses contemporains les merveilles
jadis opérées par les premiers prédicateurs de ['évangile. I/
doit donc marcher sur leurs traces, fermement persuadé que
les miracles qu’il doit faire ne sont pas un effet de son
éloquence, mais de la grice du Tout-Puissant qui se
communiquera par lui avec d’autant plus d'abondance qu’il
sera plus vertueux, plus humble, plus saint pour tout dire en
un mot; il doit donc mettre tout en oeuvre pour parvenir i
cette sainteté désirable qui doit produire de si grands effets.
Ce que nous avons trouvé le plus propre pour nous aider a y
arriver, c’est de nous rapprocher le plus que nous pourrons des
conseils évangéliques, observés fidélement par tous ceux qui
ont été employés par Jésus Christ au grand oeuvre de la
rédemption des dmes (1).

Un programme d’ascése et de mystique

Le Fondateur tracait pour ses Oblats un programme
concis et exigeant d’ascése et de mystique. Il insistait

53



certainement sur lascése, cest-a-dire sur le travail que
chacun doit faire pour se rendre disponible a la grace de
Dieu, en se dépassant soi-méme, en devenant
“désintéressé”, en développant les vertus qui s’opposent
aux faiblesses. Romano Guardini n’écrivait-il pas que nous
devons “nous convaincre que jamais rien de grand ne s’est
fait sans ascése” (dans Il Potere, 1963, p. 151). Sans la
maitrise de soi, sans I'effort quotidien, sans la discipline,
I’homme n’atteint pas la maturité et ne réussit pas 2
accomplir quelque chose de valide et de grand. Cela est vrai
surtout dans le domaine spirituel et dans [activité
missionnaire. Pour devenir et étre des hommes apostoliques
nous avons besoin d’une discipline personnelle, d’un
programme réguliérement mis au point et constamment
évalué. Les Constitutions et Régles nous donnent des
indications suffisantes pour organiser notre vie comme il se
doit. Pour ne pas nous bercer d’illusions et perdre la
tension nécessaire nous devons vivre la confrontation
réguliere avec le supérieur et la communauté et en
particulier avec le directeur spirituel. Dans le ministére
apostolique nous avons aussi a nous confronter avec nos
collaborateurs, y compris les laics.

Mais I’objectif final et la source de ’lhomme aposto-
lique est de nature mystique, “expérientielle”. On donne sa
propre vie par amour de Jésus Christ, en réponse a son
amour qui nous devance toujours. Comme le Fondateur
I’écrivait dans la derniére édition des Reégles: Celui qu:
voudra étre des nétres, devra briller du désir de sa propre
perfection, étre enflammé d’amour pour Notre Seigneur Jésus
Christ et son Eglise, d'un zéle ardent pour le salut des émes
(Regle de 1853). Eugéne a vécu 'aspect mystique  partir de
I'expérience du Vendredi saint mais, en se fondant sur son
expérience personnelle, il a insisté davantage sur les
exigences ascétiques. L'effort quotidien et le dépassement
des épreuves lui ont permis de croitre dans 'amour pour le

54



Christ et de le témoigner. Le méme itinéraire a été proposé
aux siens.

Un projet catalyseur

Un idéal vaut pour autant qu’il posséde la capacité de
se transformer en réalité. Une régle compte pour autant
qu’elle forme effectivement des hommes authentiques qui
s’en inspirent. Il est donc normal de se demander si I'idéal
de ’homme apostolique tracé par le Fondateur est devenu
réalité dans la Congrégation Je suis convaincu que la
réponse positive a cette demande n’est ni rhétorique ni
apologétique. La Congrégation a donné a I'Eglise bien des
hommes apostoliques selon le coeur du Fondateur, méme si
les échecs n’ont pas manqué dans le passé comme dans
notre actualité.

Si nous regardons notre histoire, tant d’entreprises
missionnaires n’auraient pas été possibles sans des hommes
apostoliques pleins de zele, désintéressés et solidement
vertueux. Les missions du Grand Nord canadien, de
I’Afrique du Sud, du Texas, du Laos, etc., ont demandé un
zéle sans bornes, une capacité illimitée d’acceptation de
sacrifices immenses, des vertus solides. Parmi tant de
missionnaires plusieurs hommes apostoliques exemplaires
émergent. Qu’il suffise de penser a un Pére Joseph Gérard
que la récente béatification nous a aidés a mieux connaitre.

La fidélité et I’héroisme ont caractérisé des vies
entiéres d’Oblats méme si elles ne se sont pas terminées par
le martyre. Les Oblats fidéles jusqu’a verser leur sang n’ont
pas manqué non plus. Pour nous limiter aux derniéres
cinquante années je rappellerai la trentaine d’Oblats polo-
nais assassinés, parmi lesquels le Pére Louis Wrodarczyk
qui, en Ukraine le 8 décembre 1943, fut couronné de fil
barbelé puis crucifié. En Espagne, durant la Guerre civile,

55



vingt-quatre Oblats furent fusillés. J’ai connu personnelle-
ment les sept Oblats qui ont versé leur sang au Laos.
Chacun d’eux connaissait le danger possible, mais tous sont
demeurés fidélement au poste. Parmi eux émerge le Pére
Mario Borzaga, le premier a étre tué en 1960, avec son
catéchiste hmong, dans la partie nord du Laos, au cours
d’une tournée missionnaire. J’ai pu constater la méme
fidélité ces derniéres années au Sri Lanka, ou, en 1987, le
Pére Michael Rodrigo a été massacré. La mort du Pére
Maurice Lefebvre en Bolivie en 1971 témoigne de la méme
fidélité. Oui, les exemples d’hommes apostollques sont
nombreux dans la Congrégation.

Les missions difficiles ne sont pas terminées. Je pense a
Madagascar oui, durant la plus grande partie de I'année, les
Oblats polonais ont 4 marcher dans un pays montagneux
extrémement difficile pour rejoindre les villages qui
s’ouvrent a I'Evangile. Ailleurs, comme au Pérou, au Sud-
Afrique, au Sri Lanka, les difficultés viennent de la guérilla
qui met leur vie en danger. En bien d’autres pays ce sont
instabilité politique et la misére des gens qui rendent
difficile et héroique la présence missionnaire au milieu des
plus pauvres. On comprend alors que les visites que je fais
suscitent mon admiration et sont pour moi un stimulant
pour un don encore plus grand au Seigneur et a la
Congrégation,

Mais 'héroisme ne vient pas seulement du dépasse-
ment des situations sociales objectives. Le dépassement des
épreuves personnelles, la fidélité aux engagements religieux
et chrétiens, le don constant de soi dans la vie de tous les
jours, 'acceptation de ’échec et de la souffrance forgent et
révelent souvent des h hommes apostoliques authentiques.

Bien sfir, je m’apercois parfois que nous sommes
encore loin de I'idéal entrevu par le Fondateur. Quelquefois
le zéle sera absent, un Oblat m’apparaitra plutét comme un
fonctionnaire du sacté avec une vie plus facile que celle des

56



gens qu'il sert. La médiocrité, qui nait de la perte de I'idéal
et de laffaiblissement de I'engagement a grandir dans le
Seigneur, est une tentation réelle a laquelle nous pouvons
tous succomber. Donc, encore aujourd’hui comme au
temps du Fondateur, le défi majeur est celui de vivre le
charisme oblat dans son intégralité et en particulier de
s’engager constamment 2 devenir des hommes apostoliques,
zélés, désintéressés, solidement vertueux, en un mot des
saints.

La formation de ’'homme apostolique

Le Fondateur s’est toujours préoccupé de la formation
d’hommes apostoliques de qualité authentiques. Clest
pourquoi il visitait les maisons de -formation et se tenait
constamment en contact avec les formateurs. Le choix du
Pére Tempier pour cette charge et les nombreuses lettres
aux formateurs le confirment. Les candidats doivent avoir
la volonté et le courage de marcher sur les traces des
Apbdtres.

Dans les nouvelles Constitutions la formation est
présentée dans une perspective mazenodienne et dans la
ligne des documents récents du Saint-Siége. Les cing pre-
miers articles (CC 45-49) indiquent les grandes instances,
rappelant les mémes symboles et valeurs du Fondateur,
comme Jésus avec les Apbtres, 'homme apostolique, la
communauté apostolique de formation, I'effort constant, la
responsabilité réciproque. Lhomme apostolique a former
demeure la perspective de toute cette seconde partie des
Constitutions.

Pour étre missionnaires dans I'aujourd’hui du monde,
les exigences de ’homme apostolique indiquées par le
bienheureux Eugéne ont toujours leur valeur et demeurent
fondamentales. La formation doit donc privilégier le fait

57



que le Christ Sauveur est central, I'unité de vie, le zéle, le
détachement et I'aptitude au sacrifice, la volonté de devenir
des saints.

Mais pour étre des hommes apostoliques dans un
monde moderne caractérisé par les changements rapides et
la sécularisation d’autres qualités apparaissent comme
nécessaires. J’en indique quelques-unes:

- Lintégralit¢ des différents aspects de I’homme
apostolique, comme la dimension humaine y compris I'équili-
bre psychologique, la dimension chrétienne, religieuse,
missionnaire. La formation humaine est d’une extréme
importance pour I'équilibre personnel, la vie communautaire
et Dactivité apostolique. Les qualités humaines sont des
conditions essentielles pour que 'homme soit apostolique.
On ne peut prétendre trouver une croissance harmonieuse et
équilibrée que dans I'identité de notre vocation propre, le
modéle de cette croissance étant toujours le Christ, le Verbe
incarné, mort et glorifié.

- La capacité de distinguer I'essentiel de I'accidentel,
assumant I'essentiel et construisant sur lui, conservant le
pouvoir d’adaptation et la flexibilité pour ce qui est
secondaire. Ainsi peut-on réaliser I'inculturation qui est une
exigence apostolique universelle.

La capacité de discernement et de dialogue. Le
discernement est le fruit d’une maturité culturelle, humaine,
spirituelle, maturité que ’on ne trouve exclusivement que
chez les hommes intérieurement libres, ouverts a leur temps
et fermement ancrés dans le Chrlst et son Eglise. Le
dialogue suppose une attitude positive non seulement vis-a-
vis de I'histoire et des personnes, mais aussi vis-a-vis de la
prpcpnrp active An P Esprit en ellee Tl naft et croit dans un

LLUOVLILT avuivo oL L1 CLICO, AL liallt ©

amour authentique pour ’humanité dans ses exigences de
salut.

La transparence d'un témoignage authentique au
niveau personnel et communautaire. Elle est rendue

58



d’autant plus nécessaire que souvent les barriéres
institutionnelles et formelles sont tombées, comme 1’habit,
'esprit de classe, le pouvoir clérical et aussi en raison de
I'indifférence des gens.

- La capacité de communion, surtout avec ses fréres en
communauté, avec les collaborateurs religieux et laics dans
la mission, avec les divers charismes ecclésiaux et en
particulier avec les évéques.

- La créativité missionnaire pour aller vers ceux qui
sont loin, trouver des voies et faire inventaire des structures
d’approche sans attendre qu’ils viennent a nous.

- La solidarité universelle et I'engagement pour la
justice sont des expressions de partage humain et des
exigences évangéliques. Ils sont crédibles.

- La persévérance dans le don de soi au coeur d’un
monde changeant et qui invite au changement. Elle exige la
capacité d’une fidélité dans la souffrance, jusqu’au martyre
si nécessaire, comme le Fondateur I’affirme dans la Préface.
Le plus grand défi pour I’Oblat dans le monde moderne est
la force dans la souffrance et la constance dans les

difficultés.

“Comme des pélerins nous marchons avec Jésus”

Le Fondateur emploie souvent un verbe que je crois
significatif pour notre spiritualité. C’est le verbe marcher.
Dans la Préface il parle de marcher sur les traces du Christ
leur divin Maitre. Dans les lettres il répéte souvent qu’il faut
marcher sur les traces des Apotres (2) ou marcher sur les
traces du Christ et des Apétres (a Courtes, 4 nov. 1831).

Dans les nouvelles Constitutions ce verbe-symbole est
employé fréquemment. On parle de marcher sur les traces
du Christ (cf. CC 19, 31) ou de marcher sur les traces des
Apbtres (cf. C 45), de suivre Jésus et son exemple (cf CC 1,

59



2, 12, 19, 2(), 52). D’autres verbes semblables existent
comme accompagner (cf. CC 51, 55), faire grandir (cf. 46,
47,50, 56, 59).

Le verbe marcher évoque au moins six aspects de
notre spiritualité:

1. Il indique avant tout notre rapport avec le Christ, le
fait que nous sommes constamment en sa compagnie. Une
telle relation avec le Christ n’est pas - statique mais
dynamique. Le Christ nous précéde continuellement, il
nous ouvre la voie et ne nous laisse jamais en repos. Il nous
fait confiance en méme temps qu’il nous sollicite. Pensons a
Iaffirmation de la Lettre aux Hébreux: “Les regards fixés
sur celui qui est U'initiateur de la foi et qui la méne a son
accomplissement, Jésus” (He 12, 2)

2. Il nous rattache a la communauté primitive, celle du
Christ avec les Apdtres, et celle des premiers chrétiens qui
ne formaient qu’'un coeur et qu'une ame. Ceux-ci
personnifient I'idéal chrétien qu’on désire réaliser en
partageant la méme mission et la méme vie, en devenant
d’autres Christ . ;

3. Il évoque le rapport avec l’Eglise dont les Apbtres
sont les colonnes et les premiers péres. Par eux nous
sommes insérés dans lEghse universelle et apostolique,
dans I’Eglise vivante qui est toujours en marche et dans
laquelle nous devons marcher et grandir.

4. 1l rappelle notre dimension communautaire. Nous
sommes a la suite de Jésus ensemble et nous sommes
envoyés par lui ensemble. La communauté des Apébtres avec
Jésus est le modele de leur vie (C 3). Nous ne pouvons étre
des hommes apostoliques tout seuls, comme des francs-
tireurs, d’'une facon solitaire. Les Apbdtres ont toujours

constitué un groupe, un collége, méme dans la dispersion
missionnaire. 'aide réciproque et la coresponsabilité pour
devenir toujours plus des hommes apostoliques(cf. CC 29,

39, 48, 49) sont des caractéristiques de notre vie.

60



5. Ce verbe indique aussi que notre vie doit étre en
croissance constante, une formation continue, un effort vers
la sainteté. Aucune étape (formation premiére, oblation
perpétuelle, sacerdoce, dge de la retraite) ne doit faire de
nous des gens arrivés au but, installés, immobiles,
incapables de changer de place ou de mentalité. L'Oblat est
un homme sans cesse en chemin, disponible aux appels
nouveaux.

6. Ce verbe exprime un rapport avec la mission qui est
toujours un envoi du Seigneur et de 'Eglise, toujours un
départ pour rencontrer ceux qui sont loin, ceux qui sont
dehors, les pauvres. Il est intéressant de noter I'existence
fréquente du verbe “envoyer” dans les lettres du Fondateur.
Marcher avec [ésus sur les traces des Apétres indique le
devoir et le désir intense de rejoindre d’autres villages,
d’autres personnes (cf. Lc 4, 43), d’autres cultures, d’autres
situations, parce que “le Royaume des Cieux est tout pres”.
De la également la tension qui existe entre mission interne
et mission externe, entre ’évangélisation de ceux qui sont
loin et celle des non-chrétiens qui, au cours de la vie du
Fondateur et dans T'histoire de la Congrégation, a connu
une augmentation constante.

Marie, compagne et formatrice des Apotres

Le Nouveau Testament nous présente Marie dans une
relation spéciale avec les Apotres aux moments décisifs de
leur formation. Qu’il suffise de penser aux noces de Cana
(Jn 2, 1-11), au Calvaire (Jn 9, 19-27), au Cénacle (Ac 1, 12-
15). La formation a pour but, dit la Constitution 46, de faire
grandir I'homme apostolique animé du charisme oblat, un
homme qui, s'inspirant de ['exemple de Marie, vive son
engagement envers [ésus Christ dans une fidélité toujours
inventive et se mette totalement au service de UEglise et du
Royaume.

61



Le Fondateur, aux débuts de la Congrégation, écrivait
au Peére Tempier qui s’occupait du groupe des scolastiques
qui vivaient dans notre unique maison d’Aix: Toutes leurs
actions dotvent étre faites dans la disposition on étaient les
apotres lorsqu’ils étaient dans le Cénacle pour attendre que le
Saint-Esprit vint en les embrasant de son amour leur donner
le signal pour voler é la conquéte du monde (4 nov. 1817). Et
au Cénacle, avec les Apbtres, se trouvait Marie. Sur les
routes du monde ’homme apostolique trouvera toujours en
Marie la compagne, le modéle et la mére, 4 qui je confie
chacun de vous et toute la Congrégation.

NOTES

(1) Lettre a Viguier, le 6 janvier 1819; cf “Mémoires du Fonda-
teur”, dans Choix de Textes, no. 16, pp. 34-36.

(2) Cf. a Tempier, 9 oct. 1815; i Vincens, 12 nov. 1840; 2 Semeria,
25 janv. 1848; a Dorey, 15 oct. 1848; a Viguier, 6 janv. 1819; a
Mouchette, 5 aoit 1860.

62



VI

LE CARACTERE SACERDOTAL
DE LA CONGREGATION
1992

Cette lettre de communion vous rejoint 4 une étape
importante de la route de la Congrégation, qui se prépare
au Chapitre général. Tout Chapitre a des répercussions sur
la vie de la Congrégation. Si nous sommes convenablement
préparés et disponibles a I'inspiration de I'Esprit, c’est un
moment de griace, d'unité, de renouveau religieux et
apostolique pour la communauté oblate dispersée dans le
monde.

Le choix du théme de ma lettre est suggéré par
différents motifs. Le Synode de 1990 sur la formation des
prétres et I'Exhortation postsynodale de Jean-Paul II
situent cette lettre dans l'aujourd’hui de lEghse Clest
cependant le charisme oblat et la maniére de le vivre qui
ont suggéré et provoqué cette réflexion sur un aspect
important pour la vie de chaque Oblat. '

Dans certains secteurs de la Congrégation on connait
seulement I’Oblat prétre, ce qui conduit 2 désigner notre
communauté d’une facon erronée. Dans d’autres, on tend 2
nier le caractére sacerdotal au nom de la mission
évangélisatrice ou au nom de 1'égalité des membres. Dans
d’autres cas, on a perdu le sens de 1’évangélisation comme
annonce de Jésus Christ et formation de communautés
chrétiennes car cet aspect de notre vocation s’est estompé.
Or, la Congrégation des Missionnaires Oblats de Marie
Immaculée fondée par Eugéne de Mazenod comprend des
prétres et des fréres et de par sa nature est sacerdotale ou
cléricale.

63



La Préface des Constitutions et Régles rappelle que les
hommes apostoliques appelés a répondre aux défis
missionnaires de I'Eglise avec Eugéne de Mazenod étaient
des prétres. La vue de ces désordres a touché le coeur de
quelques prétres d qui la gloire de Dieu est chére, qui aiment
PEglise et qui voudraient se sacrzfzer s’ le fallazt pour le
salut des dmes. Ils se sont convaincus que, si l'on pouvait
former des prétres 2élés, désintéressés, solidement vertueux,
des hommes apostoliques en un mot (...) on pourrait se flatter
de ramener bientdt les peuples égarés a leurs devoirs. Dans
les nouvelles Constitutions le Saint-Siége a voulu que le
caractére sacerdotal de la Congrégation soit indiqué dés le
premier article méme s’il 'était déja de maniére équivalente
dans la Constitution 7.

Cette dimension de notre charisme n’est pas quelque
chose de secondaire, lié a la fondation de I'Institut et aux
besoins passagers de I’époque. Plus que cela c’est quelque
chose d’essentiel et, en conséquence, un aspect permanent
de notre vocation. Cet aspect rejaillit sur la vie de tous les
membres, qu’ils soient prétres ou fréres et cela imprégne les
finalités et les priorités missionnaires de I'Institut, sans
oublier les incidences sur ses structures et plus encore sur
sa spiritualité.

Charisme modelé dans U'expérience d’'Eugéne de Mazenod

Le charisme oblat est un don que I'Esprit nous a
transmis 2 travers un homme concret, Eugéne de Mazenod.
Le Seigneur a préparé un tel don par lexpérience
personnelle du Fondateur, lequel a4 été marqué par la
vocation sacerdotale (1). Aprés avoir senti I'appel au
sacerdoce dans les années de I'enfance, Eugéne, dans sa
jeunesse, poursuivit d’autres idéaux. Plus tard, il considéra
un tel refus comme un état de péché (2). La conversion du
Vendredi saint 1807 porta tout son fruit avec le choix du

64



sacerdoce 4 un moment ol I'Eglise était persécutée,
abandonnée. Comme il I’écrivait 4 sa mére le 29 juin 1808,
depuis le séminaire de Paris: Ce que le Seigneur veut de moi,
c'est que je renonce au monde (...) que je me dévoue plus
spécialement @ son service pour ticher de ranimer la foi qui
s'éteint parmi les pauvres; c’est, en un mot, que je me dispose
a exécuter tous les ordres qu’il peut vouloir me donner pour
sa gloire et le salut des dmes qu’tl a rachetées de son précieux
sang. (3) La formation au séminaire de Saint-Sulpice a
marqué profondément la vie et la spiritualité d’Eugene (4),
en continuité avec I'expérience du Vendredi saint, ou il
découvrit le Christ comme son Sauveur et celui de toute
I'humanité.

Les premiéres années de son ministére furent
consacrées aux jeunes, pour lesquels il fonda une
association, aux ouvriers de la ville et aux prisonniers, en
privilégiant la prédication et la formation chrétienne. Les
besoins d’évangélisation des populations des campagnes, les
limites d’une pastorale individuelle et la recherche d’une
existence sacerdotale sainte et exemplaire le poussérent a
fonder une communauté de prétres vraiment missionnaires
et engagés a pour suivre leur propre sanctification.

Les Regles rédigées en 1818, approuvées par Léon XII
en 1826 et revues en 1853, reflétent 'idéal sacerdotal et
I'expérience apostolique d’Eugéne et de ses compagnons.
La Préface et certains des textes plus significatifs sont cités
dans les nouvelles Constitutions. On y parle de prétres zélés,
envoyés a la conquéte du monde, (...) préts a tout sacrifier
pour lamour de Jésus Christ, le service de ZEglzse et la
sanctification du prochain, (...) des prétres voués a toutes les
oeuvres de 2éle que la charité sacerdotale peut inspirer et
principalement a l'exercice des saintes missions, (...) des
prétres saints qui, remplis de 'Esprit Saint et s’efforcant de
marcher sur les traces du divin Pasteur, paissent avec un soin
vigilant et constant les brebis qui lui ont été ramenées. (5)

65



Cet idéal, traduit dans la pratique par le Fondateur et
par tant d’Oblats, a suscité des initiatives apostoliques et un
engagement 2 la sainteté. A c6té d’Oblats connus de toute
la Congrégation pour leur zéle, comme par exemple les
Péres Gérard et Albini, chacun de nous connait d’autres
confréres vraiment animés de la charité sacerdotale pour
évangéliser et servir les plus petits. Je pense qu’on pourrait
commenter les Constitutions et Régles non seulement avec
des textes choisis du Fondateur, mais avec des exemples de
vie de tant d’Oblats dans toutes les parties du monde.

Finalité évangélisatrice jaillissant du caractére sacerdotal

L'évangélisation des pauvres (C 1), 'annonce de la
Bonne Nouvelle a qui ne I'a pas encore regue ou a ceux qui
sont moins atteints par les structures de 'Eglise (C 5), la
créativité évangélisatrice pour susciter la foi ou la réveiller,
faisant connaitre qui est le Christ, surtout a travers la
proclamation de la Parole de Dieu, qui trouve son
achévement dans la célébration des sacrements et le service
du prochain (C 7), expriment de maniére équivalente la
finalité sacerdotale du charisme oblat.

La mission de I'Eglise se déploie dans une grande di-
versité de modeéles et de parcours, comme nous le rappelle
Iencyclique missionnaire de Jean-Paul II (6). Tous les
chrétiens sont coresponsables dans la mission et apportent
leur contribution selon I’état et le charisme propre a chacun
(7). La priorité missionnaire confiée a notre Congrégation est
sacerdotale, justement parce qu’elle est orientée vers
I'annonce de la Bonne Nouvelle et vers la constitution de
L(_)I_I_H_I_luﬂautes Cﬂretleﬂnc& l'OuI' ICS UDld[b ld COﬁtrlDu[lon
spécifique, prioritaire bien que non exclusive, 2 la mission de
PEglise est principalement Pévangélisation des pauvres (C 1).

Depuis le Chapitre de 1966 les Constitutions et Régles
distinguent la fin de la Congrégation et les ministéres. La

66



fin, c’est I’évangélisation des pauvres; elle peut étre réalisée
a travers divers ministéres, selon les lieux et les besoins. La
fin qu’est l'évangélisation n’est plus identifiée avec le
ministére des missions populaires ou paroissiales, comme
c’était le cas dans la Régle primitive, méme si on reconnait a
celles-ci une valeur historique significative (cf R 2). Ainsi se
trouve unifiée la finalité des diverses formes de notre
activité apostolique, aussi bien en terres de tradition
chrétienne qu’en terres de mission (cf. C 5).

La priorité donnée a I'annonce dans notre tradition
oblate et dans les Constitutions actuelles est en conformité
avec le mandat missionnaire réaffirmé dans 'encyclique
Redemptoris missio et constitue le grand défi pour I'Eglise
dans un monde pluraliste, souvent indifférent, et en grande
partie non chrétien.

Lannonce a, en permanence, la priorité dans la mission.
L’Eglise ne peut se soustraire au mandat explicite du Christ;
elle ne peut pas priver les hommes de la Bonne Nouvelle
gu'tls sont aimés de Dieu et sauvés par lui. L'évangélisation
contiendra aussi toujours — a la fois base, centre et sommet de
son dynamisme — une claire proclamation que, en Jésus Christ
(...), le salut est offert a tout homme, comme don de grice et
miséricorde de Dieu. Toutes les formes de [Pactivité
missionnaire tendent d cette proclamation qui révéle et
introduit dans le mystére caché depuis les siécles et dévoilé
dans le Christ (cf Ep 3, 3-9; Col 1, 25-29), mystére qui est au
coeur de la mission et de la vie de UEglise, et qui forme le
pivot de toute I'évangélisation.

Dans la réalité complexe de la mission, la premiére
annonce a un role central et irremplagable parce qu’elle
introduit dans le mystére de l'amour de Dieu, qui appelle a
nouer des rapports personnels avec lui dans le Christ, et qu’elle
ouvre la voie d la conversion. La foi nait de Uannonce et toute
communauté ecclésiale tire son origine et sa vie de la réponse
personnelle de chaque fideéle a cette annonce. De méme que

67



Véconomie du salut est centrée sur le Christ, de méme lactivité
missionnaire tend @ la proclamation de son mystére (8).

Il y a une profonde harmonie entre les Constitutions et
Regles et I’encyclique missionnaire sur la priorité de
'annonce ou de I’évangélisation (9). Pour nous, la priorité
de Pannonce est une conséquence du caractére sacerdotal
de la Congrégation, i la maniére et a I'exemple des Apétres,
présentés dans la Régle primitive comme nos premiers
peres. La Parole, a travers laction de I'Esprit et
P'acceptation de la foi, est formatrice de communautés
chrétiennes et atteint son sommet dans la célébration
eucharistique. La constitution et le soin pastoral des
communautés ne s’opposent pas a I’évangélisation, mais ils
en sont une conséquence. En tant que missionnaires, il
importe cependant que nous fassions que ces communautés
solent missionnaires 2 leur tour a ’égard des personnes et
de la culture du milieu dans lequel elles se trouvent (10).

Les structures mémes de la Congrégation subissent
I'influence du caractére clérical, aussi ses responsables
doivent étre prétres. C’est obligatoire pour les supérieurs
majeurs, alors qu’au niveau local un non-ordonné peut,
avec la permission du Saint-Siége, étre supérieur.

Charisme avec une spiritualité sacerdotale

Le caractére sacerdotal de la Congrégation a aussi son
incidence sur la spiritualité oblate. Le Christ est vu comme
le Sauveur, celui qui par amour nous a rachetés par son
sang avec toute 'humanité. Il n’est pas seulement le but de
notre ministére mais aussi I'exemple qui nous montre
comment le mettre en oeuvre.

LEucharistie est le centre de la vie personnelle et
communautaire. C’est dans le Christ présent dans I'Eucha-
ristie que les Oblats trouvent la source de leur unité et de leur -
communion, méme quand les circonstances et les engage-

68



ments missionnaires les tiennent éloignés. La Constitution 33
exprime bien laspect central de I'Eucharistie, source et
sommet de la vie de I'Eglise. Les Oblats vivent de-maniére &
pouvoir chague jour la célébrer dignement. En y participant de
tout leur étre, ils s'offrent eux-mémes avec le Christ Sauveur; il
sont renouvelés dans le mystére de leur coopération avec lui,
resserrent les liens de leur communauté apostolique et
élargissent les horizons de leur zéle aux dimensions du monde.

Ce que le Fondateur écrivait a l'occasion de son
ordination en 1812, il le vécut durant toute sa vie: “Plit a
Dieu que toute ma vie ne fiit employée qu’a ce sublime
ministére. Je convertirais plus d’dmes par mon assiduité a
Iautel que par toutes les prédications que je pourrais faire.”
Pour bien des Oblats, 'Eucharistie est non seulement la
source de leur vie mais aussi la seule forme de leur ministére.
Au Sahara et ailleurs, 12 ot il n’y a aucune communauté
chrétienne, ils trouvent dans la célébration eucharistique la
raison derniére de leur présence et la force d’'un témoignage
gratuit. Nous pouvons nous poser les mémes questions que le
Frére Gabriel Tessier, missionnaire au Cameroun pendant 40
ans et décédé le 24 avril 1991, qui écrivait dans ses notes: Est-
ce que la messe me rend semeur de joie, trait d’union entre
Drieu et mes fréves? Est-ce que ma vie de chaque instant reflete
la foi, l'espérance, la confiance en Dieu? Que la messe me fasse
facteur d'espérance au milieu de ceux qui m’entourent! Que
ma vie de chrétien, de religieux me rende tel que je sois un
évangile vivant, un porteur de Bonne Nouvelle.

Toute priére est marquée par notre étre missionnaire.
De ce fait, dans la priere nous portons le poids quotidien de
notre souci pour les gens auxquels nous sommes envoyés (C
32). A cause de cette spiritualité apostolique, notre priére
ne contemple pas seulement le Seigneur en lui-méme mais
aussi son mystére d’amour et de salut dans les personnes,
dans les cultures, dans les religions, s’adaptant ainsi a
diverses traditions spirituelles et faisant d’elles les aréopages

69



d’évangélisation (11). Les événements de la vie et le ministé-
re lui deviennent des maniéres de rencontrer le Seigneur
(cf. CC 31, 33, 56).

La priere de l'office divin n’est pas seulement un
devoir que I'Eglise requiert de ses ministres et une maniére
de continuer la tradition des ordres monastiques, mais aussi
une maniére d’exercer notre mission oblate (12).

Ministére a 'égard des prétres

Lidéal du Fondateur et le but de la fondation étaient
de fournir a I'Eglise des prétres évangélisateurs et saints,
comme la Préface, qui est une relecture évangélique de la
situation et de la réponse 2 offrir, 'exprime d’une maniére
pressante. Les Oblats sont appelés a étre ces prétres évan-
gélisateurs et saints. En ne 1’étant pas nous devenons
infidéles au charisme de notre vocation dans I'Eglise.

Trés rapidement, le Fondateur se rendit compte que la
Congrégation devait contribuer a transmettre cet idéal sacer-
dotal a 'extérieur de ses rangs, en donnant 'exemple, en pro-
mouvant accueil et animation, en prenant en charge la forma-
tion dans les séminaires. La formation du clergé est entrée
ainsi dans les finalités de la Congrégation. Cela demeure aussi
pour nous un défi et un critére d’évaluation de notre “per-
formance”. Sommes-nous un exemple, une force entrainante
et constructive pour un clergé évangélisateur et saint? Il est
plus délicat de répondre que de compter le nombre de
séminaires que nous animons ou que d’indiquer le nombre
d’Oblats engagés dans la formation du clergé. Un tel examen
s’avere encore plus nécessaire aujourd’hui, dans une crise qui
nous a touchés au moins autant que les autres prétres.

Le ministére au service du clergé ne commence pas
avec des obédiences spéciales ou une fois que nous sommes
engagés dans le ministére. Eugéne de Mazenod voulait que
les scolastiques oblats soient un exemple pour les

70



séminaristes avec lesquels ils étudiaient ou se trouvaient en
contact. Aujourd’hui ces occasions de contact sont encore
plus fréquentes, parce que la grande majorité d’entre vous
étudie avec d’autres séminaristes. Ne jouons pas a étre les
maitres de qui que ce soit, mais notre témoignage s’il est
authentique peut avoir de l'influence sur les autres. En
outre, ce devoir commence 2 l'intérieur de notre commu-
nauté oblate, a I’égard de nos confréres, dont nous sommes
coresponsables de par la force de ’engagement religieux et
d’un voeu spécifique (cf. C 29).

Un témoignage

Le P. Léo Deschatelets, Supérieur général de 1947 a
1972, dans sa circulaire 191 de 1951 a mis en évidence les
éléments caractéristiques de la vocation oblate et de son
originalité. Il écrivait:

Prétres, nous le sommes d’abord (...). Prétres parmi tant
d'autres. Prétres avec une inspiration spéciale, cependant, ce
qui ajoute un particulier relief au sacerdoce oblat. Nous
sommes faits pour redonner au sacerdoce toute sa gloire et
son prestige et pour entrainer par 'exemple de notre vie tous
ceux qui sont marqués comme nous du caractére sacré de
!'Ordination. Le Fondateur, en jetant les bases de son
Institut, songeait @ la réforme et @ la sanctification du clergé,
tout comme il envisageait la conversion des masses, et c’est
pour cela qu’il exigeait dés lors de la part de ses premiers
disciples une vie sacerdotale si baute et st parfaite (...).

Certes, on a souvent dans I'Eglise insisté sur la nécessité
de la sainteté sacerdotale. En ceci comme en d autres points, le
Pére de Mazenod ne s’accorde-t-il pas avec les plus grands
apotres du sacerdoce (...)? Sachons, chers Oblats, comprendre le
message du Pére de Mazenod. Soyons des prétres d'avant-garde.
Qu'il n’y ait pas de médiocres chez nous, de ceux qu’il appelart
une vulgaire marchandise dont il ne voulait pas! Pour cela, que

71



notre vie spirituelle insiste sur tous les éléments les plus riches
d'une vie sacerdotale qui puise dans la grice du sacrement de
I'Ordre la plus extraordinaire vitalité!(...)

La charité sacerdotale chex nous doit tout imprégner,
tout motiver, tout climatiser. Elle conditionne méme notre
mentalité proprement religieuse, au point que 'Oblat qui
voudrait subordonner la grice sacerdotale en lui a celle de sa
vocation religieuse fausserait 'axe de sa vie oblate. Prétres et
religieux nous sommes et devons rester. L'un ne va pas sans
Pautre si on veut étre Oblat de Marie Immaculée.(...)

L’Oblat ne peut étre comme les autres prétres; il doit en
étre le modele. Les grices de sa vocation le projettent vers les
sommets et font de lui, pour le sacerdoce, un entraineur et un
formateur. (...) La Préface, ¢’est la synthése de la Régle. Aussi
bien celle-ci, en termes non équivoques, nous rappellera notre
devoir de sainteté sacerdotale — verbo et exemplo — afin de

relever le sacerdoce de I'état de faiblesse on il pourrait étre
tombé. (13)

Charisme partagé par les prétres et les fréres

La finalité et la spiritualité sacerdotales n’ont jamais
exclu la présence des fréres dans la Congrégation et le
partage intégral du méme charisme; je dirais, au contraire,
que les fréres aident la Congrégation 2 mieux vivre aussi
cette dimension de sa vocation.

Les modalités des relations entre prétres et fréres ainsi
que les formes de ministéres exercés par ces derniers ont
été variées selon les époques et les lieux. Le nom de frére
convers a été changé en frére coadjuteur. Lactivité du frere
a souvent été considérée comme un soutien de celle du
prétre. Elle est plutét complémentaire. Certainement, on ne
pourrait pas comprendre 'organisation et le développement
des missions ad gentes sans la présence et le travail des
fréres. La présence oblate parmi les Amérindiens du Ca-

72



nada, parmi les Africains du Lesotho et de la Namibie
aurait été substantiellement autre sans leur présence. Les
structures ecclésiales et méme civiles de certains pays ont
été le fruit de l'activité des fréres. Mais leur influence a été
plus profonde que le résultat de leur travail. Cette influence
provient de leur étre et de leur exemple, et pas seulement
de leur travail. Ils ont transmis des valeurs évangéliques
importantes, telles que le sens du travail dans des sociétés
qui le dépréciaient, le culte rendu a Dieu dans la vie
ordinaire, la gratuité de la vie religieuse, le sens de la priére,
la simplicité et la proximité avec les gens.

Ce qui m’impressionne le plus, c’est que les fréres ont été
sensibles au caractére sacerdotal du charisme oblat. J’ai
rencontré des fréres qui ont eu une profonde influence sur ma
vie et sur celle des autres dans les maisons de formation ou
dans les communautés apostoliques. Certaines figures de
fréres bien connus dans la Congrégation sont remarquables
par ce qu’ils ont apporté a la vocation et a la persévérance des
ptétres, par leur sens du sacerdoce, par leur spiritualité. Le
Frére Antoine Kowalczyk, dont la cause de béatification est
introduite 4 Rome, a toujours été reconnu comme un pilier
dans I’école apostolique d’Edmonton et dans les provinces de
I'Ouest canadien. Nombreux sont ceux qui ont attribué la
croissance et la fidélité de leur vocation sacerdotale 2
Iinfluence du Serviteur de Dieu, a sa pricre, a sa parole, a son
exemple. Plusieurs ont témoigné avoir dépassé épreuves et
tentations grice 4 ses paroles et 2 ses priéres, non seulement
durant la période de la formation premiére, mais aussi quand
ils furent engagés dans le ministéere. Du Frére Ernest
Gauthier, portier au Séminaire universitaire d’Ottawa, cer-
tains ont affirmé qu’ils recouraient a lui dans les difficultés et
que son influence fut plus marquante que celle de professeurs
et formateurs désignés pour cela. Eux et d’autres fréres n’ont
pas revendiqué des rdles qui revenaient 4 d’autres, mais ils ont
vécu pleinement leur vocation oblate spécifique.

73



La présence des fréres dans une Congrégation cléricale
nous rappelle que la mission est confiée 4 la communauté
avant de I’étre aux personnes. Une communauté a besoin
d’apports divers et complémentaires pour exercer sa
mission. Leur présence nous rappelle que la mission
dépend de notre “étre” avant et plus que de notre “faire”.
La qualité de notre vie compte non seulement par I’exemple
mais aussi par l'influence exercée a travers notre role de
collaborateurs 2 I'oeuvre salvifique du Christ.

Complémentarité dans le méme charisme

La Congrégation groupe en communautés apostoliques
des prétres et des fréres qui se lient d Dieu par les voeux de
religion (C 1). Non seulement la vie religieuse mais tous les
éléments du charisme sont partagés par les fréres et les
prétres, qui incarnent deux vocations a 'intérieur du méme
charisme. Dans ce partage complet du charisme par deux
vocations distinctes, il y a des maniéres complémentaires de
le vivre. Je m’arréte seulement 4 deux valeurs plus perti-
nentes pour le théme que j’aborde, le caractére sacerdotal et
le caractére marial.

Le double mode de participation a I'unique sacerdoce
du Christ rend complémentaires la présence des prétres et
celle des fréres. Le sacerdoce ministériel rappelle que
PEglise est don de Dieu, que les sacrements ne sont pas des
réalités que la communauté se donne, mais qu’elle les recoit
de la miséricorde du Christ. Le sacerdoce commun permet
de participer aux sacrements et fait de toute la vie un culte
rendu 4 Dieu, un témoignage pour les hommes. Au fond, le
sacerdoce commun rappelle et fait en sorte que toute la vie
soit transformée par Dieu et devienne culte pour lui en
méme temps que témoignage et service des fréres.

Il'y a donc une complémentarité entre les deux formes
de participation a 'unique sacerdoce du Christ, méme dans

74



une Congrégation cléricale. Les prétres consacrent I'Eucha-
ristie et administrent les sacrements; les fréres rappellent que
toute la vie doit étre un culte agréable a Dieu, eucharistie de
tout le créé et de toute I'existence. Si le sacerdoce ministériel
souligne le don de Dieu, le sacerdoce commun demande de
notre part la réponse et I'acceptation de ce don. Et nous
nous retrouvons tous dans 'unique sacrifice eucharistique,
afin que toute notre vie soit agréée de Dieu et fasse bénéfi-
cier toute 'Eglise.

Le role de Marie apporte une autre clarté sur la place du
frére dans la Congrégation. Tous nous devons avoir une
tendre dévotion a notre Mére et trouver en elle le modéle de
notre vie consacrée.Ceci dit, dans la communauté, le frére
représente Marie d’une maniére particuliére. Marie n’est pas
prétre ministériel, et pourtant elle a engendré Jésus prétre,
elle a éduqué Jésus a sa mission, surtout elle I'a accompagné
dans l'acte supréme du salut a la croix: stabat, dit Jean. Et
elle a accompagné les Apbtres, de Cana ot ils ont commencé
a reconnaitre la divinité du Christ, jusqu’au Cénacle, ot elle a
accompagné l'attente de I'Esprit Saint et le début de la
mission.

Dans une Congrégation cléricale, le frére prend la place
de Marie, il est une présence de Marie, place et présence
discrétes, importantes et nécessaires. Concrétement, cela se
traduit souvent en services simples, comme pour Marie a
Nazareth. D’autres fois, c’est la participation aux activités
communautaires et apostoliques; c’est toujours la suite du
Christ et la coopération 2 sa mission a travers notre étre et cela
jusqu’a la croix et 'apparente défaite comme au Calvaire. Plus
souvent c’est la participation 2 la priére comme au Cénacle.

Le frére est un don sans prix a la Congrégation; il est
une présence mariale pour la réalisation de la méme
commune mission d’évangéliser les pauvres. La mission de
Jésus serait-elle pensable sans Marie? La mission oblate
serait-elle pensable sans les fréres?

75



Je crois que le Bx Eugéne ne serait pas en désaccord
avec ces réflexions que je vous livre. Il a senti la beauté de la
vocation religieuse grice a un frére avec lequel il a vécu
durant les premiéres années de son sacerdoce. Ce contact
avec un frére n’a pas été indifférent a la fondation elle-méme.

Vivre le sacerdoce a 'intérieur du charisme

'Si tous les Oblats sont appelés a vivre le caractére
sacerdotal de la Congrégation, cela vaut pour qui a la vocation
spécifique et le ministére sacerdotal. Chaque Oblat doit
exercer et vivre son sacerdoce a I'intérieur du charisme oblat.
Le prétre oblat n’est pas un diocésain. Quel que soit le
ministére qui lui est confié, il doit y vivre le caractére
missionnaire: il doit accorder la priorité 2 l’évangélisation des
pauvres, des plus loin, de ceux qui sont moins atteints par les
structures de I’Eglise ou qui n’ont jamais été chrétiens (C 5). Tl
doit développer la créativité et le courage apostoliques (C 8)
et réaliser une évangélisation intégrale qui promeuve tous les
aspects de la personne et de la société (C 9). Il s’engage a
constituer des communautés chrétiennes qui soient mission-
naires dans leur propre milieu et ouvertes a la dimension
mondiale et pour cela il doit étre homme de communauté et
de communion avec la Congrégation qui vit la mission dans
des contextes multiples.

Dans l'aujourd’hui de I'Eglise et du monde, les défis
missionnaires ne manquent pas. Il nous faut nous engager
dans ['évangélisation des communautés chrétiennes qui
doivent vivre et rayonner leur propre foi dans un contexte
nouveau. Nous devons surtout nous engager dans une nouvel-
le évangélisation a I'égard de ceux qui ne sont plus chrétiens
et étre disponibles et actifs pour I’évangélisation de ceux qui
n’ont jamais été chrétiens. Ce triple engagement proposé a
IEglise entiére (14) est un défi rénovateur pour notre
Congrégation, dont le but est I'évangélisation des pauvres.

76



Si tout prétre aujourd’hui est invité a découvrir la
dimension missionnaire de sa vocation, c’est encore plus vrai
pour les Oblats. L'Oblat n’est pas préparé par la Con-
grégation pour exercer une mission personnelle et étre prété a
une Eglise locale. Il exerce son apostolat comme Oblat, en
intégrant” les divers aspects du charisme. Clest comme
membres de la Congrégation et de leurs provinces respectives
que les Oblats s’engagent dans 'oeuvre missionnaire (R 1). Le
charisme devrait insuffler un style et un dynamisme
particuliers aux prétres de la Congrégation.

Formation commune et diversification

Les Constitutions et Régles s’étendent sur la formation
apres le noviciat. Cette partie est divisée en trois sections, une
section générale, une pour ceux qui se destinent au sacerdoce
et une autre pour ceux qui s’orientent vers la vie de fréres (cf
CC 65-67). Le temps des voeux temporaires doit étre
considéré comme un temps de formation initiale pour tous.
La pratique et le lieu de la formation varient selon les
Provinces et les pays. Dans un nombre toujours plus grand de
cas c’est de fait une formation commune a tous, encore
qu’avec des programmes distincts. Cela peut favoriser la vie
commune future et une insertion adaptée dans IEglise
d’aujourd’hui, tandis que la formation théologique se répand
parmi les laics. Il faut cependant aussi une formation
spécifique aussi bien pour ceux qui se préparent au sacerdoce
que pour ceux qui se préparent comme fréres. L'engagement
pour une formation adéquate est signe d’authenticité de
vocation aussi bien que moyen pour sa réalisation.

Dans les deux vocations on a prévu un éventuel
changement de choix: celui qui avait prévu le sacerdoce peut
discerner un appel a I'état de frére et celui qui voulait se
consacrer comme frére peut discerner la vocation au sacerdo-
ce. Cette ouverture au changement avant les voeux perpétuels

77



refléte la situation actuelle, qui prévoit un noviciat commun
pour les deux états de vie. Dans ce noviciat on souligne
principalement les aspects communs du charisme et la
dimension religieuse. On doit cela aussi au fait qu’aujourd’hui
les choix ne s’improvisent pas et requiérent plus de discer-
nement. Loblation perpétuelle devrait marquer la conclusion
d’un tel choix, lequel ne doit jamais étre fait  la légére.

Une priére comme voeu et salutation

Le livre La priére oblate, aprés I'examen du milieu du
jour, nous présente selon les diverses éditions linguistiques
deux ou trois priéres, une centrée sur notre ministére sacerdo-
tal et Pautre sur la charité fraternelle. Puissent de telles priéres
devenir une réalité vécue par chacun de vous. Je reprends
celle a caractére sacerdotal pour vous exprimer mes voeux:

Prétre souverain et hostie tout a la fois,

toi qui restaures de ton Corps et de ton Sang

les ministres que tu t'es consacrés,

nous t'en prions,

d nous qui participons d ton Sacerdoce,

accorde la grice de nous comporter dignement

dans la vocation d laquelle nous avons été appelés,

pour nourrir avec soin ton peuple

de nos prieres et de nos exemples.

NOTES 7

(1) Tourigny L: Le charisme sacerdotal du Bx Eugéne de Mazenod,
in Vie Oblate Life, 36 (1977),pp. 151-172.

(2) Beaudoin Y.: Introduction 2 “Bx Eugéne de Mazenod: écrits
spirituels”, dans Ecrits oblats 1, t. 14, pp. XVI-XXVIL

78



(3) Ibid. p. 63.

{4) Morabito G.: Je serai prétre: Eugéne de Mazenod de Venise i
Saint-Sulpice (1794-1811), Ottawa, 1954.

(5) Préface des Constitutions et Régles et texte en exergue de la
page 74. v
(6) Cf. Redemptoris missio, 41-60.

(7) Ibid. 61-86.

(8) Ibid. 44.
(9) Ibid. 2, 20, 23, 31, 34, 44, 58.

(10) Ibid. 20, 26, 27, 48, 49, 51, 53.

(11) Ibid. 38. :

(12) Cf. C 33; Redemptoris missio, 20; cf. Schaff N.: La psalmodie
de I'Office divin en commun, in Etudes Oblates, 1950, pp. 115-128.

(13) Deschitelets L.: Notre vocation et notre vie d’union intime
avec Marie Immaculée. Circulaire 191, in Circulaires Administratives, V;
pour le caractére sacerdotal voir pp. 302-314.

(14) Cf. Redemptoris missio, 32-34.

79



VII

LE CHRIST SOURCE DE NOTRE ETRE
1993

Les réactions aux lettres que j’ai adressées aux Oblats
en formation premiére m’encouragent a continuer cette
tradition inaugurée il y a six ans. Et le théme du dernier
Chapitre m’incite 2 développer quelques aspects de son
message centré sur notre vocation de “témoins en commu-
nauté apostolique”.

En fait, le Chapitre joue un rdle important dans le
cheminement de la Congrégation. Il en est 'autorité supré-
me. II dispose d’une grice spéciale pour percevoir ses
besoins et ses défis. Observant avec discernement les
besoins du monde et de la Congrégation, il en est venu a la
conclusion qu’actuellement, pour nous renouveler dans
notre vocation et pour étre missionnaires dans 'aujourd’hui
du monde, le plus grand défi a relever est d’étre des
“témoins en communauté apostoligue”. Les orientations du
Chapitre ne sont pas seulement un projet humain formulé
par un groupe de personnes capables de réflexion et
représentatives, elles sont d’abord un appel de Dieu. A
travers la mise en oeuvre de ces orientations, une grice
particuliére est accordée a toute la Congrégation pour
qu’elle puisse se renouveler dans son charisme, exercer effi-
cacement sa mission, obtenir les vocations et la persévé-
rance dont elle a besoin.

Un mot d’ordre et un programme
Le message du Chapitre est clair et essentiel. Il aurait

80



suffi de proposer les trois mots suivants, qui constituent un
mot d’ordre, ou un programme.

Témoin indique quelqu’un qui est un modele clair, qui
interpelle, en raison d’une expérience vécue et d’une
authenticité de vie. Le témoin chrétien vit et révele le Christ
et son Evangile. L'encyclique missionnaire affirme que la
forme premiére et irremplacable de 1’évangélisation est le
témoignage (RM 42-43). Pour cette raison, elle consacre
tout un chapitre 2 la spiritualité et a la sainteté (RM 87-92).

La communauté est expression de I'Evangile vécu
ensemble. Dans toute Ihistoire de la vie religieuse, la com-
munauté est mémoire du groupe rassemblé autour du Christ,
de la premiére communauté chrétienne caractérisée par
Punité (“un seul coeur, une seule ame”). Elle est aussi annon-
ce prophétique de la communion trinitaire a laquelle nous
sommes destinés et que nous vivons de fagon inchoative.

Le qualificatif apostolique rappelle la communauté des
Apbtres avec Jésus. Il affirme aussi qu ’elle est forme et
chemin d’apostolat. Etant Evangile vécu, la communauté
est Bonne Nouvelle pour I’humanité; elle est non seulement
une aide a 'apostolat, mais aussi sa source, parce que 1a ot
deux ou trois sont réunis au nom de Jésus, Il est présent au
milieu d’eux (cf. Mt 18,20).

En eux-mémes, ces trois mots sont déja tout un
programme pour la Congrégation: elle est appelée a porter
son attention et orienter ses efforts pour que nous devenions
témoins en communauté apostolique. Ce trindme constitue
un programme interne a la communauté, c’est-a-dire qu’il
faut étre témoins les uns pour les autres a I'intérieur de la
communauté elle-méme. Il exprime aussi un programme
externe: il faut qu’ensemble, comme communauté, nous
devenions des témoins, car nos contemporains accordent
plus de crédit au témoignage collectif.

Le Chapitre a développé ce théme en donnant des
indications importantes qui aident a saisir I'essentiel et

81



approfondissent les exigences pour la communauté aposto-
lique qui veut et doit étre témoin.

La Congrégation entiére, a ses différents niveaux, est
appelée a mettre en oeuvre les orientations du Chapitre.
C’est le devoir de chaque Oblat, de chaque communauté, de
chaque administration de Province ou de Délégation. Le
Conseil général, pour sa part, ne manquera pas d’indiquer
des facons pratiques d’y donner suite et de fournir des
instruments adaptés. Avec la présente lettre et celles qui
suivront, je me place dans ce sillage. Je commence cette
année en mettant en évidence la source de notre étre en tant
que témoins en communauté apostolique, c’est-a-dire le
Christ. Par la suite, je pourrai en approfondir d’autres
aspects comme la vie fraternelle, la consécration par les
voeux, la vocation missionnaire de la communauté, la co-
responsabilité et autorité, la communion et le pluralisme, les
formes et les exigences du témoignage communautaire, etc.
Vous pourrez vous-mémes me suggérer d’autres themes.

Le Christ nous appelle toujours et sans cesse

Une analyse attentive du document capitulaire
Témoins en Communauté apostoligue fait ressortir la
centralité du Christ. Plus d’une quinzaine de paragraphes
rappellent son réle (TCA 1, 3,5, 6, 8,9, 10, 12, 15, 17, 25,
26, 27, 28, 32, 33, 45). Il n ‘y a pas de communauté sans
Lui. Il n’y a pas d’apostolat, sinon avec Lui. Il n’y a pas de
témoignage si 'on est séparé de Lui.

Le Christ est avant tout celui qui appelle, qui interpelle,
qui convoque, qui prend linitiative, justement parce que
c’est Lui qui continue la mission divine, c’est Lui qui sauve et
attire tous les hommes au Pére 2 travers son Esprit. Le Christ
nous appelle aujourd’hui encore i Le sutvre et 4 témoigner de
sa vie et de sa mission. Nous sentons donc le besoin de mettre
en valeur l'actualité de son appel, 'invitation d marcher d sa

82



suite et ['urgence d'étre crédible au service de la mission (ib.
27). Cet appel renouvelé du Christ est a 'origine de notre
effort de formation 2 toutes ses étapes (cf. ib. 26, 32, 37); il
nous fait aussi un devoir de nous engager, avec espérance,
dans la pastorale des vocations. Le ministére en faveur des
vocations n’est pas facultatif, parce que le Christ ne cesse
d'appeler des hommes a Le suivre et a précher son Royaume (C
52). Partageant avec tous les chrétiens une méme vocation
baptismale, nous sommes convaincus aussi que Dieu nous
appelle a la vocation spécifique qui est la notre, en tant que fils
d’Eugéne de Mazenod (ib. 28). Il y a une continuité entre
notre fidélité a répondre a l'appel spécifique et I'éveil
progressif de nouvelles vocations.

L'appel de Jésus revét pour nous une modalité
privilégiée: (Il) nous appelle a travers les besoins de salut des
hommes et surtout des pauvres (1). Ce premier paragraphe
de Témoins en Communauté apostoliqgue fait écho au
premier article des Constitutions et plus encore a
l’expérience fondatrice de la Congrégation, expérience
exprimée dans la Préface et se situant dans la ligne de celle
du Christ. Comme il est rappele dans I’Evangile choisi pour
la messe du Fondateur, Jésus, “voyant les foules, eut pitié
d’elles, parce qu’elles étaient fatiguées et abattues comme
des brebis sans berger” (Mt 9, 36). Cette page de I'Evangile,
avec celle qui décrit la réalisation de la prophétie d’Isaie: “Il
m’a envoyé annoncer la Bonne Nouvelle aux pauvres” (Lc¢
4, 16-21), est au centre de l'intelligence biblique de notre
charisme. C’est dans cette perspective que peut se
comprendre la conclusion de la premiére partie de Ténzoins
en Communauté apostolique consacrée aux besoins de salut
aujourd’hui: Dans ce cri des pauvres, c’est bien la promesse
d'une nouvelle naissance que nous accueillons, plutét que des
lamentations de mort. Christ sans cesse d naitre dans un
monde blessé! Saurons-nous. étre les serviteurs de cette
espérance naissante? (ib. 5)

83



Réponse a l'appel du Christ

Notre réponse est avant tout une participation a la com-
passion de Jésus. De méme que le spectacle des maux de leur
temps a profondément touché nos premiers péres, ceux qui
ont donné origine a la Congrégation (cf. la Préface), ainsi
auyjourd’hui Jésus appelle a travers les besoins de salut des
hommes et surtout des pauvres (ib. 1). Cette participation a la
compassion du Christ nous réunit en communauté, crée entre
nous une solidarité de compassion, nous fait vivre une com-
munion profonde entre nous, communion orientée au salut
de I'humanité. Comme notre Fondateur, nous cherchons a nous
rassembler autour de la personne de Jésus Christ, de facon a
créer une solidarité de compassion, un seul coeur qui soit nour-
riture pour la vie du monde (ib. 6). En tant que missionnaivres, il
nous faut entendre le cri des personnes et des groupes qui
aspirent au salut, se laisser interpeller par ce cri, y répondre par
la pricre et la disponibilité, le répercuter dans notre entourage
(...) Ce texte du Rapport du P. Général a trouvé beaucoup
d’'écho parmi nous (ib. 24). Nous ne deviendrons des évangéli-
sateurs efficaces que dans la mesure on notre compassion sera
partagée (ib. 7). 1l existe un rapport étroit entre la perception
des besoins de salut de '’humanité, I'appel du Christ, la
participation a sa compassion salvifique, la réunion en com-
munautés authentiques, le témoignage et I'évangélisation.

Participer a la compassion de Jésus est déja répondre. La
réponse pourtant n’est pas seulement vis-a-vis de ’humanité,
elle est aussi et surtout vis-a-vis de Jésus. Se faisant disciples a
la suite de [ésus, ils se disposent d’autant mieux a partager sa
mission comme apotres (ib. 15; cf. ib. 27). Le disciple est appelé
d suvre Jésus et d se mettre d son école (ib. 32). Méme s’il y a
des moments et des étapes privilégiées dans le choix et
I'approfondissement d’une telle référence au Christ, toute la
vie doit étre marquée par une relation spéciale et sans
ambiguité avec Lui. Le dernier Chapitre a souligné la

84



préparation aux voeux perpétuels qui doit devenir pour
chaque Oblat wn temps privilégié pour approfondir son
expérience personnelle de Jésus Christ, de sa vie, de sa mission
et de son message (ib. 33).

En méme temps Témoins en Communauté apostolique
rappelle qu’il s’agit d’un engagement constant, d’une con-
version continuelle. Une conversion recommencée chaque jour
est indispensable @ qui se veut témoin crédible, sans
incobérence, sans contradiction ni mensonge (ib. 18; cf. 37).
Parlant de la formation en vue du témoignage en commu-
nauté apostolique on souligne: La rencontre avec le Christ et
Pintériorisation des valeurs sont au coeur méme de ce processus
qui dure toute la vie. L'image qui résume l'ensemble de ce que
nous voulons dire est celle de Jésus le Formateur qui appelle et
regroupe ses disciples autour de Luz, qui crée entre eux des liens
d'unité et d'amour, qui leur donne la force de I'Esprit et qui les
envoie comme ses témoins (ib. 25-26).

La suite et I'école de Jésus signifient des rapports
personnels profonds avec le Christ, rapports qui qualifient et
transforment toute la vie. Au plan de la foi, la C 31 nous
rappelle que les Oblats ne réalisent I'unité de leur vie qu’en
Jésus Christ et par Lui. C'est pourquoi, comme personnes et
comme communautés, nous nous emploierons a approfondir
notre relation avec Lui (ib. 12). 1l y faut une expérience du
Christ: Le témoignage de vie chrétienne se pratique réellement
par ceux qui font personnellement et tous ensemble ['expé-
rience de Jésus Christ. Ils ont découvert la perle de grand prix;
leur vie a trouvé un centre de gravité (ib. 15). L'exemple
parfait de ce rapport avec le Christ est Marie (quz) nous invite
sans reldche a approfondir notre relation personnelle avec [ésus
(ib. 45).

Cette relation avec Jésus n’est ni intimiste ni
transitoire. Elle transforme toute la vie. Les paragraphes 15
a 18 indiquent comment le témoignage fondé sur
I'expérience du Christ engage notre étre humain, chrétien,

85



religieux; il exige une conversion recommencée chaque jour
(ib. 18) et il exige une formation continue (cf. ib. 37-38).

Un tel rapport fait naitre un style de vie, une fagon de
faire semblable 4 celle du Christ qui sert au lieu de dominer,
qui est chaste et pauvre et qui sauve le monde par son
obéissance (cf. ib. 3, 8, 9).

Notre réponse est irréalisable par nos seules forces.
Nous ne pouvons y arriver que si nous sommes guidés par
UEsprit (ib. 1). Cest le Christ qui appelle, qui donne aussi
la force de I'Esprit (ib. 26). Animés par I'Esprit, nous invite-
rons d la communion, signe d’un monde né de la Résurrection

(ib. 9).

Le Christ, centre de la communauté

Lexpérience du Christ n’est pas seulement personnelle,
elle est aussi communautaire. La communauté n’est pas une
juxtaposition de personnes qui, bien siir, aiment le Christ,
mais qui conserveraient cette relation dans le secret de leur
propre conscience. La foi se vit et se transmet dans les
rapports fraternels a Uintérieur de la communauté. Du reste,
la communauté se construit seulement dans le Christ, autour
de Lui, qui en est le centre. Construire de telles communautés
apostoliques ne pourra se faire sans nous recentrer sur la
personne de Jésus Christ (TCA 9). Nous cherchons i nous
rassembler autour de la personne de Jésus Christ (ib. 6). Nous
formons la communauté ensemble autour du Christ (cf. ib.
8). Clest Lui qui appelle et regroupe ses disciples autour de Lui
(ib. 26).

Cette place centrale du Christ devrait s’exprimer dans la
facon dont se fait la communauté, dont s’organisent les
activités communautaires; elle devrait aussi se retrouver dans
la configuration de la maison religieuse elle-méme.

En Lui nait notre interdépendance et notre communion.
Clest Jésus le Formateur qui appelle et regroupe ses disciples

86



autour de Lui, qui crée entre eux des liens d'unité et d'amour,
gut leur donne la force de VEsprit et qui les envoie comme ses
témoins (ib. 26). Notre expérience du Christ doit étre
communautaire en raison de notre vocation religicuse et
missionnaire (cf. ib. 9). Le modéle communautaire est une
réalité de foi. Ce n’est pas un fait purement social ou
fonctionnel. I nait de Ia relation avec le Christ qui continue &
appeler et a former ses disciples et apdtres. La communauté
des Apétres avec Jésus est le modéle de cette vie. Cette présence
du Seigneur nous unit dans la charité et l'obéissance pour nous
faire revivre la communion des Douze, ainsi que notre mission
commune dans U'Esprit (¢f. C 3). A cette lumiére, la pratique
communautaire ne se limite pas d faire naitre un groupe qui
fonctionne bien ensemble; elle vise & établir une interdépen-
dance, une communion profonde les uns avec les autres (ib. 10).

L'approfondissement de notre relation avec le Christ
n’est donc pas seulement une responsabilité personnelle, qui
se passe dans I'intime de la conscience. Elle se réalise au plan
personnel et au plan communautaire. Les Oblats ne réalisent
Uunité de leur vie qu’en Jésus Christ et par Luz. C'est pourquo,
comme personnes et comme COmMUnautes, nous nous -em-
ploierons a approfondir notre relation avec Luz (ib. 12). Le té-
moignage de vie chrétienne se pratique réellement par ceux qui
font personnellement et tous ensemble Uexpérience de [ésus
Christ (ib. 15).

Le rythme de vie qui inclut 'échange dans la foi, la
louange de Dieu et la priére, est une conséquence de cet
engagement (cf. ib. 12, 17, 23.2). La communion fraternelle et
la compassion pour les autres naissent de ce rapport commun
avec Jésus et le renforcent (cf. ib. 6, 8, 10, 12, 13, 15, 17, 23.2).

Le Christ source de notre témoignage

La relation personnelle et communautaire au Christ est
a l'origine du dynamisme missionnaire (cf. RM 87-91). Le

87



témoignage chrétien a pour objet le Christ et son message.
Pour le réaliser, il faut une expérience personnelle et
communautaire de Jésus, comme le rappelle saint Jean dans
sa premiere épitre: “Ce qui était dés le commencement, ce
que nous avons entendu, ce que nous avons vu de nos yeux,
ce que nous avons contemplé et que nos mains ont touché
du Verbe de vie, — car la vie s’est manifestée, et nous avons
vu et nous rendons témoignage et nous vous annongons la

vie éternelle, qui était tournée vers le Pére et s’est
manifestée 2 nous — ce que nous avons vu et entendu, nous
vous 'annongons a vous aussi, afin que vous aussi, vous
soyez en communion avec nous” (1]n, 1, 1-3).

Il me semble que ce texte est comme la toile de fond
de tant d’affirmations de Témoins en Communauté
apostolique. On souligne avant tout le rapport nécessaire et
intrinséque entre I'expérience du Christ et de Dieu et le
témoignage. Premiére forme de la mission, le témoignage de
la vie chrétienne est irremplacable (.) il se pratique
réellement par ceux qui font personnellement et tous
ensemble expérience de Jésus Christ (TCA 14-15). Les
Oblats vivent en vérité leur vie chrétienne lorsqu’ils
témoignent qu’ils sont aimés de Dieu et comvertis i Jésus
Christ (...). Ils sont des hommes de la présence de Dieu, unis
@ Lui dans la priére (ib. 17).

On rappelle aussi le lien de cause a effet entre
I'expérience de Dieu, la vie fraternelle dans la communion
communautaire et la communion universelle proposée a
tous. La communauté que nous formons ensemble autour du
Christ est la table du banquet auquel nous invitons
Uhumanité (ib. 8). Nous cherchons d nous rassembler autour
de la personne de Jésus Christ, de fagon a créer une solidarité
de compassion, un seul coeur qui soit nourriture pour la vie
du monde (6). La présence du Seigneur qui nous unit zous
fait revivre la communion des Douze, ainsi que notre mission

dans U'Esprit (ib. 10).

88



Cest ce méme [ésus le Formateur qui appelle et
regroupe ses disciples autour de Lui (...) et qui les envoie
comme ses témoins (ib. 26). Marie, qui nous invite sans
reliche a approfondir notre relation personnelle avec Jésus
(...) nous provoque @ prendre soin les uns des autres, comme
des fréres, et d aimer le peuple auquel nous sommes envoyés
pour lui porter la Bonne Nouvelle (ib. 45).

Témoins en Communauté apostolique dans le sillage
des Constitutions

Le message capitulaire sur la centralité du Christ pour
étre témoins en communauté apostolique est en parfaite
harmonie avec les Constitutions et Régles. Cela est tout a
fait compréhensible en raison du caractére christologique
de notre code de vie et du christocentrisme de notre
charisme (cf. ma premiére lettre aux Oblats en formation.
Les citations des Constitutions ou les références a celles-ci
sont nombreuses (cf. TCA 9, 10, 11, 12, 20, 23, 24, 28, 32,
35,37).

C’est bien dans les Constitutions que nous trouvons les
compléments normaux au document capitulaire. En
méditant ce dernier, nous pouvons par exemple nous
demander comment il est possible de faire 'expérience du
Christ et quels sont les moyens pour approfondir notre
relation avec Lui.

C’est bien dans les Constitutions que nous trouvons la
réponse A ces questions. Les paragraphes 56 et 33 sont
‘fondamentaux pour ce qui est de la précision de ces moyens
en vue de croitre dans I’amitié avec le Christ, “guidés par
I'Esprit”. La Constitution 56 énumeére neuf de ces moyens:

- la priére,

- la liturgie, )

- I’écoute du Seigneur dans I’Ecriture,

- la rencontre du Seigneur dans I'Eucharistie,

- 89



- le reconnaitre dans les hommes

- et dans les événements,

- la contemplation de 'action de Dieu dans la vie et
dans la mission du Fondateur

- ainsi que dans lhistoire et les traditions de la
Congrégation,

- le travail apostolique.

A ces neuf moyens, il convient d’ajouter la vie
fraternelle en communauté qui fait que Jésus vit au milieu
d’eux et fait leur unité (C 37; cf. 3). La Constitution 33
développe quelques-unes de ces richesses, en particulier
I’Eucharistie, la Parole de Dieu, la Liturgie des Heures, la
priére silencieuse et prolongée de chaque jour, 'examen de
conscience et le sacrement de la réconciliation. Il s’agit des
formes classiques de la priere formelle, appelées aussi
exercices spirituels et pratiques de piété.

Mais également les autres formes indiquées plus haut
sont importantes pour transformer notre vie dans le Christ
et réaliser I'unité en Lui. Reconnaitre la présence de Dieu
dans les hommes et les événements, par exemple, est de la
plus grande importance pour un regard de foi et pour un
apostolat authentique. Dieu est réellement a 'oeuvre dans
les personnes et dans I’histoire a travers I’Esprit, comme il
est souvent rappelé dans Redemptoris Missio. Et c’est dans
les événements sociaux et surtout personnels que normale-
ment nous vivons le mystére pascal dans toutes ses exigen-
ces de mort et de résurrection. Contempler P'action de Dieu
dans la vie et dans la mission du Fondateur ainsi que dans
Ihistoire et dans la tradition de la Congrégation aide a
situer le charisme oblat dans la juste perspective de foi et
dans sa dynamique existentielle. L'apostolat est aussi un
chemin ordinaire pour entrer en relation avec le Seigneur.
On le comprend facilement pour le ministére sacramentel.
Ajoutons enfin que toute rencontre avec les personnes est
chemin pour vivre la charité du Christ. Chaque activité faite

90



au nom de I'obéissance est porteuse de grice. L'exercice de
la charité et la vie fraternelle en communauté, en plus d’étre
une contribution spécifique 4 la communion ecclésiale, sont
des chemins pour vivre la présence du Seigneur et en faire
’expérience.

Une complémentarité entre les deux groupes de
moyens existe pour croitre dans ’expérience du Christ.
Nous avons besoin des exercices spirituels pour développer
la relation personnelle avec le Christ, et nous avons besoin
des autres attitudes de foi pour vivre toute la vie en
présence du Seigneur. C’est de cette maniére que se réalise
progressivement 'unité entre le faire et I'étre et que notre
vie devient identification au Christ (cf. Ga 2, 20). De cette
facon s’accomplit ce qui est dit dans la Constitution 2: Pour
étre ses coopérateurs, (les Oblats) se dotvent de le connaitre
plus intimement, de s’identifier @ Luz, de le laisser vivre en
eux.

Pour conclure, je souhaite et prie pour que cette
expérience avec le Christ devienne toujours davantage
réalité existentielle pour chacun de vous et pour chaque
communauté dans laquelle vous vivez. Par expérience, je
sais que les communautés de formation authentiques et
dynamiques peuvent étre un levain de renouveau autour
d’elles et dans toute une Province. C’est ce que je souhaite a
toutes les communautés dont vous faites partie. Mais cela
n’est possible que si vous faites personnellement et tous
ensemble 'expérience de Jésus Christ (TCA 15). Que Marie
vous aide et vous guide!

91



VIII

LA CHARITE FRATERNELLE
1994

Nous sommes témoins en communautés apostoliques a
travers la charité. Si le rapport personnel avec le Christ est
source de notre vie et de notre apostolat, la charité
fraternelle est le fruit et le signe de la vie nouvelle qui vient
de lui. “Que tous soient un comme toi, Pére, tu es en moi et
que je suis en toi, qu’ils soient en nous eux aussi, afin que le
monde croie que tu m’as envoyé” (Jn 17, 21).

C’est la charité fraternelle qui nous fait communauté,
qui nous rend témoins, qui nous fait Oblats. Elle est au
centre de notre charisme, elle est partie essentielle de notre
esprit de famille, elle est caractéristique de notre identité.
Elle a une importance particuliére dans notre monde ainsi
que dans la vie de la Congrégation en ce moment
historique.

Nous devenons en effet toujours davantage une
Congrégation internationale et interculturelle. Grace a la
charité et a elle seule nos communautés pluriethniques
peuvent devenir vraies et donner un témoignage dans notre
monde. Lors de ma premiére visite en Afrique du Sud en
avril 1987, en un moment ou sévissait 1'apartheid, j’ai été
fortement impressionné par nos communautés de formation.
Jai vu chez elles I'image de ce qu’aurait dii étre la société
sud-africaine. Car en elles vivaient harmonieusement les
Indiens, les Blancs, les Noirs, les Métis de diverses cultures et
ethnies. Je I'ai constaté de nouveau voici quelques mois. Les
communautés internationales sont de plus en plus fréquentes
dans les maisons de formation en Amérique latine, en

92



Afrique et méme en Amérique du Nord et en Europe, parce
que les sociétés modernes deviennent toujours plus
pluralistes et pluriethniques. Cette situation entraine évidem-
ment des défis particuliers pour une vie en commun effective
qui sache surmonter non seulement les accrocs mais aussi la
superficialité des rapports. Cette situation pousse nos com-
munautés a se construire sur ['Evangile. Notre vivre
ensemble ne trouve pas son origine et sa croissance dans les
liens de la chair ou du sang ou de la culture, mais dans
'appel de Jésus Christ (cf. C 1) et dans la charité évangélique
(cf. C 3), qui font de nous des missionnaires (cf. C 37).

Communion et interdépendance, expressions de charité

Le document capitulaire de 1992 met cote a cote deux
termes, qui ont provoqué diverses réactions durant le
Chapitre et dans la suite. Pour désigner les rapports
communautaires sur le plan local et sur celui de 'Institut on
parle de “communion et interdépendance” (1).

“Communion” est un terme théologique devenu
maintenant d’usage fréquent. L'ecclésiologie de Vatican II
est centrée sur la théologie de la communion. Dans le sillage
conciliaire, la vie communautaire est percue comme
communion de personnes plus que comme ensemble de
structures. La perspective communion renvoie a la vie
trinitaire, d’oti la vie chrétienne prend origine et sur
laquelle elle se modéle. Dieu est communion, il est charité
en lui-méme et par rapport a nous. Il nous invite donc a
vivre la communion avec lui et entre nous. Il nous appelle a
vivre dans la charité.

“Interdépendance” fait référence a des rapports
réciproques. Lexpérience sociale rend toujours plus évidents
les liens mutuels. Il y a dépendance entre les cultures, les
économies, les groupes. Personne n’est une ile. Dans le
meilleur des cas il y a interdépendance, influence réciproque,

93



soutien mutuel. Dans la communauté religieuse, 'interdé-
pendance indique l'incarnation des rapports, la responsa-
bilité réciproque, I'influence mutuelle.

Le rapprochement des deux termes n’est pas le résultat
d’'un compromis entre deux mentalités présentes au Cha-
pitre, mais le rapprochement de deux sensibilités complé-
mentaires, une qui illustre surtout la dimension théologique
et autre qui souligne les exigences sociales de notre vie en
commun. Le texte capitulaire précise les conséquences de
cette communion-interdépendance.

Au plan bumain, nous sommes appelés & un sens adulte
des responsabilités. Cette attitude (...) présuppose un esprit de
coopération et d'initiative et un dialogue effectif avec la
communauté. 1l s’agira en outre de se soutenir mutuellement,
de partager ensemble, de prendre soin des uns des autres (TCA
11). Ils vivent en vérité leur humanité lorsqu'ils pratiquent des
qualités bumaines telles que le respect des autres, la générosité,
Pempathie. Ils sont capables d'accueillir lautre dans sa liberté et
sa différence (TCA 16).

Ces attitudes de relation doivent se concrétiser et se
structurer pour devenir une charité vécue communautai-
rement. La pratique de la communauté comme communion-
interdépendance nécessite un rythme régulier de rencontres et
de retraites pour célébrer le Seigneur, évaluer son action, se
renouveler et renforcer les liens de l'unité (C 38). Pour un
groupe missionnatre actif, cela suppose d'abord une plani-
fication communautaire (...). Le partage financier constitue une
dimension essentielle de la communauté comme communion-
interdépendance (...). 1] nous est demandé d'étre disposés a
rendre compte @ la communauté de I'usage de largent et des
biens pour grandir ensemble dans la liberté et le détachement
(...). La communauté a un rble de guérison et de réconciliation
(..). Que les communautés soient (..) attentives aux anni-
versaires et aux fétes, qu’elles partagent les joies et les peines de
chacun (...). Chaque communauté est invitée a élaborer un

94



projet missionnatre commun (TCA 23 passim). Parlant de la
formation premiére, et citant la Constitution 39, le document
capitulaire affirme: L'bomme de communauté devra apprendre
le partage mutuel de ce qu’il est et de ce gu’il a (...) en mettant
au service de tous ses dons d’amitié et les talents recus de Dieu
(TCA 32).

Le document capitulaire rappelle que la charité n’est pas
une qualité simplement humaine. Elle jaillit de notre vie dans
le Christ (cf. TCA 9, 17). Clest Jésus le Formateur qui appelle
et regroupe ses disciples autour de lui, qui crée entre eux des
liens d'unité et d'amour, qui leur donne la force de I'Esprit et
qui les envoie comme témoins (TCA 26). Cette présence du
Seigneur nous unit dans la charité et lobéissance pour nous
faire revivre la communion des Douze, ainsi que notre mission
commune dans I'Esprit. A cette lumiére, la pratique commu-
nautaire ne se limite pas @ faire naitre un groupe qui
fonctionne bien ensemble; elle vise & établir une interdé-
pendance, une communion profonde les uns avec les autres
(TCA 10). Partant de cette vie dans le Christ, la charité
trouve la profondeur et la persévérance exigées de par notre
consécration et notre mission commune. Au plan de la foi, la
C 31 nous rappelle que “les Oblats ne réalisent l'unité de leur
vie qu'en Jésus Christ et par lui. Clest pourquoi, comme
personnes et comme communautés, nous nous emploterons a
approfondir notre relation avec lui. A mesure que mirit notre
responsabilité réciproque, nous devenons plus transparents les
uns aux autres, au point de savoir partager en profondeur nos
bistoires personnelles, les projets missionnaires et notre vie de
foi (TCA 12). '

C’est seulement dans cette union d’amour humain et
divin, de communion et d’interdépendance réciproque, que
nous devenons wun seul coeur et une seule dme, (que) nos
communautés seront de plus en plus apostoliques par la
qualité de leur témoignage, portant ainsi un fruit qui demeure

(TCA 13).

95



Dans le sillage des Constitutions

Le document capitulaire de 1992 se situe en continuité
avec notre livre de vie. Déja 1a Régle du Fondateur a plus de
quarante allusions directes sur la charité fratemelle. Dés le
début, elle souligne que nous sommes en communauté
“comme des fréres” tandis que les derniers articles parlent
de la charité avec laquelle nous devons traiter ceux qui ont
abandonné la Congrégation. Dans la deuxiéme partie le
Fondateur écrit: lls seront tous unis par les liens de la plus
intime charité (...) et dans la pratique exacte de la sainte
obéissance (2). .

Les nouvelles Constitutions soulignent encore plus les
exigences de la charité. Elles présentent un idéal de
communauté qui avant d’étre fonctionnelle et structurelle est
évangélique, donc animée de la charité. Le mot “charité” est
- employé pour indiquer les rapports fraternels animés par la
foi, tandis que celui d”amour” désigne de préférence les
rapports avec Dieu (3), avec 'Eglise. En continuité avec le
Fondateur, le terme charité est associé a celui d’obéissance (4)
pour indiquer une complémentarité qui donne sens. On
emploie le terme “frére” ou “fraternel” pour désigner tous les
Oblats (5) et leur type de relations (6). La Constitution 37
indique le rapport essentiel entre charité, communauté,
témoignage et mission. “A mesure que grandit entre eux la
communion d’esprit et de coeur, les Oblats témoignent aux
yeux des hommes que Jésus vit au milieu d’eux et fait leur
unité pour les envoyer annoncer son Royaume” (C 37).
Charité et témoignage sont unis en particulier avec le voeu de
chasteté (7).

Le livre des nouvelles Constitutions rapporte deux textes
des anciennes se rapportant a la charité fraternelle. Celui qui a
été inséré dans la section sur la Communauté apostolique est
de 1825. 1l souligne le support réciproque, la charité joyeuse,
le respect mutuel (cf p. 44). Lautre, de 1850, est mis 2 la fin,

96



presque comme une synthése des Constitutions. Il est une
invitation au renouvellement dans I’esprit de sa vocation et de
I'audace apostolique. Il conclut: Gardant en mémoire ces mots
(magnifique résumé de toute notre Régle) “tous unis par les
liens de la plus intime charité sous la direction des supérieurs”,
qu'tls forment un seul coeur et une seule éme (ct. p. 141).

“Personne ne vous a aimés plus que moi”

Eugéne de Mazenod a été 'homme des grands désirs
pour la Congrégation et 'Eglise diocésaine et 'homme d’un
grand amour pour ses Oblats. On connait bien sa demiére
consigne avant de mourir: Parmi vous la charité et au debors
le zéle pour le salut des dmes. Moins connu et pourtant aussi
significatif est ce qu’il a chargé Mgr Guibert de dire en son
nom aux Oblats au moment o celui-ci lui apportait le saint
viatique: deux choses: qu’il nous avait toujours aimés et qu’il
nous aimerait toufours, et qu’tl voulait qu’d notre tour nous
nous aitmions comme des fréres; que cette affection mutuelle
nous rendrait heureux, saints et forts pour le bien (8). 1l avait
vraiment & coeur la charité entre les Oblats. Il voyait en elle
’esprit commun qui vivifie la Congrégation.

Le Fondateur en a donné I'exemple, aimant intensé-
ment ses Oblats. Certains lecteurs pressés se sont méme
scandalisés du ton affectueux de ses lettres a quelques-uns
d’entre eux. Le Bx Eugéne voyait au contraire dans cet
amour pour les Oblats — mais non seulement pour eux — un
don de Dieu, une attitude semblable a celle du Christ, un
moyen de sainteté vraie. Il écrivait au pére Baret: Tu sass,
mon bien cher fils, que ma grande imperfection est d’aimer
passionnement les enfants que Dieu ni’a donnés. Il n’y a pas
amour de mére qui vienne li (9). Et au pére Mouchette:
Jaime mes fils incomparablement plus qu’aucune créature
humaine ne pourrait les aimer. C'est un don que je tiens de
Dieu et dont je ne cesse de le remercier parce qu’il découle

97



d’un de ses plus beaux attributs (10). Deux ans plus tard, il
écrivait au méme: J’az souvent dit au bon Dieu que puisqu’il
m’a donné un coeur de mére et des enfants qui méritent a
tant de titres mon amour, il faut qu'il me permette de les
aimer sans mesure. C’est ce que je fais en toute conscience. 1]
me semble que plus j’aime des étres comme vous, mon bien-
aimé fils, plus et mieux j’aime Dieu, le principe et le lien de
notre mutuelle affection (11).

Dans son Journal, il expliquait les raisons de ses
sentiments si forts: Je déclare que je ne congois pas comment
peuvent aimer Dieu ceux qui ne savent pas aimer les hommes
dignes d'étre aimés (...). Que celui qui serait tenté de me blimer
sache que je redoute pe son jugement et que je me ferats fort de
lui prouver que jai tout lieu de remercier Dieu de mi'avoir
donné une dme capable de mieux comprendre celle de [ésus
Christ notre Maitre qui a formé, qui anime, qui inspire la
mienne, que tous ces froids et égoistes raisonneurs qui placent
apparemment le coeur dans le cerveau, et ne savent aimer
personne parce gu’en derniére analyse ils n’aiment qu’eux. (...)
Il n’y a pas de milieu: “Voici le commandement que nous tenons
de lui: celui qui aime Dieu qu'il aime aussi son frere” (1 Jn 4,
21). Qu’on étudie St Jean, qu’on sonde le coeur de St Pierre et
son amour pour son divin Maitre, qu’on approfondisse surtout
tout ce qui émane du coeur si aimant de |ésus Christ non
seulement pour tous les hommes, mais en particulier pour ses
Aporres et ses Disciples, et puis, gu’on ose venir nous précher un
amour spéculatif, dépourvu de sentiment et sans affection! (12).

En raison de son amour incarné, le Fondateur exigeait
une correspondance régulicre de la part des Oblats; il
réagissait avec des tons marqués d’affection ou de reproche, il
s’entretenait avec eux dans la priere, il se réjouissait de leurs
visites, il souffrait pour les manquements a.la charité
fraternelle envers lesquels il avait des jugements trés durs (13).
Ses enseignements théoriques sur la charité sont occasionnels
mais tres riches (14).

98



Charité, caractére distinctif de notre famille

Le pére Jetté introduit son commentaire sur la partie
concerant la communauté avec lextrait d’une lettre du
Fondateur au pére Mouchette, modérateur des scolastiques
(15). Le Bx Eugéne y rappelle les rapports qui existent
entre lui et les Oblats: rapports qui partent du coeur, et qui
forment entre nous de vrais liens de famille (...) cela je ne l'ai
rencontré nulle part. (...) Je dis que C'est ce sentiment que je
connais venir de celui qui est la source de toute charité, qui a
provoqué dans les coeurs de mes enfants cette réciprocité
d'amour qui forme le caractére distinctif de notre bien-aimée
famille. Précédemment, dans la méme lettre, en guise
d’introduction il affirmait: Que les fréres Oblats se pénétrent
tous de Uesprit de famille qui doit exister parmi nous (16).
C’est donc a bon droit que le pére Jetté présente ce texte
comme la clef pour comprendre et vivre notre vie en
communauté comme Missionnaires Oblats de Marie
Immaculée.

Ce n’est pas seulement a la fin de sa vie que le
Fondateur a eu cette vision de sagesse; c’est elle en effet que
dés le début il a pris comme fondement de la formation et
de lanimation de [I'Institut. En 1830, il avait visité la
‘communauté de Notre-Dame du Laus; le manque de
régularité qu’il y avait noté ’avait peiné. Dans la lettre qu’il
écrivait ensuite de Fribourg, il revenait sur le sujet et,
rappelant 'observance des Régles, il indique le principe
unificateur de toute notre vie: I/ faut qu’il y ait un esprit
commun qui vivifie ce corps particulier. L'esprit du Bernardin
n’est pas celui du [ésuite. Le nétre aussi est a nous. Ceux qui
ne l'ont pas saisi, faute d’avoir fait un bon noviciat, sont
parmi nous comme des membres dislogués. 1ls font souffrir
tout le corps et ne sont pas eux-mémes a leur aise. 1l est
indispensable qu’ils se mettent a leur place. Pour illustrer cet
esprit il parle de la charité, dans sa triple expression: envers

99



Dieu, envers les confreres, et envers les autres. La charité est
le pivot sur lequel roule toute notre existence. Celle que nous
devons avoir pour Dieu nous a fait renoncer au monde et
nous a voués a sa gloire par tous les sacrifices, fiit-ce méme
celui de notre vie. (...) La charité pour le prochain fait encore
une partie essentielle de notre esprit. Nous la pratiquons
d’abord parmi nous en nous aimant comme des fréres, en ne
considérant notre Société que comme la famille la plus unie
qui existe sur la terre, en nous réjouissant des vertus, des
talents et des autres qualités que possédent nos fréres autant
que si nous les possédions nous-mémes, en supportant avec
douceur les petits défauts que quelques-uns n’ont pas encore
surmontés, en les couvrant du manteau de la plus sincére
charité, etc, pour le reste des hommes, en ne nous
considérant que comme les serviteurs du pére de famille
chargés de secourir, d'aider, de ramener ses enfants par le
travail le plus assidu... (17).

Les Supérieurs généraux sont revenus constamment
sur ce théme de la charité fraternelle (18). Le pere Fabre,
successeur du Bx Eugene, écrit: C’est a ['affection que nous
avons les uns pour les autres qu’on doit reconnaitre de
véritables Oblats de Marie Immaculée. C'est ld le signe qui
nous fera reconnaitre parmi nous et qui doit nous faire
reconnaitre au debors. 1l faut donc nous aimer, nous estimer
les uns les autres (19). Soyons au debors des missionnaires
2élés et dévousds, soyons dans nos communautés des Oblats
fervents, pleins de charité les uns pour les autres. Jugeons
avec indulgence, aimons-nous de tout notre coeur, soyons,
dans tous nos rapports mutuels, de véritables fréres. Que
partout et toujours on nous reconnaisse a ce signe (20).

Le pere Louis Soullier, pour les maisons de formation,
rappelait cette vertu: Que lesprit d’amour et de charité, qui
dott étre le caractére distinctif de ['Oblat de Marie
Immaculée, régne toujours de plus en plus, non seulement
dans ce cher scolasticat de Rome od il nous a été donné de le

100



contempler dans son plus bel épanouissement, mais encore
dans toutes les maisons de formation, pour de ld se répandre
dans la Congrégation entiére, jusqu’aux extrémités les plus
reculées! C'est un point auquel nous attachons une grande
importance, @ I'beure od, par une disposition particuliére de
la Providence, la Congrégation ouvre ses bras et son coeur d
des enfants venus de tous les pays(21).

Charité, voie oblate vers la sainteté

La charité n’est pas une exclusivité oblate. Elle est le
commandement nouveau donné par Jésus a ses disciples. La
vie religieuse elle-méme est définie par Vatican II en
relation avec la charité. La charité est la régle ultime dans
'exercice méme de la mission, comme le rapelle Jean-Paul
1I dans son encyclique missionnaire (22).

Alors qu’y a-t-il de nouveau dans la charité oblate? Le
Fondateur nous voulait avant tout chrétiens authentiques,
vrais religieux, missionnaires zélés. Il désirait que nos
communautés soient a I'image de la communauté chré-
tienne primitive telle que décrite dans les Actes des
Apbdtres. Lexpression “un seul coeur et une seule dme” nous
renvoie a cet idéal lié au témoignage et a la fécondité
apostolique. Il voulait que nous soyons la continuation de
I'esprit et des oeuvres des ordres religieux supprimés. En
d’autres termes, il voulait que nous vivions I’dme de la vie
consacrée: Poussés dans cette voie par la charité que I'Esprit
Saint répand dans leurs coeurs, ils vivent toujours davantage
pour le Christ et pour son Corps qui est I'Eglise (23). 1l
voulait que nous soyons des missionnaires zélés, c’est-a-dire
remplis d’amour actif et créatif pour les 4mes aimées et
sauvées par le Christ.

Pourtant le Fondateur exigeait quelque chose de plus
spécifique dans notre facon de vivre la charité. Cette
spécificité est remarquée par les autres. Ceux qui fré-

101



quentent les chapitres et congrés de divers Instituts et
viennent chez nous nous ont dit avoir noté quelque chose
de différent justement dans notre fagon de vivre la
fraternité, de nous comporter les uns envers les autres, dans
la cordialité toujours simple et ouverte, dans la vie de
famille. Cette coloration fraternelle a son incidence sur
I'obéissance et sur notre facon de vivre la vie commu-
nautaire. Méme si nous ne pouvons dire avec précision ce
qui nous distingue des autres religieux sur un point
~particulier, 'important est d’étre nous-mémes et de vivre
intégralement ce 4 quoi nous sommes appelés.

Le pére Maurice Gilbert, fondateur de la revue Vie
Oblate Life et grand connaisseur du Fondateur, concluait
ainsi son article sur les demiéres paroles du Bx Eugéne:
Thomas Merton (...) note simplement cette réflexion: “L'idéal
franciscain de pauvreté semble jouer le méme réle dans la vie
spirituelle que celui de silence et de solitude dans les ordres
purement contemplatifs.” Les deux voies, en effet, se
rejoignent au terme: la purification de I'dme et son union a
Dieu. Il est possible de se demander pareillement quel est pour
P'Oblat le chemin de la sainteté, sa facon @ lui de communier
au mystére pascal du Christ. Ce n’est certainement pas le
silence et la solitude du contemplatif ni méme la pauvreté du
Franciscain. Ne serait-ce pas justement son idéal de charité
fraternelle et apostolique? (...) Reprenant la phrase de Thomas
Merton, nous croyons pouvoir dire: I'idéal oblat de charité
semble jouer le méme réle dans la vie spirituelle que celui de
silence et de solitude dans les ordres purement contemplatifs.
Le ‘testament du coeur du Fondateur’ exprime bien ‘I'dme de
notre dme’ (24). Lidéal oblat de charité et de zele est une
caractéristique de notre charisme, il est la voie privilégiée de
notre purification intérieure et de notre union a Dieu, il est
notre chemin vers la sainteté, il est notre facon de com-
muniquer et transmettre le mystére pascal.

102



S’ éduquer a une charité incarnée et consacrée

La charité n’est pas quelque chose d’automatique, de
spontané. Elle n’est pas comme un certain amour humain
qui est souvent aveugle. Elle est le fruit d’'une conquéte,
d’une ascése. Elle est participation au mystére pascal qui est
mort et aussi résurrection. Elle est don de I’Esprit.

Parlant de charité nous pouvons employer plusieurs
termes différents comme amitié, fraternité, amour, empathie,
intimité, etc. Les termes et les expressions peuvent avoir des
significations diverses, parfois ambigiies et méme opposées
selon les cultures, les personnes et les temps. Méme ici on
peut devenir victime de mauvaise interprétation et d’illusion.
Il faut donc un processus d’initiation, de discernement fait
dans le contexte propre et verifié avec des hommes de Dieu.
Jaimerais souligner deux caractéristiques de cette vertu,
comme deux cotés de la méme medaille. La charité oblate
doit étre incarnée et doit étre consacrée, c’est-a-dire qu’elle
doit répondre aux exigences des personnes consacrées a
Dieu et dédiées a la mission.

Lorsque je dis que la charité doit étre incarnée, j’entends
quelle doit étre concréte et intégrale. Elle comprend
I'intelligence et I'esprit, le coeur et les sentiments, I'interne et
Pexterne. Elle doit étre affective et effective, sensible et
serviable, attentive et inventive. Elle exige le respect et
I'appréciation réciproque, 'aide mutuelle dans la croissance
personnelle et dans la fidélité A la vocation, le partage de sa
propre vie, celle aussi de la vie intérieure. Elle devient
communion et interdépendance qui ne se limitent pas a des
secteurs particuliers, mais fondamentalement s’ouvrent 2
toutes les dimensions de notre vie, surtout a celles plus
importantes comme la mission et la consécration, la vie de foi
et de priere, le cheminement personnel et les exigences
humaines. Je ne vous dis pas: aimez-vous bien les uns les
autres, cette reconmandation serait ridicule; mais je vous dirai

103



bien: soignez-vous les uns les autres et veillez chacun sur la
santé de tous (25). Paul, qui dans le fameux chapitre XIII de
la premiére lettre aux Corinthiens fait 'éloge de la charité, ne
manque pas d’aller aux choses pratiques: L'amour prend
patience, 'amour rend service, il ne jalouse pas, il ne
plastronne pas, il ne s’enfle pas d’orgueil, il ne fait rien de laid,
il ne cherche pas son intérét, il ne s’irrite pas, il n’entretient pas
de rancune (...). Il excuse tout, il croit tout, il espére tout, il
endure tout (1 Cor 13, 4-7).

Notre amour fraternel doit ensuite étre consacré. Cest-
a-dire que ses modalités doivent exprimer notre consécration
spéciale a Dieu. Il a donc des exigences et des manifestations
différentes de 'amour des personnes mariées ou de celles qui
vivent seules dans le monde. Pour aimer comme des
consacrés il faut se laisser modeler par la Parole de Dieu, qui
illumine et indique la voie. Non seulement les textes sur la
charité (26) mais toute la Parole de Dieu nous fait entrer
dans les attitudes du Christ. Nous comparant 3 elle et
cultivant une véritable amitié pour Jésus, nous devenons
capables d’“aimer avec le coeur du Christ” (R 12). Clest
Iidentification progressive au Christ qui nous habitue 2 voir
“a travers le regard du Christ crucifié (...) le monde racheté
de son sang” (C 4) et partant, comme Lui, 2 aimer tous les
hommes, en commencant par nos fréres. Les Oblats de-
viennent alors “préts a sacrifier tous leurs biens, leurs talents,
leur repos, leur personne et leur vie pour 'amour de Jésus
Christ, le service de I'Eglise et la sanctification du prochain”
(Préface).

Dans son amour, le Fondateur s’est laissé modeler par
la Parole de Dieu lue et méditée quotidiennement et par son
expérience du Christ renouvelée dans la priére constante.
Dans son premier commentaire des Régles il écrivait: Inti-
mement unis d |ésus Christ, leur chef, ils ne feront qu’un entre
eux, ses enfants, trés étroitement unis par les liens de la plus
ardente charité, vivant sous 'obéissance la plus parfaite, pour

104



acquérir Ubumilité qui leur est si nécessaire “arctissimis cha-
ritatis vinculis connexi. Ils ne doivent donc pas se bouder, ils
ne doivent donc pas se contrister par des marques
d'indifférence ou de froideur. Arctissimis charitatis vinculis
connexi, omnes sanctae obedientiae sub superiorum regimine
exacte subiicientur”. Il ne s’agit pas ici seulement du Supérieur
général. Que dire alors des murmures? que dire des
préventions? (27)

Pardon et réconciliation, exigences de la charité

En ce qui concerne la charité, les aspects les plus
difficiles a pratiquer sont le pardon réciproque lorsqu’il y a
blessure et la correction fraternelle. Traditionnellement
existait chez nous un exercice communautaire appelé “la
coulpe”. On en a perdu l'usage peut-étre parce qu'on en
avait perdu le sens profond. Le dernier Chapitre est revenu
sur cet aspect avec réalisme et avec une vision inspiratrice.

Le document Témoins en communauté apostolzque en
effet a des affirmations qui en ont impressionné plus d’un:
Il n’est guére possible d’éviter des blessures provenant de la
vie ou du ministére; voild pourguoi la communauté a un role
de guérison et de réconciliation. Si ce service n’est pas rendu,
les incomprébensions accumulées détruiront la confiance et
rendront les relations communautaires superficielles et
formelles (TCA 23, par. 4).

Aprés avoir médité cet extrait de TCA, s’est constitué au
scolasticat d’Allemagne un groupe dont la tiche est de saisir
ce qui blesse la communauté, ce qui crée des tensions et des
incompréhensions et bloque les rapports. Ce groupe doit
aussi proposer des chemins de réconciliation et des facons de
rendre plus fortes 'unité et la communion au scolasticat.

En effet, il n’existe pas de communauté idéale ni de
charité parfaite, méme pas entre consacrés qui sont en
communion quotidienne avec le Seigneur. En raison d’expé-

105



riences ou de caractéres différents, de manques d’attention
ou d’impolitesses, par suite de faits ou d’événements vécus,
de divergences d’opinions et de facons de faire, de culture ou
d’éducation diverses peuvent naitre en nous et chez les
confréres des attitudes et des réactions d’incompréhension,
d’antipathie, méme d’inimitié et de rupture.

Face aux difficultés et aux incompréhensions qui
surgissent en communauté et entre les confréres, la solution
n’est pas d’ignorer les situations et de se refermer sur soi; elle
n’est pas non plus de faire ses valises, de prendre la porte et
de s’en aller. En cette vie nous demeurons tous pélerins et
pécheurs. Ce qui importe, c’est de ne pas se bloquer, comme
si 'on avait perdu nos illusions sur nous-mémes, les autres et
la vie religieuse. Il existe une seule solution: se pardonner et
reprendre le chemin des disciples de Jésus. La voie évangé-
lique est dans la réconciliation, dans un recommencer 2
nouveau a s’aimer comme des fréres. En ces circonstances, ce
que Jésus disait vaut aussi pour nous: “Si vous aimez ceux
qui vous aiment, quelle récompense allez-vous en avoir? (...)
Vous donc, vous serez parfaits comme votre Pére céleste est
parfait” (cf Mt 5). Alors on gofitera ce renouveau encore plus
que dans les expériences idylliques des premiers temps: “Oh!
quel plaisir, quel bonheur de se trouver entre fréres!” (Ps
132, 1).

Drailleurs, porter les poids des autres (cf. Ga 6, 2),
donner la vie (cf. Jn 15, 13), se pardonner mutuellement (cf
Ep 4, 32), s’entraider pour croitre et surmonter nos défauts
est partie essentielle de la charité fraternelle. La com-
munauté est vraie lorsqu’on s’entraide avec le pardon et la
correction fraternelle. Le Fondateur écrivait a un directeur
du séminaire d’Ajaccio: Soyons humbles et que la charité de
Jésus Christ nous inspire, sans cela on court le risque de n’étre
que des pharisiens, trés babiles pour voir la paille dans l'oerl
de leurs fréres et aveugles pour découvrir la poutre qui nous
blesse nous-mémes (28).

106



Charité et unité de la Congrégation

Pour le Fondateur, la charité ne se limite pas a la seule
communauté locale, faisant d’elle un foyer intime et
dynamique pour la mission. La charité doit embrasser toute
la Congrégation, tous ses membres et toutes ses com-
munautés. Elle doit devenir une unité qui fasse surmonter les
difficultés et rende toute la Congrégation missionnaire (29).
Dans les écrits du Bx Eugéne, il y a un fait surprenant qui
manifeste son sens prophétique. En un temps ot les Oblats
étaient presque tous francais et se connaissaient entre eux, il
liait avec insistance charité et unité. Aujourd’hui, une telle
unité prend une trés grande importance en raison méme de
notre extension géographique et de nos diversités culturelles.

Eugéne de Mazenod voulait que sa Congrégation fit
une famille unie, un corps, un édifice, un arbre. Vers la fin de
sa vie il écrivait aux Oblats du Canada: A quelque distance
que vous soyez du centre de la Congrégation, songez que vous
devez vivre de la vie de la famille dont vous faites partie. 1] est
consolant aux extrémités de la terre on vous vous trouvez, de
penser que vous vivex de la méme vie et dans la communion
intime de vos fréres répandus sur toute la surface du globe (30).
Et encore: Réjouissons-nous donc mutuellement de tout le
bien qui se fait par les ndtres dans les quatre parties du monde.
Tout est d la solidaire chez nous. Chacun travaille pour tous et
tous pour chacun. Ob! la belle, la touchante communion des
Saints (31)

Pour favoriser cette unité dans la Congrégation il existe
bien des moyens comme les bulletins d’information, les Cha-
pitres, les visites du provincial et des membres du gouveme-
ment général, les divers congrés et sessions aux niveaux pro-
vincial, régional et général, les stages, les échanges de person-
nel et surtout les obédiences. Je note avec joie que dans
diverses Provinces le stage pastoral se fait aussi en dehors de
son propre pays. Diverses Régions organisent des rencontres
de scolastiques.

107



Le Fondateur voyait en particulier dans 'Eucharistie le
point de rencontre et d’unité de tous les Oblats. Parmi ses
nombreux témoignages j'en choisis un de ses derniéres
années: C'est une bien grande consolation d’avoir un centre
commun on ['on se rencontre chague jour. Quel rendez-vous
délicieux que cet autel on Uon offre la sainte victime, que ce
tabernacle on l'on vient chaque jour adorer Jésus Christ et
s’entretenir avec lui de tout ce qui nous intéresse. Je lui parle de
vous dans ['effusion de mon coeur; je lui parle de tous les autres
enfants que sa bonté mi'a donnés; je lui demande de vous
conserver dans les sentiments de la perfection religieuse dont
vous avez donné I'exemple pendant votre noviciat et votre
scolasticat. Je le prie de vous maintenir dans la sainte humilité
au milieu des prodiges de zéle, de mortification, de charité que
votre ministére si pénible vous donne si souvent ['occasion de
faire. Je le supplie aussi de vous conserver la santé afin que
vous puissiez continuer longtemps de répondre a votre sublime
vocation en procurant la gloire de Dieu et le salut des dmes, de
ces pauvres dmes si fort abandonnées et qui ne peuvent étre
sauvées que par vous, serviteurs dévoués qui n’avez pas autre
chose en vue dans ce monde (32). Lunité de la famille oblate,
comme ['unité de la vie personnelle et communautaire se
réalise dans le Christ et par lui (33).

Charité, témoignage pour le monde d'anjourd bui

La communauté qui vit dans la charité est réponse a
notre monde divisé, replié sur soi, dominé par les égoismes et
les injustices (cf. 7CA 3 et 4). Elle conteste de facon prophé-
tigue Uindividualisme du monde et larbitraire du pouvorr,
source du malbeur de tant de pauvres. En méme temps, elle
donne a ce monde des raisons d’espérer, dans son effort pour
sortir de son émiettement et de sa dispersion. A la maniére du
Christ qui invite avec tendresse a son banquet, ainsi notre vie
communautaire aura-t-elle I'humble autorité d'une proposition
qui jamais w’abuse ni ne force (TCA 8).

108



Une communauté ot régne la charité est signe de la vie
nouvelle apportée par le Christ. Un tel témoignage est vrai
parce que vécu par des personnes normales, réunies non par
la chair et le sang, en raison d’affinités psychologiques ou
idéologiques, mais a cause de la foi et de I'amour du Christ.
C’est le signe du monde instauré par le Christ dans un
monde égoiste et divisé; ce signe est encore plus grand s’il est
vécu avec persévérance dans le changement des circonstances
et non sous la poussée d’une générosité passagére.

La charité communautaire devient motif de crédibilité
dans notre ministére, qui invite a la réconciliation, au
dépassement de I'égoisme, a la solidarité et a la justice. Elle
suscite normalement des conversions et des vocations, parce
qu'elle permet au Seigneur d’opérer en nous et a travers
nous. Je conclus comme le faisait le Fondateur dans sa
premiére lettre circulaire du 2 aotit 1853, lorsqu’il résumait
toutes ses recommandations et souhaits avec ces paroles de
I’Apbtre Paul aux Corinthiens (2 Cor 13, 11-13): Enfin, mes
Fréres, réjouissez-vous, rendez-vous parfaits, encouragez-vous
les uns les autres, soyez unis d’esprit et de coeus, vivez dans la
paix, et le Dieu d’amour et de paix sera avec vous. Saluez-vous
mutuellement par un saint baiser. Que la grice de notre
Seigneur Jésus Christ, et la Charité divine, et la communion du
Saint-Esprit, demeure avec vous tous.

NOTES

(1) Cf. Témoins en communauté apostolique, 10,22, 23,37, 51.
(2) IIéme partie chap. 1, par. 4, dans Chorx de Textes, n. 334.
(3) Cf.CC2,12,33, 34,59, 63,73.

(4) Cf.CC3,38,81.

(5) Cf.CC42,71, 80, 81, 84.

(6) Cf.CC18,35,53,89,113.

(7) Cf. CC 15, 16.

(8) Tempier, Circulaire n. 2, 29 janvier 1861, p. 2.

109



(9) Lettre au p. Baret, le 17 janvier 1851, dans Ecrits oblats I, 1. 11,
p- 30.

(10) Lettre au p. Mouchette, le 24 avril 1855, dans Ecrits oblats 1,
t. 11, p. 266, ,

(11) Lettre au p. Mouchette, le 22 mars 1857, dans Ecrits oblats 1,
t. 12, p. 43.

(12) Journal, 4 septembre 1857, dans Choix de Textes, n. 327.

(13) Cf. Choix de Textes, nn. 324-326,329-332, 341, 343-344, 349.

(14) Cf. C. Lubowicki, o.m.i., Mystére et dynamisme de I’Amour
dans la vie du Bx Eugéne de Mazenod, Teresianum, Rome, 1990.

(15) E Jetté, o.m.i, Homme apostoliqgue. Commentaire des
Constitutions et Régles oblates de 1982, Rome 1992, pp. 221-222,

(16) Lettre au p. Mouchette, le 2 décembre 1854, dans Choix de
Textes, n. 229.

(17) Lettre au p. Guibert, le 29 juillet 1830, dans Ecrits oblats 1, t.
7, p. 206.

(18) Cf. Maurice Gilbert, o.m.i., La charité fraternelle chez les
Oblats d'aprés les Circulaires administratives des Supérieurs généraux,
dans Etudes Oblates, 1969, pp. 60-79.

(19) Circulaire n. 11, 21 mars 1862, p. 8.

(20) Circulaire n. 40, 8 décembre 1886, p. 3.

(21) Circulaire n. 55, ler janvier 1894, p. 6.

(22) Cf. Redemptoris missio, 60.

(23) Cf. Perfectae caritatis, 1, cf 15.

(24) Maurice Gilbert, o.m.i., Les “Novissima verba” du Fondateur,
dans Etudes Oblates, 28 ( 1969), pp. 5.8-59.

(25) Lettre au p. Mye, le 19 juin 1825, dans Choix de Textes, n.
377.

(26) Cf. Mt 5,43-48,Jn 13,17; Rm 12, 9-16;1 Co 13; Ga 5,13-24; 1
Jn 3,11-18.

(27) Notes de retraite, 8 octobre 1831, dans Choix de Textes, n.
338.

(28) Lettre au p. Telmon, le 14 octobre 1836, dans Ecrits oblats 1,
t. 8, p. 233.

(29) Domenico Arena, Unitd e missione nelle lettere del Beato
Eugenio de Mazenod, Gregoriana, 1991.

(30) Lettre aux pp. Maisonneuve et Tissot, le 24 novembre 1858,
dans Choix de Textes, n. 350.

(31) Lettre au p. Baudrand, le 11 janvier 1850, dans Choix de
Textes, n. 346.

(32) Lettre au p. Végreville, le 25 mars 1857, dans Choix de
Textes, n. 268.

(33) Cf.CC1,3,12,26,31,33,37,71,75, 81.

110



IX

SE RENOUVELER DANS LE CHARISME
D’EUGENE DE MAZENOD
1995

1995, 'année de la canonisation d’Eugéne de Maze-
nod, notre Fondateur, marque I’histoire de la Congrégation.
Elle marque aussi notre vie personnelle et collective. C’est
dans ce but qu’a été décidée pour toute la Congrégation
une année mazenodienne, du 21 mai 1995 au 21 mai 1996,
féte liturgique d’Eugéne de Mazenod.

La présente lettre, adressée normalement aux Oblats
en formation premiére, est adressée cette année a tous les
membres de la Congrégation. J’espére qu’elle stimulera non
seulement les Oblats, mais tous ceux qui désirent partager
le charisme du bienheureux Eugéne. Ici, je veux non seule-
ment proposer un texte pour la lecture, la méditation et la
priére faites personnellement, mais aussi mettre a la dispo-
sition des communautés un instrument d’échanges, d’éva-
luation et de discernement.

Le Fondateur fait partie de notre vie

Chaque Oblat puise dans le Fondateur lesprit qui
P’anime, trouve en lui un modéle de vie. De ce fait chacun de
nous a une expérience du Fondateur, un regard personnel sur
lui, trouve en lui une consonance avec sa propre vocation et
ses propres aspirations. En fait, le Fondateur fait partie de
notre vie et de notre expérience. Il n’est pas seulement un
personnage historique que I'on connait plus ou moins bien.

Certainement la connaissance objective du Fondateur,
de sa spiritualité, de la compréhension du charisme est

111



importante. La canonisation devrait étre l'occasion de
mieux le connaitre, en profitant des nombreuses études et
publications faites ces derniéres années. Eugéne de Maze-
nod reste cependant une personne vivante avec laquelle on
a des relations personnelles. Ayant vécu entre 1782 et 1861
avec une existence riche en événements et en responsa-
bilités, son influence n’est pas due seulement a son oeuvre,
a ses intuitions, a 'Institut qu’il a fondé et au mouvement
qu’il a créé dans I Eglise. De par la communion des saints, il
continue 2 avoir des relations avec nous et nous avec lui. Se
souvenir de lui n’est donc pas suffisant. Il faut développer
un rapport personnel et toujours plus intime avec lui. Pour
cela je vous invite 2 fixer ensemble le regard sur le
Fondateur. Sur sa trace et guidés par lui nous pourrons
nous renouveler dans le charisme que I'Esprit a transmis a
IEglise 2 travers lui.

1. Un saint a imiter

Eugeéne de Mazenod a été canonisé non pas parce que
fondateur ou évéque ou parce qu’il a fait de grandes choses,
mais parce qu’il a été un saint. C’est-a-dire qu'il a vécu de
maniere exemplaire en disciple du Christ selon sa vocation
de chrétien, de prétre, de religieux, de fondateur, de
supérieur général et d’évéque. C’est justement parce qu'il a
vécu selon un mode héroique les vertus chrétiennes qu’il est
présenté a toute I’ Eghse comme un modéle 2 imiter.

Il n’est pas né saint, il I'est devenu progressivement
sous la motion de la grice divine a laquelle il a
correspondu. Il est devenu avec son caractére humain bien
caractéristique, qui était attirant pour certains et en
éloignait d’autres. On peut dire aussi qu’il est devenu saint
grace a son caractére volontaire et en méme temps malgré
lui. II Test devenu aussi grace 2 et malgré les événements

112



qui ont accompagné sa vie. Le secret de la sainteté est dans
sa relation avec le Christ auquel il s’est conformé toujours
plus, dans son amour authentique de Dieu et du prochain,
dans l'exercice des vertus chrétiennes, dans son zéle
apostolique. Poussé par I'Esprit, il s’est conformé au Christ
sauveur et évangélisateur, et il s’est mis inconditionnel-
lement au service de I’Eglise. I est ainsi devenu progressi-
vement une merveille de I'action de Dieu et une réussite
humaine grace aussi a son engagement personnel.

Je me suis demandé quelles seraient les caractéristiques
de sa sainteté qui pourraient nous interpeller et nous attirer,
nous chrétiens de cette fin du second millénaire. J’en
indique quelques-unes qui m’inspirent le plus.

Passionné de Jésus-Christ

Ce qui m’inspire avant tout, c’est sa relation avec le Christ,
une relation fraiche et directe, personnelle et concréte. Ce
n’était pas une relation stéréotypée, qui s’épuisait en
exercices formels et sans vie. Jésus était une personne réelle
qu’il rencontrait de tant de maniéres, surtout dans I’Eucha-
ristie et dans son ministére de prétre missionnaire. Il le
rencontrait dans les personnes telles que les Oblats, les
prétres, les pauvres. Quelques expériences de type mystique
lont marqué profondément. Mais tout aussi vraie et
vivifiante était sa relation ordinaire avec le Christ a travers
la priére et le ministere. Si pour lui le but de la mission était
d’enseigner qui est le Christ, cela découle du fait que Jésus
était pour lui une personne vivante avec laquelle il avait une
expérience directe et qui était au centre de son existence,
Le Christ n’était pas une simple vérité a faire accepter, mais
une personne a connaitre, 4 aimer, 4 qui confier sa vie, avec
laquelle prendre les décisions, en présence de qui il faisait
bon se tenir. De ce fait la liturgie était centrale, la
méditation et particuliérement I'oraison constituaient un

113



besoin. Comme évéque, aprés une journée chargée d’enga-
gements, il aimait passer une heure d’adoration devant le
Christ eucharistique, 13 ou il était exposé solennellement
dans une des églises de son diocése en rapide expansion.

Chercheur de la Volonté divine

C’est dans le Christ et a travers le Christ qu’il cherchait
la volonté du Pére et se laissait guider par I'Esprit. La
Trinité, qu’il honorait et adorait dans les priéres du matin et
du soir, était ’horizon vers lequel il conduisait sa vie. Il le
faisait avec un sens du concret, s’adaptant aux situations.
Clest ainsi qu’il accepta de devenir prétre, de commencer
une communauté missionnaire, de devenir vicaire général,
puis évéque. Il fut un homme de grands désirs, mais plus
encore un homme qui fit des choix courageux aprés un
discernement prudent miiri dans la priére et dans la foi. 1l
cherchait la gloire du Dieu vivant et vrai, acceptant les
épreuves et les souffrances qui furent abondantes dans sa
vie. Pour lui aussi, accepter la volonté de Dieu, spécia-
lement en certaines circonstances, ne fut ni automatique, ni
facile. Ce fut la route de sa croissance chrétienne, souvent
accompagnée de tournants imprévisibles, songeons 2 la
période qui suivit son ordination épiscopale lorsqu’il fut
poursuivi par le gouvernement francais et se sentit
abandonné par Rome.

Attentif aux besoins de salut des hommes

Ce fut un homme attentif aux autres, sensible a leurs
besoins, prét a intervenir pour les aider. Sa vocation
missionnaire nait et se développe a partir des interpellations
qui lui viennent des besoins de salut des hommes, percus
comme un appel du Sauveur. C’est ainsi que la présence des
prisonniers de guerre 3 Aix I’a poussé A se mettre 3 leur

114



service, I’état d’abandon de I’Eglise I’a décidé a entrer au
séminaire, le besoin de réévangélisation des populations
rurales I'a poussé a commencer une communauté
missionnaire, les urgences missionnaires lui firent accepter
des fondations dans les divers continents. Pour la méme
raison, jeune prétre, il préchait aux domestiques d’Aix;
évéque, il s’entretenait avec le petit peuple du port de
Marseille, il allait visiter les pauvres et les malades de sa
ville, il gardait un contact régulier avec ses missionnaires.
Tout cela se trouvait facilité par son caractére direct et par
son expérience qui I’avait mis en contact avec les réfugiés et
les émigrés en Italie, avec les paysans dans la propriété de sa
mére A son retour en France, avec les pauvres de sa ville.
Mais pour lui ce n’était pas simple philanthropie. L'amour
pour les autres, surtout pour les plus petits et les pauvres,
venait de la valeur de la personne rachetée et aimée par le
Christ. Le salut des 4mes devint toujours plus le moteur de
son action apostolique et guida son sens missionnaire.

Inconditionnel de 'Eglise

La réponse a I'appel du Sauveur, percu a travers les
besoins de salut des hommes, fut d’abord un appel
personnel. Mais trés vite et de plus en plus la réponse
devint ecclésiale, par la formation avec d’autres d’une
communauté capable de répondre aux besoins, par la
promotion de la collaboration avec les autres forces
apostoliques, par lintensification de la communion avec
I'Eglise répandue dans le monde.

Rempli d’amour pour le Christ, Eugéne fut un
serviteur inconditionnel de I'Eglise . Pour lui, elle n’était
pas seulement une institution, mais aussi et surtout /le
glorieux héritage conquis par le Christ au prix de son sang...
U'épouse bien-aimée du Fils de Diew... la mére appelant au
secours. Comme il Pexprimait dans la Préface, ses

115



motivations personnelles et celles de son Institut étaient
intimement liées: /a glozre de Dieu, un ardent amour pour
PEglise et le salut des dmes. La glmre de Dieu et 'amour
ardent pour le salut des ames allaient de pair et exprimaient
“le bien et le service de I'Eglise “. Certainement, il savait
reconnaitre les maux de I'Eglise de son temps et méme les
limites et les erreurs de ses ministres, mais en méme temps,
il reconnaissait sa dimension divine. Et pour I'Eglise , il a su
travailler avec dévouement et souffrir avec dignité. 1l la fit
aussi connaitre et aimer a ses Oblats et a ses diocésains, car
on ne peut aimer le Christ sans aimer I'Eglise.

Pour répondre aux urgences du salut des dmes et du
service de I'Eglise, Eugéne a accepté, au prix de ses propres
inclinations, des charges toujours plus pesantes: supérieur
général, vicaire général, évéque auxiliaire, évéque de
Marseille. Progressivement il comprit que le Maitre de la
vigne 'appelait a le servir a travers ces ministéres. Dans
ceux-ci il exerca les vertus de maniére toujours plus
héroique. Ils furent son lieu d’entrainement pour se donner
a Dieu et le chemin concret pour son chemin de sainteté.

Coeur grand comme le monde

Eugéne regardait loin. Son horizon était vaste et son
amour ouvert sur ’humanité, L'exil des premiéres années,
les contacts avec les personnes et les peuples dans des villes
cosmopolites comme Venise, Naples et Palerme, les lectures
sur les missions dés son adolescence, les contacts avec la
Curie romaine prisonniére a Paris pendant son séminaire, sa
présence a Marseille devenu un port ouvert sur les autres
continents, 'envoi de ses missionnaires dans d’autres pays,
élargirent sans cesse ses horizons et lui ouvrirent le coeur.
Aussi comme évéque, il fit passer chez ses fidéles I'intérét
pour les problémes du monde et les besoins de I'Eglise. Un
homme universel dans le sens plein du terme et un pasteur

116



profondément ecclésial. Il écrivit des lettres pastorales non
seulement sur la liturgie, la catéchése et la prédication, voire
sur emprisonnement du pape et les droits de I'Eglise , mais
aussi sur la famine en Irlande, sur le mouvement anghcan
d’Oxford, 'ouverture a I’Afrique.

Caractére fort et droit

Sa personnalité nous le rend sympathique. Un homme
direct et droit qui savait prendre position. On savait de quel
coté il était et cependent sans entétement. Il savait modifier
ses positions, méme si cela lui cofitait. C’est ainsi qu’il a
accepté les diverses formes de gouvernement, se libérant de
ses positions monarchistes légitimistes. Il accepta aussi
certaines décisions romaines avec lesquelles il n’était pas
d’accord. 1l le fit avec foi, aprés avoir exprimé son point de
vue. Avec un effort qui dura plusieurs années, il trouva une
unité toujours plus grande dans sa vie, entre son besoin
contemplatif et son apostolat, entre ses exigences mystiques
et son caractére actif, entre ses tiches de supérieur général
et d’évéque.

Sources de sa spiritualité

Dans la formulation de sa splrltuahte il a subi
Pinfluence de I’Ecole francaise durant son séminaire 2 Paris,
ce qui lui fit acquérir une haute estime du sacerdoce et de ses
exigences de sainteté. Il fut influencé aussi par la spiritualité
ignatienne et celle de St Alphonse de Liguori D’autres
sources 'ont profondément marqué et de maniére toujours
plus décisive: I'Ecriture, la liturgie et la vie. Fidéle a la lecture
quotidienne de la Bible, la Parole de Dieu a fagonné sa vision
de foi, sa priere et sa compréhension de ’évangélisation. Il en
fut de méme de la liturgie. La vie concréte avec tous ses défis
humains et ecclésiaux fut pour lui, homme pratique et

117



concret, une école constante et une source de croissance
chrétienne et missionnaire. Il y eut en particulier quelques
expériences spirituelles qui eurent sur lui une influence
profonde, et parmi toutes I'expérience du Vendredi saint
1807, qui peut étre considérée comme sa deuxiéme con-
version, le fondement de toute sa spiritualité et le point focal
de son expérience de foi. Une étude intégrale de ces sources
pourrait nous révéler beaucoup de richesses.

Vers le Christ

La canonisation reconnait le saint. Sa sainteté n’est
cependant pas séparée de I'appel a étre fondateur et pere
d’une grande famille. UEsprit I'a préparé et conduit, pour
qu’il soit modeéle pour ceux qui partagent son charisme,
lequel a en lui un prototype et pas seulement un initiateur
et un maitre. En tant que modéle de sainteté, Eugéne nous
renvoie au Christ, surtout dans son mystére de sauveur et
dans son ministére d’évangélisateur. Sur l'exemple de
Marie, il nous guide au Christ. Et ici s’enracine le caractére
marial d’Eugéne et du charisme oblat.

2. Un fondateur a suivre

Un fondateur n’est pas simple initiateur d’une oeuvre
humaine. Sa personne et son oeuvre ne se comprennent
pleinement que dans I’économie salvifique divine, guidée
par UEsprit Saint, le protagomste de la vie et de la mission
de I'Eglise (1). Cest IEsprit qui suscite les fondateurs et 2
travers eux enrichit IEglise de familles religieuses. Ainsi, a
travers Eugéne de Mazenod il a suscité une Congrégation
‘religieuse consacrée a1’ évangélisation des pauvres. Par lui il
a transmis 3 PEglise un charisme missionnaire, il a faconné
un corps apostolique, le lancant sur les routes du monde.

118



En syntonie avec le Fondateur

Pour comprendre le charisme de son propre Institut, il
faut comprendre le Fondateur et entrer en accord profond
avec lui, avec son inspiration et son projet. C’est ainsi qu’on
percoit e don fait a travers lui & lEghse Par Eugene de
Mazenod, I'intervention divine a tracé sa route a travers la
lecture des maux de I'Eglise et en particulier a travers la
constatation de la perte de la foi dans de larges couches de
la société. Devant de tels besoins, il s’est ému. Secoué par
I'Esprit, il a rassemblé des compagnons pour donner avec
eux une réponse évangélique a travers la réévangélisation
des pauvres, surtout des campagnes.

En suivant le Christ Sauveur et évangélisateur

Pour une telle oeuvre d’évangélisation, le modéle, la
source et le centre est Jésus Christ sauveur et évangélisateur,
qui rassemble autour de lui des disciples pour les former et les
envoyer. Le Christ Sauveur, c'est le point de vue sous lequel
nous devons contempler notre divin Maitre, écrivait-il au P.
Tempier en juillet 1816. Cette intuition, enracinée dans son
expérience du Vendredi saint, prit corps dans son chemin
spmtuel apostolique, en part1cuher dans la recherche d’'une
réponse pour porter secours 2 I'Fglise abandonnée. A partir
de la perspective du Christ sauveur et évangélisateur, il donna
leur poids aux diverses réalités: humanité, les pauvres,
IEglise et la communauté. La vision du Christ sauveur qui
appelle 2 lui les Oblats, afin qu’ils coopérent avec lui au salut
du monde par I’annonce de la Bonne Nouvelle, marque toute
la spiritualité qu’il a vécue et transmise,

Les trois piliers de I'édifice oblat
En partant ce cette lecture évangélique, Eugéne a

119




formé sa Congrégation sur trois valeurs principales qui
constituent les bases et les piliers de I’édifice: la mission
d’évangéliser les pauvres, la vie communautaire,
Pengagement de sanctification des membres eux-mémes.

La priorité de I’évangélisation comme annonce dans
son pays d’origine s’exprime dans la prédication des
missions paroissiales qui se proposaient de réveiller la foi et
de réanimer les communautés chrétiennes attiédies par les
mouvements culturels et politiques récents. Dans les pays
de mission, cette annonce avait pour but de transmettre la
foi et de construire de nouvelles communautés chrétiennes.
Cette évangélisation avait valeur prioritaire: elle naissait des
urgences percues et se proposait de rendre les destinataires
d’abord des hommes, puis des chrétiens, et enfin des saints.

La communauté fut considérée dés le début comme
essentielle, en se basant sur 'expérience et le modele des
apotres. Elle fut de fait 4 l'origine de la croissance de
I'Institut. Une quarantaine de fondations nées en France a
la méme époque et avec les mémes buts missionnaires ont
disparu, pour plusieurs raisons: la faiblesse de la vie
communautaire, un tri peu soigné des candidats, une
formation insuffisante. ~

Uengagement pour la sainteté naissait d’exigences
missionnaires, parce que 'annonce de 'Evangile exige des
prédicateurs qui soient surtout des témoins. Le choix de la
vie religieuse avec la pratique des voeux et avec ses exigen-
ces ascétiques en fut la conséquence naturelle.

Autres facettes du charisme

Le charisme oblat ne doit évidemment pas étre réduit a
ces caractéristiques, méme si celles-ci constituent les piliers
de la fondation et de la croissance de [I'Institut qui
s’ensuivit. D’autres dimensions le caractérisent, telles que le
choix des pauvres et des abandonnés, le caractére sacer-

120
1Ly



dotal, la dévotion a Marie, 'amour pour I'Eglise , attention
portée aux urgences pastorales, I'engagement pour la
mission universelle, la proximité avec les gens, le courage
apostolique, la radicalité de ’oblation, la charité fraternelle,
le zéle apostolique, etc. Cette visée charismatique a été
reproposée non sans lucidité par les nouvelles Constitutions
préparées par une consultation de toute la Congrégation,
votées a4 'unanimité par le Chapitre de 1980 et approuvées
par le St-Si¢ge en 1982.

Rayonnement du charisme

Le charisme d’Eugeéne de Mazenod a été transmis a la
Congrégation des- Missionnaires Oblats de Marie Imma-
culée. Mais son rayonnement s’est élargi. Sous son influence
sont nés des Congrégations religicuses, des Instituts sécu-
liers, des groupes de laics associés de diverses maniéres.
Chaque groupe a développé certains aspects et a fait sa
synthése. On peut sans exagérer parler d’'une constellation
de charismes d’origine mazenodienne qui comporte une
fécondité et une riche rayonnement.

3. Un maitre a écouter

Le Concile et par la suite le Magistére nous invitent a
nous renouveler dans lesprit des Fondateurs. Le premier
critére est certainement celui de se renouveler dans le Christ,
auquel chaque fondateur renvoie et dont il révéle un aspect.
Pour Eugéne le Christ est le Fondateur méme de I'Institut, le
modéle. Dans la premiére Régle, il écrivait: Quelle fin plus
sublime que celle de leur Institut! Leur instituteur, ¢’est [ésus-
Christ, le Fils de Dieu lui-méme; leurs premiers péres, les
Apotres. Ils sont appelés a étre les coopérateurs du Sauveur, les
corédempteurs du genre humain.

121



D’autre part, il était conscient de son propre role non
seulement au début de I'Institut mais aussi pour en
transmettre et interpréter Pesprit, les finalités missionnaires,
les modalités du vivre-ensemble. Ecrivant au P. Honorat, il
réprouvait certaines maniéres indépendantes de faire:
blamer cette faute est venu tout naturellement en fixant ma
pensée sur des bommes que j'ai engendrés d la vie religieuse
et qui passent des années entiéres sans me donner signe de vie
et sans songer d puiser auprés de moi [esprit qu’ils doivent
reproduire, s’ils reconnaissent ma paternité et ['autorité que
PEglise me donne sur eux (2).

Des textes inspirateurs

Eugene n’a pas laissé de traité de spiritualité. Homme
pratique, il s’est laissé guider par I'Esprit selon les
circonstances. Il est donc important de cueillir sa maniére de
faire les choix, de répondre aux défis, de traduire en
pratique les intuitions. Il n’a pas manqué pourtant de
donner des indications sur P'esprit de I'Institut, en partant
souvent des situations de la vie. Il s’agit de perles précieuses,
d’intuitions fécondes, de semences transmetteuses de vie
pour le charisme. Au-deld des recueils déja faits, il me
semble que certains textes ont une importance particuliére.
Jen ai choisi cing que j’offre a votre méditation, comme un
moyen pour pénétrer dans les intuitions du Fondateur et
pour notre renouveau charismatique.

La Préface comme Magna Carta

Le texte le plus significatif est la Préface des Consti-
tutions et Régles. Ecrite comme Nota Bene dans les Regles
primitives de 1818, elle a été légérement modifiée et intro-
duite en 1825 comme Préface dans les premiéres Reégles
approuvées par le St-Siége. Dans la reformulation radicale des

122



Constitutions faite par le Chapitre de 1966, elle a été con-
servée intégralement et présentée comme la Magna Carta
inspiratrice du charisme oblat. De fait, non seulement elle
rappelle la genése historique de notre charisme, mais aussi la
méthodologie pour sa réalisation.
Elle commence par un regard lucide et inspiré par la foi
sur les besoins de I'Eglise . Ces besoins de salut constituent un
appel qui touche Eugene et quelques prétres et les pousse a
repondre avec générosité par amour de I'Eglise. Le type de
réponse est trouvé en regardant Jésus Christ lui-méme
contemplé comme Sauveur et imité comme évangélisateur. De
méme que le Christ a formé quelques disciples a son école et a
son mode de vie pour ensuite les envoyer évangéliser le
monde, ainsi ce groupe de prétres veut se mettre a I’école de
Jésus pour pouvoir évangéliser les populations abandonnées
de la région. Ils suivent ainsi I'idéal des Apdtres appelés par
Jésus a étre avec lui et a étre envoyés par lui (cf. Mc 3, 14).

Dans ce texte apparait:

a) la genése du charisme oblat qui nait de I’émotion
ressentie face aux besoins de salut des gens et aux maux de
IEglise ;

b) la perspective christologique qui contemple le
mystére du Christ sauveur et qui choisit le ministére du
Christ évangélisateur, en suivant sa pédagogie de formation;

¢) Pamour de 'Eglise contemplee comme mystére mais
percue comme abandonnée 2 cause de l'infidélité des
chrétiens et de la tiédeur de ses ministres. En se mettant a
son service, les Oblats adoptent une forme de ministére
extraordinaire;

d) la communauté avec Jésus comme école de sainteté
et de z¢le apostolique;

e) les buts et les étapes de I’évangélisation elle-méme:
rendre les hommes raisonnables, puis chrétiens, enfin les
aider a devenir des saints;

123



f) son contenu: enseigner qui est le Christ, les arracher
a ’héritage du démon et leur montrer le chemin du ciel;

g) appel a la sainteté pour les missionnaires et pour
les chrétiens eux-mémes: travailler sérieusement a devenir
des saints avec les exigences de la Kenosis;

h) le besoin de régles de vie qui réunissent tous les
membres dans une pratique umforme et dans un esprit
commun (3).

Conditions de notre vocation

La radicalité de la mission oblate est bien décrite dans
un texte de la Reégle de 1853: Celui qui voudra étre des notres
devra briller du désir de sa propre perfection, étre enflammé
d’amour pour Notre Seigneur Jésus Christ et son Eglise, d'un
zéle ardent pour le salut des imes; avoir dégagé son coeur de
toute affection déréglée aux choses de la terre et de tout
attachement immodéré i ses parents et 4 sa patrie, n'avoir
avicun désir de lucre, regarder plutdt les richesses comme de la
boue pour mériter de posséder le Christ; avoir le désir de servir
uniquement Dieu et son Eglise, soit dans les missions, soit dans
les autres ministéres de la Congrégation; enfin avoir la volonté
ferme de persévérer jusqu'a la mort dans la fidélité et
Pobéissance aux Régles de notre Institut. (4)

La charité, pivot de notre vie

La charité entre nous et le zéle apostolique ont
toujours été soulignés par Eugéne. Que suffise ce texte écrit
pour répondre 2 une situation particuliere. En 1830, il avait
visité la communauté de Notre-Dame du Laus. 11 était resté
attristé du manque de régularité qui s’y remarquait. Dans la
lettre qui suivit, écrite de Fribourg, il revient sur ce théme
et, rappelant I'observance de la Reégle, il indique le principe
unificateur de toute notre vie. I/ faut qu’il y ait un esprit

194
144



commun qui vivifie ce corps particulier. L'esprit du Bernardin
n'est pas celui du Jésuite. Le notre aussi est a nous. Ceux qui
ne l'ont pas saisi, faute d’avoir fait un bon noviciat, sont
parmi nous comme des membres dislogués. lls font souffrir
tout le corps et ne sont pas eux-mémes a leur aise. I| est
indispensable qu’ils se mettent a leur place. Pour illustrer cet
esprit, il parle de la charité, dans sa triple expression vers
Dieu, vers les confréres et vers les autres. La charité est le
pivot sur lequel roule toute notre existence. Celle que nous
devons avoir pour Dieu nous a fait renoncer au monde et
nous a voués a sa gloire par tous les sacrifices, fiit-ce méme
celui de notre vie. (...) La charité pour le prochain fait encore
une partie essentielle de notre esprit. Nous la pratiquons
d’abord parmi nous en nous aimant comme des fréres, en ne
considérant notre Société que comme la famille la plus unie
qui existe sur la terre, en nous réjouissant des vertus, des
talents et des autres qualités que possédent nos fréres autant
que si nous les possédions nous-mémes, en supportant avec
douceur les petits défauts que quelques-uns n’ont pas encore
surmontés, en les couvrant du manteau de la plus sincére
charité, etc, pour le reste des hommes, en ne nous
considérant que comme les serviteurs du pére de famille
chargés de secourtr, d'aider, de ramener ses enfants par le
travail le plus assidu... (5)

Esprit d’oblation

Notre esprit d’oblation est bien indiqué entre autres
dans une lettre de 1817 écrite de Paris 4 sa communauté:
Nous sommes placés sur la terre, et particulicrement dans notre
maison, pour nous sanctifier en nous entraidant par nos
exemples, nos paroles et nos priéres. Notre Seigneur Jésus Christ
nous a laissé le soin de continuer le grand oeuvre de la
rédemption des hommes. Cest uniquement vers ce but que
dotvent tendre tous nos efforts; tant que n’aurons pas employé

125



toute notre vie et donné tout notre sang pour y réussis, nous
n'avons rien @ dire; d plus forte raison quand nous n'avons
encore donné que quelques gouttes de sueur et quelques minces
fatzgues Cet esprit de dévouement total pour la gloire de Dieu,

le service de I'Eglise et le salut des dmes, est I esprit propre de
notre Congrégation, petite, il est vrai, mais qui sera toujours
puissante tant qu’elle sera sainte. Il faut que nos novices se
remplissent bien de ces pensées, qu’ils les approfondissent, qu’ils
les méditent souvent. Chaque Société dans I'Eglise a un esprit
qut lui est propre; il est inspiré de Dieu selon les circonstances et
les besoins des temps oa il plait @ Dieu de susciter ces corps de
réserve, ou, pour mieux dire, ces corps d'élite qui devancent le
corps de larmée dans la marche, qui la surpassent par la
bravoure et qui remportent aussi de plus éclatantes victoires. (6)

Confirmation de Marie

Le dernier texte que je vous propose est du 15 aofit
1822; écrit dans un moment d’épreuve, il met en relation la
dévotion et I apostolat marial du Fondateur et de la
Congrégation avec la fécondité de notre famille. L'office vient
de finin, trés cher et trés bon frére, le silence régne dans la
maison, il n'est troublé que par le son d'une cloche lointaine
qui annonce le départ de la grande procession. Content des
hommages sincéres que nous venons de rendre i notre bonne
Mere, au pied de la belle statue que nous avons élevée i sa
mémoire au milieu de notre église, je laisse a d’autres le soin de
Uhonorer par la pompe extérieure d'un cortége qui n’offrirait
rien d'édifiant 4 ma piété peut-étre trop exigeante. Ce temps
doit étre employé a mi’entretenir avec vous, mon cher ami, dans
les douces effusions de nos coeurs. Que ne puis-je vous
communiguer tout ce que j'ai éprouvé de consolation dans ce
beau jour consacré i Marie notre Reine!

Je wavais pas senti depuis longtemps tant de bonbeur d
parler de ses grandeurs et a exciter les chrétiens a mettre en elle

126



toute leur confiance, comme ce matin @ [instruction de la
Congrégation (de la Jeunesse chrétienne d’Aix). (...) Je crois luz
devotr un sentiment particulier que j'ai éprouvé aujourd hui, je
ne dis pas plus que jamais, mais certainement plus qu'd
Pordinaire. Je ne le définirai pas bien parce qu'il renferme
plusieurs choses qui se rapportent pourtant @ un seul objet,
notre chére Société. Il me semblait voir, toucher du doigt, qu’elle
renfermait le germe de trés grandes vertus, gu’elle pourrait
opérer un bien infini; je la trouvais bonne, tout me plaisait en
elle, je chérissais ses régles, ses statuts; son ministére me
semblait sublime, comme il 'est en effet. Je trouvais en son sein
des moyens de salut assurés, infaillibles méme, de la maniére
gu'ils se présentaient @ moi. Un seul sujet de douleur venait
tempérer et presque amortir enticrement la joie d laquelle je me
serais volontiers laissé transporter, ¢'était moi. (7)

Signification des Constitutions et Régles

En plus de ces textes, j’attire encore une fois I'attention
sur les Constitutions et Régles qui reflétent excellemment le
charisme du bienheureux Eugéne avec un langage adapté a
nos jours. La canonisation du Fondateur doit étre
Poccasion de les redécouvrir, de les reméditer et de les
prier. A leur propos, je reprends ce que le Fondateur
écrivait aux Oblats, aprés la derniére révision et
'approbation pontificale, le 2 aotit 1853: Je voudrais, mes
trés chers fils, résumer mes conseils par une seule recom-
mandation: Lisez et méditez vos saintes Régles. La se trouve
le secret de votre perfection: elles embrassent tout ce qui doit
vous conduire d Dieu. (...) Lisez, méditez et observez vos
Reégles, et vous deviendrez de vrais saints, vous édifierez
UEglise , vous honorerez votre vocation, et vous attirerez des
gréces de conversion sur les dmes que vous évangéliserez,
ainsi que toute sorte de bénédictions sur la Congrégation votre
meére, et sur ses membres qui sont vos fréves. Lisez, méditez,

127



observez fidelement vos Régles, et vous mourrez dans la paix
du Seigneur, assurés de la récompense promise de Dieu d celur

qui persévérera jusqu’d la fin dans l'accomplissement de ses
devoirs. (8).

4. Un pere a aimer

Normalement, les fondateurs se considérent péres ou
méres des membres de I'Institut fondés par eux. Ce
sentiment se trouve trés marqué chez Eugéne de Mazenod,
au point de constituer un “exemple emblématique” (9).
Cette attitude se relie a une caractéristique du charisme
oblat, la charité fraternelle (10).

Eugéne en a eu conscience trés rapidement. Dans ses
notes de retraite de 1824, il écrivait: Je puis bien dire de ces
chers enfants comme la mére des Macchabées que j'ignore
comment ils ont été formés dans mon sein (11). Peu d’années
plus tard, il écrivait: Je suis pére et quel pére! (12). Dans sa
correspondance des années 50 cette affirmation revient
comme un refrain.

Réciprocité d’amour

C’était une paternité qui lui venait de son charisme de
Fondateur: Dieu, en me prédestinant a étre le pére d'une
famille nombreuse dans I'Eglise ... (13). Elle entrainait un
amour profond envers ses Oblats: ['aime mes fils incom-
parablement plus qu’aucune créature bumaine ne pourrait les
aimer... C'est sans doute d raison de la position ou (Dieu) a
daigné me placer dans I'Eglise (14). Il y a 12 un don particulier
dont il remercie Dieu, cette expansion damour qui ni'est
propre et qui se répand sur chacun d’eux sans détriment pour
d’autres, comme il en est, si jose dire, de 'amour de Dieu pour

128



les hommes (15). 1l est convaincu que cette relation d’amour
entre lui et les Oblats ne se trouve pas dans les autres familles
religieuses. ['ai vu beaucoup d’ordres religieux, je suis en
rapport trés intime avec les plus réguliers. Eb bien! j'ai reconnu
parmi eux, indépendamment de leurs vertus, un grand esprit de
corps; mais cet amour plus que paternel du chef pour les
membres de la famille, mais cette correspondance cordiale des
membres pour leur chef qui établissent entre eux des rapports
qui partent du coeur, et qui forment entre nous de vrais liens de
pére a fils, de fils a pére, cela je ne l'ai rencontré nulle part. 'en
ai toujours remercié Dieu comme d'un don particulier gu’il a
daigné ni’accorder... Je dis que c’est ce sentiment que je connais
venir de celui qui est la Source de toute charité, qui a provoqué
dans les coeurs de mes enfants cette réciprocité d’amour qui
forme le caractére distinctif de notre bien-aimée famille (16).

Communion avec le Fondateur

La mort ne met pas fin a cette relation de paternité. La
canonisation confirme qu’Eugéne partage la gloire des
saints et donc sa communion aussi avec nous. En 1828,
aprés la mort récente de quelques Oblats, il écrivait au P.
Courtés: Nous tenons a eux par les liens d’une charité
particuliére, ils sont encore nos fréres et nous sommes les
leurs; ils babitent notre maison-mére, notre chef-lieu; leurs
prieres, Pamour qu’ils conservent pour nous, nous attireront
un jour @ eux pour habiter avec eux le lieu de notre repos
(17). Le Fondateur nous est présent parce qu'il est auprés
de Dieu. Il continue a nous aimer et il attend non seulement
un amour fraternel entre nous mais aussi un amour filial a
son égard. C’est cet amour qui nous fera comprendre son
inspiration initiale et partager ses attitudes pour vivre son
charisme dans I'aujourd’hui de I'Eglise et qui nous mettra
en syntonie avec son esprit.

129



5. Un intercesseur a invoquer

Depuis le temps ou le Seigneur I'a appelé a lui le 21
mai 1861, le bienheureux Eugéne n’a pas transmis de
nouvelles consignes, il ne réagit plus en paroles aux
situations nouvelles et 4 nos choix. Mais dans son amour de
pére et en sa qualité de saint il peut intercéder pour nous
auprées du Seigneur. Les graces et les miracles accordés par
son intercession sont un exemple de sa disponibilité. Je
crois qu’il doit étre particuliérement disponible a intercéder
pour le renouveau des Oblats, pour une plus grande qualité
missionnaire de la Congrégation, pour la grice de nouvelles
et authentiques vocations, pour une formation adéquate
d’apébtres pleins de zéle. Ces intentions lui tenaient 4 coeur.

Partager sa priére

Au ciel il intercéde pour les siens comme il le faisait
devant le saint Sacrement. Il écrivait au P. Lacombe: Vous
ne sauriez croire combien je me préoccupe devant Dieu de nos
chers missionnaires de la Riviére-Rouge. Je n’ai que ce moyen
pour me rapprocher d’eux. La, en présence de [ésus-Christ
devant le Trés-Saint Sacrement, il semble que je vous vois,
que je vous touche. Il doit arriver souvent que de votre coté
vous étes en sa présence. Clest alors que nous nous ren-
controns dans ce centre vivant qui nous sert de commu-
nication. Et vos souffrances et vos travaux si pénibles, croyez-
vous qu’ils mne fassent pas le sujet fréquent de mes
conversations et de mon admiration? (18). Comme alors
durant sa vie terrestre, son intercession exige une présence
réciproque et une communion dans le Seigneur.

Nous pouvons prier avec lui et non seulement nous
tourner vers lui comme notre intercesseur. Le bienheureux
Eugéne nous a laissé quelques priéres qu’il avait composées
et dont il s’est servi. Je vous en propose deux, la premiére,

130



composée avant son ordination, dans laquelle il demande
de pouvoir aimer le Christ, et I'autre ot il demande la
persévérance dans la vocation oblate. Nous pourrons nous
en servir pour pouvoir étre renouvelés dans son esprit, et
prier avec lui, en nous servant des mémes formules.

Priére pour aimer le Christ:

Mon Dieu, redoublez, triplez, centuplez mes forces, que
je vous aime, non pas seulement autant que je puis vous
aimer, ce n'est rien, mais que je vous aime autant que vous
ont aimé les saints, autant que vous aimait et que vous aime
votre tres sainte Mére. Mon Dieu, ce n’est pas assez, et
pourguor ne voudrais-je pas vous aimer autant que vous vous
" aimez vous-méme? Cela est impossible, je le sais, mais le
désir n’en est pas impossible, puisque je le forme dans toute la
sincérité de mon coeur, de toute mon dme. Oui, mon Dieu, je
voudrais vous aimer autant que vous vous aimez VOUS-
méme.(19).

Priére pour persévérer dans la vocation oblate:

Dieu tout-puissant et éternel, vous avez daigné ni’appeler,
sans aucun mérite de ma part, mais par l'effet de votre seule
miséricorde, a faire partie de la Congrégation de I'Tmmaculée
Vierge Marte.

Je vous en supplie humblement, par les mérites et le sang
précieux de notre Sauveur, par Uintercession de la bienbeureuse
Marie congue sans péché et de mes autres saints patrons,
accordez-moi la grice d'étre fidéle a cette sainte vocation.

Qu’aucun effort de 'ennemsi ne l'affaiblisse, que la chair
ne la corrompe, que l'amour de mes parents et les conseils des
miens ne m'en détournent; que la crainte des difficultés ne
me retienne de la suivre, que la vanité du monde ne m’en

131



écarte, que la perversion de la société ne la trouble, que mes
propres passions ne 'entravent, que I'épreuve ne la brise, que
la tentation du diable ne I'égare.

Et puisque vous mi'avezr donné la grice de vouloir,
donnez-moi celle de pouvoir, et de réaliser cet idéal de la
fagon qu’il vous plaira.

Donnez-moi en particulier, 6 Dieu trés bon, les disposi-
tions requises dans ce but, une confiance filiale a I'égard de
mes péres spirituels, afin que, jusqu’d une fin bienheureuse,
pour mon salut, pour celui des dmes des autres et surtout pour
votre gloire, je puisse travailler sans défaillance. Amen. (20)

6. Nous renouveler dans le charisme

La réflexion théologique et le magistére lui-méme des
derniéres années se servent du terme charisme pour
indiquer la vie consacrée en général et encore plus ses
diverses formes. 1l a été utilisé comme catégorie privilégiée
par le Congres de 'Union des Supérieurs généraux qui s’est
tenu 2 Rome en novembre 1993. On patle ainsi du charisme
du fondateur, transmis a 'Institut.

Caractéristiques d’'un charisme

Le mot charisme appliqué a une forme particuliére de
vie consacrée indique en particulier quatre aspects:

a) un aspect trinitaire qui souligne le rapport initial et
constant avec I'Esprit, duquel procéde tout don; la
configuration au Christ, expérimenté et exprimé selon un
de ses mystéres ou/et un ministére; un rapport avec le Pére
de qui on percoit et on vit 'amour pour ’humanité.

b) un aspect ecclésiologique, c’est-a-dire un rapport pri-
‘éﬂégié avec I'Eglise, pour I'édification de qui tout don est

onné.

132



¢) un aspect intrinséque unifiant les diverses dimensions
du charisme lui-méme, qui sont interdépendantes et qui
comprennent les valeurs essentielles, le sens et les choix de la
mission, l'esprit de I'étre-ensemble, les chemins de la
formation, etc.

d) un rapport de continuité avec le fondateur. Le
charisme des fondateurs se révéle comme une “expérience de
UEsprit”, transmise @ leurs disciples, pour étre vécue par ceux-
ci, gardée, approfondie, développée constamment en barmonie
avec le Corps du Christ en croissance perpétuelle. (21)

Le charisme n’est pas une notion qui se construit avec le
jeu de concepts et d’élucubrations. Ce n’est pas non plus un
‘objet ou un bien immobile qui se transmet automatiquement
ou par droit acquis. C’est un don de I'Esprit et une
expérience vivante du Christ, quelque chose d’essentiel et de
vital. On peut le déformer, I’affaiblir et méme le perdre pour
divers motifs, mais surtout en perdant le contact avec la
source méme qu’est I'Esprit de Dieu et avec I'affaiblissement
de 'expérience du Christ.

Conditions pour nous renouveler dans le charisme

Je me suis demandé quelles seraient les conditions
pour que le charisme puisse étre vécu, gardé, approfondi et
constamment développé. Celles qui suivent me semblent les
conditions les plus importantes.

— Disponibilité a I'Esprit

La premiére condition est la disponibilité a I’Esprit
non seulement 2 travers la priére de supplication, mais aussi
a travers des attitudes intérieures qui permettent a 1’Esprit
de se manifester et 2 travers des maniéres de faire qui lui
permettent d’agir, telles que le discernement.

— Relation avec le Christ

Il faut constamment approfondir notre relation
personnelle et communautaire au Christ, a travers une

133



connaissance toujours plus compléte de lui, une
identification toujours plus grande, de maniére a le laisser
vivre en nous et opérer 2 travers nous (cf C 2). La fidélité
active 4 nos voeux en est la voie privilégiée et inéluctable.
Cela nous conduira a4 une expérience progressive et
transformante du Christ contemplé dans son mystére de
sauveur et imité dans son ministére d’évangélisateur.

— En profonde communion de projet et de choix avec
le Fondateur

L’amour, la connaissance et la dévotion au Fondateur
créent une réelle communion avec lui, de maniére 2
comprendre et a suivre son chemin spirituel et apostolique,
en nous rendant aptes et disponibles a I'action de I’Esprit.
L’Esprit a en fait agi en lui, en suscitant non seulement les
intuitions et les initiatives initiales, mais aussi en faisant
évoluer T'oeuvre en réponse aux nouveaux défis. Cette
pédagogie des débuts peut enseigner a affronter les
nouveaux virages a entreprendre. En particulier, appli-
quons-nous a vivre les dimensions du charisme
mazenodien, qui demeurent claires et actuelles. Il nous faut
en particulier vivre avec zéle et créativité la mission de
réévangéliser les “chrétiens dégénérés” et porter la Bonne
Nouvelle aux “non-chrétiens” selon le parcours du Fon-
dateur lui-méme, bien exprimé par les Constitutions (22).
Je pense que toute unité oblate a l'occasion de la
canonisation devrait développer des formes d’évangéli-
sation hors de l'ordinaire sur le type des missions popu-
laires. Ce ministére manifeste son efficacité 1a ot on a le
courage de se rendre disponible et de I'adapter aux besoins
réels. )

— En Eglise )

Il faut une profonde harmonie avec I'Eglise, corps
mystique du Christ en croissance. Ce qui signifie commu-
nion avec le Peuple de Dieu et ses pasteurs et cela implique
d’assumer dans la mission spécifique les nouvelles sensi-

134



bilités et les orientations pastorales, comme la place du
laicat, le dialogue interreligieux, 'oecuménisme, la justice et
de la promotion humaine, toutes choses a quoi on était peu
sensible lors de la fondation. Cela signifie aussi s’appliquer
avec une ardeur nouvelle et avec créativité aux nouveaux
défis proposés par le magistére, tels que la nouvelle
évangélisation et la mission ad gentes, qui faisaient partie
des intuitions et des priorités du Fondateur. Notre réponse
a ce double défi sera une bouffée d’oxygéne pour la vie du
charisme.

— En communauté

La communauté est le lieu dans lequel on comprend et
on vit le charisme. Il lui est en fait confié a ses différents
niveaux. Pour cela les Oblats doivent développer une vie
communautaire qui soit vraiment chrétienne et vraiment
oblate, dans la foi et la charité. Les orientations des
Constitutions et des derniers Chapitres sont trés claires,
mais on doit les traduire en pratique.

— Interpellés par les besoins de salut

Lattention aux besoins de salut de son propre milieu
et du monde réveille en nous I'appel du Christ et dynamise
le charisme (cf. C 1). Il faut une attention aux signes des
temps pour en lire les appels évangéliques selon la nature
de notre charisme et pouvoir ainsi répondre aux urgences.
Devant la lecture de ces signes et des besoins, il faut se
laisser toucher comme les premiers Oblats, et trouver
I’audace pour une réponse effective.

— Comme Marie

Pour vivre abondamment le charisme oblat, il faut
ensuite ne pas omettre la nuance mariale, caractérisée par
I’humilité et la reconnaissance. Nous vanter nous place hors
de la route. Demeurons toujours la “parva Congregatio”
des débuts. Cela nous permet d’étre naturalisés parmi les
pauvres et les petits (cf. C 8). Comme Marie devant les
merveilles dont nous sommes témoins dans la Congréga-

135



tion, nous devons reconnaitre qu’elles sont fruit de la bonté
de Dieu. C’est cette confiance dans le Seigneur qui nous
rendra audacieux dans la réponse aux nouveaux défis et
dans la mise en oeuvre de nouveaux chemins (cf. C 9). 1l
faut surtout comme Marie accueillir constamment le Christ
dans les péripéties de notre vie pour le donner de fagon
évangélique au monde d’aujourd’hui auquel nous sommes
envoyés (cf. C 10).

CONCLUSION

Le charisme demeure un don 2 accueillir et a faire
fructifier. Il est une grace a demander. Comme les Apotres
aprés U'Ascension du Christ, VEglise doit se réunir dans le
Cénacle ‘avec Marie la Mére de [ésus’ pour implorer I'Esprit et
obtenir force et courage pour accomplir le mandat missionnaire.
Nous aussi, bien plus que les Apétres, nous avons besoin d'étre
transformés et conduits par I'Esprit (23). Dans cette priere
d’invocation de I'Esprit Saint s’unissent 4 nous les Oblats du
ciel et en parncuher Eugeéne de Mazenod, qu’avec toute
I'Eglise nous vénérons comme saint et notre intercesseur.

NOTES

(1) Cf. Avant-Propos des Constitutions et Régles, Rome 1992.

(2) Lettre au P. Honorat, le 2 septembre 1851, dans Ecrits oblats 1,
t.2.p.25.

(3) Constitutions et Régles. Préface.

(4) Constitutions et Régles 1853, Chapitre 3, XIX.

(5) Lettre au P. Guibert, le 29 ]ulllet 1830, dans Ecrits oblats It
7, pp. 206-207.

(6) Lettre au P. Tempier, le 22 aofit 1817, dans Ecrizs oblats 1, t. 6,
p. 38.

(7) Lettre au P. Tempier, le 15 aotit 1822, dans Ecrits oblats 1, t. 6,
pp. 98-99.

136



(8) Lettre circulaire du 2 aotit 1853, dans Ecrits oblats 1, t, 12, pp.
183-184.

(9) F Ciardi, o.m.i., I Fondatori, uomini dello Spirito, Citta nuova
1982, p. 346.

(10) Cf. plus haut, chapitre VI, pp. 90 et ss.

(11) Notes de retraite 1824, dans Ecrits oblats 1, t. 15, p. 205.
(12) Lettre au P. Mille, le 25 janvier 1831, dans Ecrits oblats 1, t. 8,
p- 12. , ’
(13) Lettre au P. Baret, le 4 janvier 1856, dans Ecrits oblats 1, t. 12,
p. 1.
(14) Lettre au P. Mouchette, le 24 avril 1855, dans Ecrits oblats 1,
t. 11. p. 266. )

(15) Lettre au P. Mouchette, le 2 décembre 1854, dans Ecrits
oblats 1, t. 11, p. 254.

(16) Ibid; p. 253-254.

(17) Lettre au P. Courtes, le 22 juillet 1828, dans Ecrits oblats 1, t.
7,p. 167.

(18) Lettre au P. Lacombe, le 6 mars 1857, dans Ecrits oblats 1, t.
2, p. 148. \

(19) Retraite 1-11 décembre 1811, dans Ecrits oblats 1, t. 14, p.
254. Reprise dans le manuel La priére oblate, p. 77.

(20) Manuel La priére oblate, pp. 77-78..

(21) Mutuae relationes, n. 11

(22) Cf.CC5et7

(24) Redemptoris missio, n. 92.

137



X

VITA CONSECRATA ET LES OBLATS
1997 '

La dixiéme lettre que je vous adresse, a vous, Oblats en
formation premiére est consacrée 4 un document récent qui
nous concerne tous de prés. Il s’agit de lexhortation
apostolique post-synodale Vita Consecrata du Saint-Pére
~Jean-Paul I, qui est adressée a toute I'Eglise et en
particulier aux personnes consacrées. Elle porte la date du
25 mars 1996.

Ce document est le résultat des échanges et des
réflexions de I’Eglise a 'occasion du Synode des Evéques
sur la vie consacrée, qui s’est tenu en octobre 1994. En tant
que secrétaire spécial de cette Assemblée synodale des
Evéques, je reconnais la fidélité non seulement aux
Propositions finales, mais aussi aux travaux des groupes
linguistiques et aux interventions les plus significatives du
Synode; il refléte aussi la réflexion préparatoire dont
quelques congrés internationaux furent le point culminant.
Ce document est complémentaire des exhortations post-
synodales précédentes, Christifideles Laici sur la vocation et
la mission des laics dans ’Eglise et dans le monde (1988) et
Pastores dabo vobis sur la formation des prétres dans la
situation actuelle (1992). Avec ces trois documents
s’explicite I'identité des divers états de vie, leur mission et
leur vocation spécifique dans I’Eglise (cf. VC 4, 16, 31, 32).

Par cette lettre je vous invite aujourd’hui a étudier
cette exhortation, pour mieux comprendre notre vie
religieuse apostolique (cf. VC 9), qui est une des multiples
formes de la vie consacrée (cf. VC 4-12, 32). Afin de
- faciliter cette méditation personnelle et communautaire,

138



aprés quatre rappels généraux, je soulignerai certaines
consonances du document avec la tradition oblate.

I — ASPECTS GENERAUX

Lexhortation apostolique est un traité sur la Vie
consacrée. Il ne faut donc pas s’étonner de sa longueur.
Aprés une introduction qui décrit les formes et catégories
variées de la vie consacrée, le premier chapitre en rappelle et
en développe les sources christologiques et trinitaires, le
second traite de la vie consacrée comme sighe de communion
dans I'Eglise particuliérement a travers la vie fraternelle, le
troisitme en développe la dimension missionnaire. Est ainsi
retenue une division désormais classique, décrivant I'identité
chrétienne comme mystére, communion et mission, déja
développée dans Christifideles Laici.

Perspective trinitaire

Suivre le Christ de prés et de maniére radicale constitue
le cceur de la vie consacrée. La théologie I'avait toujours
souligné. Ce qui dans ce document est plus original est son
fondement trinitaire, grace auquel la vie consacrée devient
confessio Trinitatis, comme s'intitule le premier chapitre. Le
Concile Vatican II avait indiqué la vie trinitaitre comme
fondement de la vie de I'Eglise (cf. LG 1-9) et comme source
de la mission (cf. AG 1-5). Maintenant cette exhortation
postsynodale situe la vie consacrée dans le contexte de la
Trinité méme, complétant ainsi la réflexion théologique du
Concile et P'appliquant 2 un état particulier de la vie chré-
tienne. La communion trinitaire est évoquée non seulement
en rapport 2 la vie consacrée en général (cf. VC 17-21), mais
aussi relation avec chaque charisme spécifique (cf. VC 36).
Les conseils évangéliques sont un don de la Trinité et un reflet

139



de la vie trinitaire selon I'expérience méme de Jésus Christ (cf.
VC 20-21)). La vie consacrée imite de plus prés et représente
continuellement dans I'Eglise, grice a I'élan donné par I'Esprit
Saint, la forme de vie que [ésus, premier consacré et premier
missionnaire du Pére pour son Royaume, a embrassée et
proposée aux disciples qui le suivaient... La vie consacrée
constitue en vérité une mémoire vivante du mode d’existence et
d’action de Jésus comme Verbe incarné par rapport a son Pére et
a ses fréres (VC 22). La perspective trinitaire par conséquent
met en relief la communion et la charité, comme principe
d’animation, fondement et modalité des rapports mutuels (cf.
VC 41-42, 47, 49-51) et de de la mission dans le monde (cf.
VC24,72,75).

Au coeur de I'Eglise

La vie consacrée, dans I'Eglise, n’est pas une réalité
isolée et marginale. Elle est placée au coeur méme de I'Eglise...
Elle appartient d sa vie, d sa sainteté et a sa mission (VC 3). En
référence a la Constitution conciliaire (cf. LG 44), il est
souligné que la profession des conseils évangéliques appartient
indiscutablement @ la vie et i la sainteté de 'Eglise (cf. VC
29). Cela signifie que la vie consacrée, présente des les origines,
ne pourra jamais faire défaut d I'Eglise, en tant qu’élément
constituant et irremplacable qui en exprime la nature méme.
Clest évident du seul fait que la profession des conseils
évangéliques est intimement liée au mystére du Christ, car elle
a pour mission de rendre présente en quelque sorte la forme de
vie que le Christ a choisie, en montrant qu’elle est une valeur
absolue et eschatologique (..) La conception d'une Eglise
composée uniquement de ministres sacrés et de laics ne
correspond pas aux intentions de son divin fondateur telles
gu’elles apparaissent dans les Evangiles et les autres écrits du
Nowuveau Testament (VC 29; cf. 63, 105). Ce qui signifie que
la vie consacrée est une structure essentielle de 'Eglise.

140



La vie consacrée est un des trois états de vie dans
I'Eglise. Mémze si ces différentes catégories sont la manifestation
de l'unigue mystére du Christ, les laics ont comme caractéristi-
que propre, mais non exclusive, la sécularité, les pasteurs, la
charge du ministére, les consacrés, la conformation spéciale au
Christ chaste, pauvre et obéissant. (VC 31; cf. 16). Au cours de
ces derniéres années, il a paru nécessaire de mieux expliguer
Videntité des différents états de vie, leur vocation et leur mission
spécifique dans 'Eglise. (...) Ceux-ci seront d’autant plus utiles a
U'Eglise et a sa mission que ['on respectera davantage leur
identité (VC 4, 5). La communion avec les autres se réalise
aussi bien dans le partage de ce qui est commun que de ce qui
est spécifiquement divers (cf. VC 30-33, 50-51, 54-56, 74).

La vie consacrée est un don de Dieu fait a 'Eglise (cf.
VC 3, 105). Le peuple chrétien continue de compter sur elle (cf.
VC 3). La vie de I'Eglise et la société elle-méme ont besoin de
personnes capables de se consacrer totalement & Dieu et aux
autres pour l'amour de Dieu. L'Eglise ne peut absolument pas
renoncer d la vie consacrée, parce que celle-ci exprime de ma-
niére éloguente son intime nature sponsale. En elle l'annonce
de I'Evangile au monde entier trouve un nouvel élan et une
énergie nouvelle (VC 105). Clest pour cela que I'Eglise veut
engager tous ses membres 2 la soutenir (cf. VC 3, 13, 69, 106-
108). Mais les premiers acteurs de son renouveau, de son
rayonnement, de sa croissance en nombre et de sa diffusion
sont les personnes consacrées elles-mémes (cf. VC 13, 109-
110). L'Eglise fait confiance 2 leur réponse généreuse (cf. VC
3, 29, 40, 63) et a la force de I'Esprit qui reste toujours
Pinspirateur et le soutien de la vie consacrée dans I'Eglise (cf.

VC5, 19).

En pélerinage dans I'histoire

La vie consacrée chemine dans l’histoire, elle prend
forme selon les exigences et les changements des temps, elle

141



subit les contrecoups des événements humains. Le
cheminement dans I’histoire explique en partie aussi que les
formes de Vie consacrée se sont multipliées et que les
Instituts sont trés nombreux. Comment ne pas faire mémoire
avec reconnaissance envers U'Esprit de I'abondance des formes
bistoriques de vie consacrée suscitées par Lui et présentes
aufourd’bui dans le tissu ecclésial? (NC 5). Dans cette
perspective commune d toute la vie consacrée, on peut
distinguer des voies différentes mais complémentaires” (NC 32)
qui manifestent des aspects du mystére et du ministére de
Jésus Christ. Si aucun des Instituts ne peut prétendre a la
pérennité, la vie consacrée n'en continuera pas moins a nourrir
parmi les fidéles la réponse de l'amour envers Dieu et envers
les fréres. Pour cela il est nécessaire de distinguer entre le
destin historigue d'un Institut déterminé ou d'une forme de vie
consacrée et la mission ecclésiale de la vie consacrée comme
telle. Le premier peut se transformer a cause des changements
diis aux circonstance, la seconde est appelée a durer (NC 63).
Les difficultés que rencontrent actuellement un certain
nombre d'Instituts dans plusieurs régions du monde ne
dotvent pas amener i mettre en doute le fait que la profession
des conseils évangéliques est une partie intégrante de la vie de
UEglise, @ laquelle elle donne un élan précieux pour une
cobérence évangélique toujours plus grande. Dans ['bistoire
on pourra rencontrer par la suite des formes différentes, mais
sans changement de la nature d’un choix qui s’exprime dans
le radicalisme du don de soi par amour du Seigneur [ésus et,
en lui, de chaque membre de la famille humaine (VC 3).
Parmi les problémes actuels évoqués par I'exhortation, on
constate la diminution des vocations dans certains pays et
une augmentation en d’autres, parfois dépourvus de
structures et de moyens (cf. VC 2, 3, 64), la disparition
probable d’Instituts dont 'apport a la vie de 'Eglise a été
important (cf. VC 63), le nombre considérable d’anciens
dans certaines zones (cf. VC 44), le besoin de réorganiser

1A
144



les ceuvres et d’aboutir 4 des choix qui soient des réponses
aux défis d’aujourd’hui (cf. VC 63, 73, 81, 87), les
tentations et les défis du monde actuel (cf. VC 38). Tout
cela ne doit pas étre cause de découragement, mais de
fidélité créatrice et porteuse de renouveau.

Fidélité créatrice au charisme fondateur

Ces derniéres années, pour indiquer la particularité et
Pidentité des diverses formes de vie consacrée, on se sert de la
catégorie théologique de charisme (cf. VC 32, 36, 37, 48). Par
ce terme se trouve désignée I'intégralité des aspects d’une
“famille de consacrés” particuliére, tels que le type de spiri-
tualité, de vie fraternelle, de contribution missionnaire, etc.
On parle parfois de caractére propre (cf. VC 48, 52), de
nature propre de I'Institut (cf. VC 45), d’esprit spécial (cf. VC
48). Celui-ci peut étre partagé avec les laics (cf. VC 54-56).

Les membres d’un Institut doivent étre fidéles a son
charisme propre, car celui-ci est don transmis pour le bien de
V'Eglise. I/ est avant tout demandé d’étre fidéle au charisme
fondateur et au patrimoine spirituel ensuite constitué dans
chaque Institut. Cette fidélité a l'inspiration des fondateurs et
des fondatrices, don de I'Esprit Saint, permet précisément de
retrouver et de revivre avec ferveur les éléments essentiels de la
vie consacrée (NC 36). Les Instituts sont donc invités a
retrouver avec courage ['esprit entreprenant, l'inventivité et la
sainteté des fondateurs et des fondatrices, en réponse aux
‘signes des temps’ qui apparaissent dans le monde actuel. Il
s'agit 1a surtout d'un appel a persévérer sur la voie de la
sainteté, a4 travers les difficultés matérielles et spirituelles
rencontrées dans les vicissitudes quotidiennes, mais c'est aussi
un appel d acquérir une bonne compétence dans son travail et d
garder une fidélité dynamique dans sa mission, en adaptant
lorsque c’est nécessaire les modalités aux situations nouvelles
et aux besoins différents, en pleine docilité @ linspiration

143



~

divine et au discernement ecclésial. En tout cas, il faut rester
fermement convaincu que chercher @ se conformer toujours
plus pleinement au Seigneur, c’est la condition d'authenticité
de tout remouveau qui veut rester fidéle a U'inspiration des
origines (VC 37).

Cette fidélité créatrice doit étre conservée par
I'Tnstitut, mais elle doit étre aussi poursuivie et relancée par
chaque membre dans les différentes phases de sa vie (cf. VC
70), en assurant la progression des diverses dimensions de
son existence, y compris la dimension charismatique. Du
point de vue du charisme enfin, les autres exigences se
trouvent réunies, comme en une synthése qui demande un
approfondissement continuel de la consécration particuliére
dans ses différentes composantes, apostoliques, mais aussi
ascétiques et mystiques. Cela comporte pour tous les membres
une étude assidue de l'esprit de ['Institut d’appartenance, de
son bistoire et de sa mission, pour mieux [assimiler
personnellement et en communauté (VC 71).

II — CONSONANCES OBLATES

La lecture de Iexhortation apostolique a fait surgir
dans mon esprit un grand nombre de valeurs fondamentales
de notre charisme oblat, qui trouvent confirmation et
approfondissement dans ce document postsynodal. J’en
indique quelques-unes en rappelant d’abord I'expérience
du Fondateur, puis des passages du document, avec le
renvoi aux Constitutions et Regles pour aider a approfondIr
les différents thémes.

La suite du Christ

Lexpérience du Christ Sauveur et Evangélisateur a
flluminé et dynamisé la vie d’Eugéne de Mazenod. Sa

144



spiritualité et sa missiologie sont avant tout christocentriques.
Devenir d’autres Jésus Christ, étre coopérateurs du Sauveur,
enseigner qui est le Christ, sont des convictions et des mots
d’ordre fondamentaux transmis par lui aux Oblats. Les divers
aspects du charisme mazenodien se comprennent et se vivent
seulement s’il y a une passion personnelle pour le Christ

L’exhortation développe un bon nombre de ces
aspects, qui deviennent pour nous inspiration. Dans
I'’horizon trinitaire, la suite du Christ acquiert encore plus
de relief. L'icone de Jésus transfiguré illumine la nature et
les exigences de la vie consacrée (cf. VC 14-16, 23-28, 29,
35, 40). Le Christ est le modéle et le fondement de la vie
consacrée (cf. VC 9, 22, 25; cf. CC 12, 19, 24), parce que, le
premier, il a vécu lui-méme cette forme de vie, la confiant a
ceux qu’il a a appelés (cf. VC 111), pour qu’ils la rendent
constamment visible (cf. VC 109). Sa forme de vie chaste,
pauvre et obéissante apparait comme le mode le plus radical
de vivre I'Evangile sur cette terre, un mode pour ainsi dire
divin, parce qu'il a été embrassé par lui, 'Homme-Dieu, afin
d’exprimer sa relation de Fils unique avec le Pére et avec
UEsprit Saint. Tel est le motif pour lequel, dans la tradition
chrétienne, on a toujours parlé de I'excellence objective de la
vie consacrée (VC 18). Le but fondamental des conseils
évangéliques est de rendre conforme au Christ. En se
laissant guider par ['Esprit pour avancer constamment sur un
chemin de purification, ils deviennent, jour aprés jour, des
personnes christiformes, prolongement dans ['bistoire d’une
présence spéciale du Seigneur ressuscité (VC 19).

La suite du Christ comporte un engagement total pour
vivre en intimité avec lui et le suitvre on qu'il aille...
s'identifier a lui, en ayant les mémes sentiments et la méme
forme de vie (VC 18; cf. CC 2, 4, 31). 1l faut armer dans le
cceur du Christ (VC 75; cf. R 12). Dans la suite du Christ et
dans la mission, nous sommes ses coopérateurs (cf. VC 25,
36,72; cf. CC 1,2, 33, 63). Pour cela il faut se configurer au

145



Christ (cf. VC 93, 95; cf. CC 2, 4), se regarder en lui comme
en un miroir (cf. VC 9), pour étre signe de lui dans le
monde, mémoire vivante de son mode d’étre et d’agir (cf.
VC 2, 25; CC 15, 37). Vous pouvez et vous devez dire non
seulement que vous étes du Christ, mais que vous étes
devenus le Christ (VC 109). C’est comme I’écho de ce que le
Fondateur écrivait dans la premiére Regle que le but de
toute notre vie est de devenir d’autres Jésus Christ.

Lévangélisation

L’annonce de la Bonne Nouvelle est au centre de notre
activité missionnaire, aussi bien sous la forme de
réévangélisation des chrétiens abandonnés que sous celle de
la premiére évangélisation. Les Oblats ont été fondés pour
la réévangélisation des communautés chrétiennes du midi
de la France; ils ont connu une expansion rapide et un
approfondissement de leur charisme avec la mission ad
gentes. Pour Eugeéne, la foi se transmet 2 travers 'annonce.
Pour lui la communauté se construit et se renouvelle a
travers [’évangélisation.

Vita Consecrata invite les consacrés a la premiére
évangélisation, c’est-a-dire 2 annoncer le Christ aux nations,
en gagnant toutes les extrémités de la terre (cf. VC 77-78;
C5) et a la nouvelle évangélisation de ceux qui connaissent
déja le Christ (cf. VC 81), soulignant que lannonce du
Christ a, en permanence, la priorité dans la mission de
PEglise (VC 79; cf. C 7). Pour cela il faut audace et fidélité
créative (cf. VC 37, 73; C 8) pour lire les signes des temps et
surtout répondre aux nouveaux défis (cf. VC 73, 81; C 8).
Sont aussi indiqués les nouvelles exigences de
I'inculturation (cf. VC 88, 98; CC 7, 104), de ’cecuménisme
et du dialogue (cf. VC 100-104); C 6) et les nouveaux
aréopages a évangéliser (cf. VC 73, 81, 87-92).

Notre influence missionnaire ne se réduit pas cependant

ok
N
N



a laction apostolique, pourtant nécessaire et urgente,
toujours 2 évaluer et a relancer. La vie religieuse sera d’autant
plus apostolique que le don de soi au Seigneur sera plus
intérieur, la forme communautaire d existence plus fraternelle,
Vengagement dans la mission spécifique de Ulnstitut plus
ardent (NC 72; cf. C 37).

Les pauvres sont évangélisés

L’amour préférentiel pour les pauvres a caractérisé le
zéle et ’activité missionnaire et épiscopale de saint Eugéne.
Bien qu’il ne se soit pas limité a une classe sociale et qu’il
accordait la priorité a 'annonce, ses choix sont allés aux
pauvres, qui étaient “les dmes les plus abandonnées.” 1l
était tout disposé a les accueillir, 2 les écouter, a aller a leur
rencontre et a leur rendre ses services de pasteur.

L'exhortation apostolique souligne 'amour préférentiel
des pauvres qui doit caractériser 'engagement des consacrés.
Loption pour les pauvres se situe dans la logique méme de
Lamour vécu selon le Christ (cf. VC 82; CC 5, 89). La
pauvreté évangélique s’accompagnera naturellement de I'amour
préférentiel pour les pauvres et il se manifestera tout spéciale-
ment par le partage des conditions de vie des plus déshérités
(VC 90; CC 20-21). Promouvoir la justice constitue une
conséquence de cet amour évangélique. Parmi les différents
domaines on peut s’exercer la charité, celui qui manifeste au
monde @ un titre spécial Lamour jusqu’au bout est certaine-
ment, en notre temps, celui de I'annonce passionnée de [ésus
Christ d ceux qui ne le connaissent pas encore, a ceux qui l'ont
oublié et, de maniére préférentielle, aux pauvres (NC75; C5).

La vie communautaire

La vie ensemble, en fréres, pour réaliser la mission
évangélisatrice d’une maniére efficace et crédible a été une

147



orientation ferme de saint Eugéne dés le début de la
fondation et durant tout le laps de temps o il fut Supérieur
général. La vie communautaire est soutien réciproque dans
la sainteté, elle est vie de famille fraternelle, elle est
préparation a I’apostolat, comme elle est témoignage de
I’Evangile authentiquement vécu. Caractérisée par la
régularité et encore plus par la charité, elle se modele sur
celle de Jésus avec les Apbtres et sur celle de la commu-
nauté chrétienne primitive,

Ces modéles et ces idéaux de la vie communautaire se
retrouvent dans I’exhortation postsynodale (cf. 41-42, 45; C
3), qui y ajoute la dimension trinitaire et ecclésiale. Parnsi
les disciples aussi il n'y a pas d'unité vraie sans cet amour
mutuel inconditionnel, qui demande d’étre disposé a servir
sans mesure, disponible pour accueillir l'autre comme il est,
sans le juger, capable de pardonner méme soixante-dix fois
sept fois. Pour les personnes consacrées, unies en un seul
coeur et une seule dme, grice a cet amour répandu dans les
ceeurs par UEsprit Saint, cela devient une exigence intéricure
de mettre tout en commun, les biens matériels et les
expériences spirituelles, les talents et les inspirations, de
méme que les idéaux apostoliques et le service caritatif (VC
42; cf. CC 3, 39, 40).

Le témoignage et la joie doivent caractériser les
communautés (cf. VC 45; C 41), qui sont apostoliques de
par elles-mémes et non seulement de par les activités
qu’elles accomplissent (cf. VC 72; C 37). La vie fraternelle,
comprise comme une vie partagée dans l'amour, est un signe
expressif de la communion ecclésiale (NC 42), un lieu
théologal on l'on peut faire [expérience de la présence
mystique du Seigneur ressuscité (ib; cf. C 3). Insérées dans les
sociétés de ce monde — des sociétés souvent traversées de
passions et d'intéréts conflictuels, aspirant @ l'unité, mais
incertaines sur les voies @ prendre — les communautés de vie
consacrée, on se rencontrent comme des fréres et des sceurs

148



des personnes d'dges, de langues et de cultures divers, se
situent comme des signes d'un dialogue toujours possible et
d’une communion capable d’harmoniser toutes les dzﬁ[erences

(VC51; cf TCA 5-7).

Lappel @ la sainteté

La conversion du Vendredi saint a été pour Eugéne
plus un ferme propos de devenir saint qu'un changement
d’ordre moral. Le chemin de sainteté s’alliait a un
engagement de toute sa vie, 4 un pressant appel a ses
compagnons. “Soyez saints” fut une consigne constante
pour lui et pour les Oblats. Les veeux religieux ont été pris
en considération comme un engagement et une aide afin de
réaliser cet idéal: 'identification au Christ.

Lexhortation Vita Consecrata revient avec force sur cet -
appel-devoir. La sainteté est le grand défi d’aujourd’hui pour
les consactés; elle constitue le témoignage prophétique
majeur pour notre temps (cf. VC 84-95). I'Eglise a toujours
vu dans la profession des conseils évangéliques une voie
privilégiée vers la sainteté (VC 35). La profession et la
pratique des conseils évangéliques en sont les voies concrétes
(cf. VC 20-22, 35, 87-93; CC 11-29). Elles sont aussi les
sources du témoignage et du prophétisme évangélique (cf.
VC 25, 76, 84-94: CC 15, 16, 21, 25). La fidélité au charisme
et au fondateur est surtout un appel a persévérer sur la voie de
la sainteté, a travers les difficultés matérielles et spirituelles
rencontrées dans les vicissitudes quotidiennes (VC 37). Le
chemin de sainteté exige un don total jusqu’au martyre (cf
VC 24, 38, 86; Préface des CC et RR).

Dans la sainteté chrétienne le religieux ne perd jamais
de vue que sa vie est ressemblance progressive au Christ (cf.
VC 22,35-38, 72, 76, 77; CC 2, 4). Tendre vers la sainteté,
voild en bref le programme de toute vie consacrée, également
dans la perspective de son renouveau au seuil du troisiéme

149



millénaire. Le point de départ de ce programme se trouve dans
le fait de tout quitter pour le Christ, Le préférant a tout, afin de
pouvoir participer pleinement au Mystére pascal. (...) De cette
option prioritaire, développée dans ['engagement personnel et
communautaire, dépendent la fécondité apostolique, la
générosité dans lamour pour les pauvres, ainsi que la capacité
de faire naitre des vocations dans les nouvelles générations.
Cest précisément la qualité spirituelle de la vie consacrée gui
peut ébranler les personnes de notre temps, elles aussi assoiffées
de valeurs absolues, et devenir un témoignage attirant (VC 93).

Les consacrés, non seulement doivent s’appliquer a
devenir saints, mais doivent promouvoir la sainteté chez tous
les chrétiens. Cela fait partie de leur role dans 'Eglise (cf. VC
33, 35-39, 103). Awjourd’bhui plus que jamais, il est
indispensable que les personnes consacrées renouvellent leur
engagement dans la sainteté pour aider et soutenir en tout
chrétien la recherche de la perfection. (...) En effet les personnes
consacrées, par leur étre le plus profond, se situent dans le
dynamisme de I'Eglise assoiffée de I Absolu de Dieu, appelée i
la sainteté. Cest de cette sainteté qu’elles témoignent. Le fart
que tous sotent appelés i devenir des saints ne peut que stimuler
davantage ceux qui, en raison de leur choix de vie, ont la
mission de rappeler aux autres cet appel (VC 39; cf. 103). Clest
ce que, de plus en plus, nous demandent les laics, surtout
ceux qui veulent s’associer a notre charisme (cf. VC 54-56; RR
27-28). La vie spirituelle doit donc étre en premiére place dans
le projet des familles de vie comsacrée, en sorte que tous les
Instituts et toutes les communautés se présentent comme des
écoles de spiritualité évangélique authentiqgue (NC 93).

Unité de vie

Lunité de vie est 'expression de la croissance intégrale
et de la maturité dans le Christ. Eugéne a lutté, surtout dans
ses premiéres années de ministére, pour parvenir a un

185N
LU



équilibre entre apostolat et priere. Pour nous aussi, il faut
une application constante pour grandir dans cette
harmonie, qui se réalise dans notre union au Christ.

Parlant de la vie religieuse apostolique, 'exhortation
affirme : Les religieux et les religieuses doivent continuer a
prendre le Christ Seigneur pour modele, d toute époque,
nourrissant dans la priére une profonde communion de
sentiments avec Lui, afin que toute leur vie soit animée d’'un
esprit apostolique et que toute leur action apostolique soit
pénétrée de contemplation (VC 9). Lunité de vie dans le

- Christ s’exprime 2 trois niveaux :

- Avant tout lu vie consacrée manifeste l'unité du
commandement de U'amour, dans le lien indissoluble entre
Lamour de Dieu et U'amour du prochain (VC 5; cf. 63, 67, 76-
77, 84).

- Elle s’exprime ensuite dans l'unité entre action et
contemplation. Les Instituts engagés dans les diverses formes
de service apostolique doivent cultiver une solide spiritualité
de laction, en voyant Dieu en toute chose et toute chose en
Dieu. (..) ]ésus lui-méme nous a parfaitement montré
comment on peut unir la communion avec le Pére et une vie
active intense. Sans une constante recherche de cette unité, le
risque de [effondrement intérieur, du désarroi, du
découragement est continuellement présent. L'union étroite
entre contemplation et action permettra, aujourd’hui comme
hier, de faire face aux missions les plus difficiles (NC 74; cf. 9,
36,75, 82).

- Il y a enfin l'unité entre consécration et mission :
Ceux que Dieu appelle i la suite de Jésus sont eux aussi
consacrés et envoyés dans le monde pour imiter son exemple
et poursutvre sa mission. (...) La vie religieuse sera donc
d'autant plus apostolique que le don de soi au Seigneur Jésus
sera plus intérieur, la forme communautaire d’existence plus
fraternelle, 'engagement dans la mission spécifique de
UInstitut plus ardent (VC 72). Nos Constitutions et Regles

151



indiquent diverses modalités pour grandir dans Pamitié
avec le Christ et par 12 réaliser I'unité de vie (cf. CC 56, 31-
35,37, 69).

Lamour pour I'Eglise

Chez saint Eugene le sens de I'Eglise fut vif dés sa
jeunesse. Par amour pour I'Eglise abandonnée, il opta pour
la vie sacerdotale et ensuite le ministére des missions. Dés
les débuts de I'Institut, il proposa a ses compagnons I'idéal
de P'Eglise, héritage et épouse du Christ, qui appelle au
secours pour remédier aux maux qui l'affligent. La vue de
ces désordres a touché le cceur de quelques prétres @ qui la
gloire de Dieu est chére, qui aiment I'Eglise et qui voudraient
se sacrifier, s'il le fallait, pour le salut des dmes (Préface).
Pendant sa vie les difficultés avec des personnes et des
institutions de I’Eglise furent des occasions pour grandir
dans P'obéissance et dans I'amour pour elle, parce qu’“on
ne peut pas séparer I'Eglise du Christ”.

Parlant de la fidélité a I'Eglise, I'exhortation aurait pu
indiquer I'exemple de saint Eugéne. A lui certainement
s’applique ce qui est dit en général. Les fondateurs et les
fondatrices font toujours preuve d’un vif sens de I'Eglise, qui
se manifeste par leur pleine participation d la vie ecclésiale
dans toutes ses dimensions et par leur prompte obéissance
aux Pasteurs, spécialement au Pontife romain (NC 46).
Ladhésion d’esprit et de cceur au magistére est vivement
demandée (VC 46, C 27) et on accorde un soin particulier
au lien de communion avec le successeur de Pierre dans
son ministére d’unité et d’universalité (cf. VC 47; C 27). A
cela s’ajoute I'insertion effective et coordonnée dans I’Eglise
particuliere, aidée par un constant dialogue (cf. VC 49-50,
74; C 6, 12).

Dans une Eglise qui est essentiellement mystére de
communion (NC 41), la vie fraternelle, comprise comme une

152



vie partagée dans [amour, est un signe expressif de la
communion ecclésiale (NC 42; C 12). Aux personnes
consacrées, il est demandé d'étre vraiment expertes en
communion et d'en pratiquer la spiritualité, comme témoins
et artisans du projet de communion, qui est au sommet de
Uhistoire de I’homme selon Dieu. Le sens de la communion
ecclésiale, qui devient une spiritualité de la communion,
encourage une fagon de penser, de parler et d'agir qui fait
progresser I Eglzve en profondeur et en extension (VC 46). La
vie consacrée grandit dans 'Eglise et contribue 2 sa vie et a
sa mission avec une fidélité créatrice au charisme recu de
PEsprit (cf. VC 29-33, 35-39). Lapport spécifique a 'Eglise
se réalise en vivant avec fidélité et souci de créativité le
charisme de I'Institut particulier que chaque église locale
doit respecter et favoriser (cf. VC 3, 348-49; CC 5-7).

La charité, axe de notre vie

A partir d'un caractére naturellement extraverti, la
grice a développé en Eugéne un amour ardent pour le
Seigneur, une charité vive a 1’égard de ses confréres.
religieux et une passion doublée d’un esprit d’entreprise
pour les dmes dans le besoin. Il transmit tout cela a ses
Oblats comme un bien et un esprit de famille. Cela
demeure évident dans son testament: parmi vous la charité
et au dehors le zéle.

La charité est a la fois expression de la vie trinitaire et
participation a cette vie. La vie consacrée ne peut étre que
réponse a 'amour de Dieu (cf. VC 17; C 14). C’est I'Esprit
qui suscite le désir d’une réponse totale; C'est Lui qui
accompagne la croissance de ce désir, portant d son terme la
réponse affirmative et soutenant ensuite son exécution fidele;
c'est Lui qui forme et faconne [lesprit de ceux qui sont
appelés, en les configurant au Christ chaste, pauvre et
obéissant, et en les poussant a faire leur sa mission (VC 19, C

153



12). Les conseils évangéliques sont comme une icone de la
vie trinitaire qui est amour (cf. VC 21). La vie consacrée
refléte cette splendeur de 'amour, parce gu’elle fait profession,
par sa fidélité au mystere du Calvaire, de croire ¢ I'amour du
Pére, du Fils et de I'Esprit Saint (VC 24; f. CC 12, 14-16, 21,
24,29).

La charité se concrétise dans la vie fraternelle, qui
trouve d’une part sa source dans la vie trinitaire (cf. VC 41)
et d’autre part son modeéle dans le Christ qui s’est donné
jusqu’au sacrifice supréme de la Croix. Parmi les disciples
aussi, il n’y a pas d'unité vraie sans cet amour mutuel
inconditionnel (NC 42). Afin de présenter i ['bumanité
d’aujourd’bui son vrai visage, I'Eglise a réellement besoin de
telles communautés fraternelles qui, par leur existence méme,
représentent une contribution d la nouvelle évangélisation,
parce qu’elles montrent de facon concréte les fruits du
commandement nouveay (NC 45; cf. 85, TCA 14-18).

La vie consacrée est manifestation de l'amour de Dieu
dans le monde comme dit le titre du chapitre II1. La mission
est fruit de la charité. Elle est possible seulement si 'on aime
avec le cceur du Christ. Sans cesse il appelle a lui de nouveaux
disciples, hommes et femmes, pour leur communiquer, grice a
Peffusion de I'Esprit, l'agapé divine, sa fagon d’aimer, et pour
les pousser ainsi a servir les autres dans U'humble don d’eux-
mémes, loin des calculs intéressés (NVC 75). Dans l'ceuvre du
salut, en effet, tout vient de la participation d l'agapé divine.
(...) La vie consacrée montre avec éloquence que plus on vit
dans le Christ, mieux on peut le servir dans les autres, en se
portant jusqu’aux avant-postes de la mission et en prenant les
plus grands risques (VC 76; cf. C 37).

Moyens de croissance

Eugéne de Mazenod a été un homme pratique. Il a eu
recours a des moyens concrets pour vivre ses engagements

154



chrétiens, religieux, sacerdotaux et centrer toute sa vie sur
le Christ. Toute sa vie il a été fidéle a la lecture méditée de
la Parole de Dieu. L'Eucharistie, comme sacrifice liturgique
et comme présence réelle, a été au centre de sa priére et de
la communion constante avec ses missionnaires. Il a cherché
'union avec Dieu dans ses rencontres et dans son apostolat.
Il a su transmettre ses convictions et son expérience a ses
Oblats, les inscrivant dans la Reégle.

Lexhortation postsynodale rappelle 'importance des
moyens traditionnels de la vie chrétienne et religieuse. La
Parole de Dieu est la premiére source de toute spiritualité
chrétienne. Elle nourrit une relation personnelle avec le Dieu
vivant et avec sa volonté salvifigue et sanctifiante (NC 94; cf.
CC 31, 33). La lectio divina est trés vivement recommandée
(cf 73, 81, 85, 94), voire, exigée par la mission
d’aujourd’hui. Pour répondre efficacement aux grands défis
lancés par Ubistoire contemporaine i la nouvelle évangé-
lisation, il est avant tout nécessaire que la vie consacrée se
laisse continuellement interpeller par la Parole révélée et par
les signes des temps (VC 81).

La priére personnelle et communautaire trouve son
sommet dans la liturgie, qui unit au Seigneur et a I'Eglise.
Pour entretenir réellement la communion avec le Seigneur, la
sainte liturgie est sans aucun doute un moyen fondamental,
spécialement la célébration de I'Eucharistie et la liturgie des
heures (VC 95; cf. 38, 42). Les mémes paragraphes soulignent
aussi le sacrement de la réconciliation, la direction spirituelle,
le saint Rosaire, comme le font nos Constitutions (cf. CC 33,
36, 490). Tout cela vécu au moyen d’une discipline per-
sonnelle (cf. VC 38; C 4) et la fidelit¢é a2 un rythme
communautaire (cf. VC 42; C 38).

Parmi les moyens de renouveau on rappelle les
Constitutions et Regles, dans lesquelles un itinéraire est tracé
pour la sequela Christi, correspondant & un charisme propre
authentifié par I'Eglise. Une plus grande prise en considération

155



de la Régle ne manguera pas de donner aux personnes
consacrées des critéres siirs pour chercher les formes appropriées
d'un témoignage qui réponde aux exigences de I'époque sans
s’éloigner de I'inspiration initiale (VC 37).

Marie

La dévotion a la Vierge a accompagné la vie et
I'apostolat d’Eugéne et de la Congrégation. Marie a con-
firmé et soutenu leur chemin surtout dans les moments
importants et délicats de leur histoire. Elle est tout 2 la fois
compagne, patronne, mére et modéle des missionnaires
Oblats, qui se consacrent 2 Dieu par la médiation et a
I'exemple de Marie.

Lexhortation fait référence 2 Marie 2 de nombreuses
reprises. La Vierge Marie est modele de consécration et de
sequela, d’accueil sponsal et de maternité miséricordieuse et
féconde (cf. VC 18, 23, 28, 34; CC 10, 13, 36, 46). En outre,
on ne peut nier que la pratique des conseils constitue une
maniére particuliérement intime et féconde de prendre part
aussi @ la mission du Christ, @ l'exemple de Marie de
Nazareth, premiére disciple qui accepta de se mettre au service
du dessein de Dieu par le don total d’ellle-méme (VC 18; cf.
C 10, 46). Lexhortation se conclut par une invocation a la
Vierge Marie (cf. VC 112).

Formation indispensable

Eugéne a préparé l'avenir de la Congrégation en
s’occupant des vocations et de leur formation dés les
premiers mois de la fondation. La formation continue était
assurée par le rythme de vie, par les exercices communs,
par les conférences théologiques et pastorales sans oublier
I’atmospheére de la vie fraternelle vécue d’une maniére plus
intense entre deux travaux apostoliques.

15/
10



Lexhortation renferme des insistances significatives,
liées 2 la sequela et a Passimilation au Christ (cf. VC 64-65;
CC 4, 15, 19, 24), a la dimension intrinséquement mission-
~ naire de la consécration, 4 la conscience évangéliquement
critique a Végard des valeurs et des contre-valeurs de la
culture (cf.VC 67; R 37), la formation des formateurs qui
doivent se rendre experts dans le chemin de la recherche de
Dieu (cf. VC 66). '

On souligne en particulier la formation continue, parce
que la tiche de la formation n’est jamais achevée. (...) Elle
fait partie des exigences de la consécration religieuse (VC 65,
69; CC 68-70). Les particularités des diverses étapes et des
diverses dimensions (cf. VC 70-71) sont bien indiquées.

Capables de répondre aux défis d’aujourd’hui

Le Fondateur a su comprendre les besoins de I'Eglise
de son temps et leur a donné des réponses puisées dans un
trés grand courage. Il I'a fait dans les missions paroissiales
et puis dans les missions étrangéres, adaptant de maniére
créative les méthodes aux circonstances. Pour les Oblats
Pattention aux urgences a été une caractéristique de leur
travail missionnaire et de leur fécondité apostolique.

De nouveaux problémes et de graves défis se présentent
aujourd’hui. Dans la fidélité au charisme particulier une
réponse créative aux signes des temps, aux nouveaux
aréopages de la mission (cf. VC 73, 81; C 8). L'Esprit appelle
la vie consacrée a élaborer de nouvelles réponses aux problémes
nouveaux du monde d’aujourd’hui. Ce sont des appels de Dieu
que seules des dmes babituées a chercher en tout la volonté de
Drieu savent recevorr avec fidélité puis traduire avec courage par
des choix qui s’accordent avec le charisme originel et avec les
exigences de la situation bistorigue concréte (VC 73).

Plusieurs réponses gardent leur valeur et sont
nécessaires comme la premiére et la nouvelle évangélisation,

157



qui font partie de notre charisme de fondation. Il faut
inventorier des modalités plus adaptées aux personnes et
aux cultures. D’autres sont plus nouvelles comme
I'inculturation (cf. VC 78-80, 98; CC 7, 104), le dialogue (cf.
VC 100-104), 'implication des laics dans la vie de I'Eglise
(cf. VC 56). La nouvelle évangélisation, comme celle de
toujours, ne sera efficace que si elle sait proclamer sur les toits
ce qui a d’abord été vécu dans Uintimité avec le Seigneur. Elle
a besoin de solides personnalités, animées de la ferveur des
saints (VC 81).

Soutenus par I'Eglise, regardons vers 'avenir de la vie
consactée et en particulier le “demain” de la vie oblate avec
confiance et engagement. Vous n’avez pas seulement i vous
rappeler et a raconter une histoire glorieuse, mais vous avez a
construire une grande bistoire! Regardez vers ['avenir, o
UEsprit vous envoie pour faire encore avec vous de grandes
choses (VC 110). Pour cela, nous sommes invités a une
fidélité créative, pour repondre aux défis de notre temps et
étre un signe compréhensible et interpellant pour 'huma-
nité d’aujourd’hui.

[y
N
(o ]



IT
TEXTES SUR LA FORMATION






XI

DEFIS MISSIONNAIRES ET FORMATION
OBLATE

Notre mission s’insére dans un charisme vivant, un
charisme qui croit avec 'expérience de I’Eglise et la prise de
conscience qu’elle a d’elle-méme. Elle a des racines qui ne
sont pas seulement source d’inspiration, mais qui aussi
indiquent des objectifs clairs (1).

La mission selon le Fondateur

Pour le Fondateur, I'idée initiale de mission était
surtout ’évangélisation des pauvres des campagnes et des
quartiers populaires des villes. L'objectif d’une telle activité
est la rechristianisation des classes populaires, le retour des
masses a ’Eglise.

Aujourd’hui on parlerait de deuxiéme évangélisation.
Le pére Gilbert ainsi conclut son étude sur sa conception
de P'évangélisation: Pour Eugéne de Mazenod en tant que
Fondateur — comme évéque sa pensée assumera toutes les
dimensions de sa mission — ['évangélisation en France consis-
te d faire connaitre [ésus-Christ et d étendre son Royaume
dans les dmes, par des missions et retraites aux populations
pauvres et abandonnées, par une prédication simple et
adaptée. Dans le méme esprit s’ajoute un soin particulier a
accorder aux jeunes, aux prisonniers, aux immigrés et aux
autres groupes marginaux et défavorisés. Enfin, pour conso-
lider cette oeuvre d'évangélisation, s’ajoute 'apostolat aupres
du clergé et méme la direction des Grands Séminaires. Pour

161



étre fidéle au Fondateus, il faut, par amour du Christ et de
son Eglise, chercher par tous les moyens a rejoindre les plus
abandonnés, c'est-d-dire les moins atteints par les structures
ordinaires de Eglise, pour leur apporter avec la Parole de
Dieu le salut en Jésus-Christ (2).

Vingt-cinq ans plus tard commence 'engagement des
Oblats non seulement dans de nouveaux territoires géogra-
phiques, mais aussi avec un nouvel objectif: “I’évangélisa-
tion des non-chrétiens” ot I'accent est mis sur la premiére
évangélisation. La priorité pour I’évangélisation des non-
chrétiens en ces pays est évidente dans les écrits du
Fondateur. 1l y a dans ce nouvel engagement un approfon-
dissement du charisme oblat (3).Ils ne sont pas apparus
seulement pour la rechristianisation, mais pour continuer
d'une maniére directe la mission méme du Christ qui est venu
Gvangéliser et sauver tous les hommes et susciter la vie de
Dieu en chaque créature (4).

11 s’agit de deux objectifs du méme charisme mission-
naire, comme |’affirme le Fondateur vers la fin de sa vie:

Il me semble voir dans chacun d’eux un apétre appelé
par une insigne faveur de la miséricorde de Dieu, comme ceux
que se choisit Notre Seigneur d son passage sur la terre, pour
annoncer en tous lieux la bonne nouvelle du salut; en Europe
pour réveiller les pécheurs qui ont oublié ou qui n'ont pas
compris qu'ils étaient chrétiens; dans les régions lointaines
pour annoncer et faire connaitre Jésus-Christ et ouvrir la
porte du ciel a tant de peuples infidéles qui sans les notres
n’auraient jamais connu ni aimé Dieu (5).

Les convergences du congrés de 1982 sur I’évangélisa-
tion aboutissent a une synthése historique solide (6). Le
Fondateur avait des priorités précises mais non exclusives
qui tenaient compte des opportunités et des limites
missionnaires concrétes, des capacités des personnes, des
exigences de la Congrégation. Les finalités de I'évangéli-
sation sont exprimées par le Fondateur dans une trilogie: la

162



conversion et le salut des hommes, le bien de I'Eglise ou
I’extension du Regne du Christ, la gloire de Dieu.

Les premiers Oblats ont accepté la vision du Fondateur
et ont cherché a réaliser les objectifs qu’il proposait selon
leurs situations et leurs possibilités (7). o

Cette double priorité de la premiére et de la deuxiéme
évangélisation s’est enrichie selon les besoins et selon la
conscience ecclésiale en relation avec la mission. Lorsque
nous les comparons 2 la vision missionnaire du Fondateur
quelques exigences sont tout a fait nouvelles, comme le
dialogue inter-religieux; d’autres sont percues dans une
perspective toute nouvelle, comme I'inculturation, le réle
des laics, 'engagement pour la justice (8). ‘

Les nouvelles Constitutions et Régles ont clairement
exprimé les objectifs et les priorités de la mission (cf. CC 5,
7) en y intégrant les nouvelles dimensions comme le dialo- ,
gue (cf. CC 6, 8: R 8), 'engagement pour la justice (cf. C 9:
RR 8, 9, 144), I'inculturation (cf. CC 7, 104: RR 8, 29, 32,
37,59, 70), la formation et I'engagement des laics (cf. RR 6,
13, 27, 28) (9).

Les nouvelles Constitutions ont aussi mis en évidence
les pauvres comme étant les destinataires privilégiés de la
mission oblate (cf. CC 5, 8, 45, 73, etc.), la nature et la fin
principale de I’évangélisation: faire connaitre le Christ et
son Royaume (cf. CC 5, 7, 9). Et cela se trouve tout a fait
dans la ligne de la tradition oblate authentique (10).

Le Chapitre de 1986, fidéle aux racines du charisme et
aux appels actuels, a énuméré six défis que doit relever
I’Oblat dans l'aujourd’hui du monde s’il veut étre un
authentique évangélisateur. Il a indiqué non seulement la
situation des destinataires (les pauvres, le monde sécularisé,
la diversité des cultures), mais aussi les relations a établir
avec les autres ouvriers de levangehsatlon (avec les laics,
dans 'Eglise, en communauté apostolique).

163



La nouvelle comprébension de la Mission

Les nombreux et rapides changements du monde
constituent de nouveaux appels pour la mission. La
nouvelle prise de conscience de lEghse sur sa vie et son
role dans le monde ouvre des perspectives nouvelles 2 la
mission. i

Les objectifs de la mission s’élargissent. UEglise doit
inviter a la conversion et doit construire des communautés
chrétiennes, tout en faisant en sorte que tous les hommes
atteignent le Royaume de Dieu et s’y acheminent dés
maintenant. LEghse A travers son aglr et son étre, a un role
salvifique méme envers ceux qui n’en font pas partie ou
n’entrent pas dans ses rangs (cf. RM 18 - 20).

La mission se traduit par de multiples activités,
complémentaires de par leur nature, mais parfois sélectives
en raison de contingences historiques. Le culte de Dieu, le
service de la charité, le témoignage et 'annonce explicite,
Pinculturation et P’évangélisation des cultures, le dialogue
respectueux progressif, la promotion de la justice et des
valeurs évangéliques sont quelques aspects de lactivité
missionnaire elle-méme. Mais il y a une priorité de
I'annonce, c’est vers elle que toute activité ecclésiale doit
tendre (cf. RM 41 - 60).

Les artisans et les sujets de la mission se sont multipliés
et diversifiés. La mission est la responsablhte de toutes les
Eglises locales, dans leur propre milieu et 2 la dimension de
I’Eglise universelle. Les vocations spec1ales rendent
explicite et valorisent la vocation missionnaire de tous, soit
dans lEghse d’origine soit dans les Eghses nouvelles. Les
laics eux-mémes sont appelés et envoyés dans la vigne pour
servir la personne et la société et pour annoncer I'Evangile
dans la communion missionnaire (cf. RM 61 - 74).

La mission se déploie partout. L'activité missionnaire
s’exerce parmi les peuples et dans ces contrées ot I'Eglise

164



n’est pas implantée ou ne sest pas suffisamment
développée. Mais aujourd’hui le champ de la mission s’est
étendu en raison de 'émigration qui a conduit des groupes
humains importants et influents dans des pays
traditionnellement chrétiens. Il s’est étendu aussi en raison
des moyens de communication, des lieux privilégiés de
rencontre comme les institutions universitaires et interna-
tionales. Je suis convaincu que Iactivité missionnaire auprés
des musulmans pourra avoir du succés en Occident plus
que dans leur habitat d’ origine, pourvu que nos Eglises
locales exercent ici leur mission de facon dynamique tout
en étant conscientes des situations et des influences
internationales qui s’y jouent (cf. RM 31 —40).

La mission est nouvelle par ses méthodes. Elle doit
s’exercer dans le respect des personnes et des cultures, dans
un dialogue de compréhension et de promotion de valeurs
authentiques, dans le témoignage ancré dans la croissance
de lidentité propre. Aujourd’hui la mission se réalise
davantage par osmose a travers tous les chrétiens que par
I'action de quelques spécialistes, méme si ceux-ci sont
toujours nécessaires (cf. RM 42 - 43; 55 — 56).

La nouvelle réalité de la mission prend racine dans
cette conscience que le Christ ressuscité continue par
IEsprit sa mission salvifique dans le monde a laquelle il
associe son Fglise. Lexpansion du Royaume a ses étapes et
ses moments que ’Eglise doit discerner et avec lesquels elle
doit collaborer sans limiter sa générosité (cf. RM 4-30).

La mission est un appel non seulement 3 la
disponibilité et a la générosité mais aussi a la sainteté des
chrétiens et des communautés pour répondre a I'appel de
son amour salvifique adressé a toute ’humanité et y
collaborer (cf. RM 77; 87 — 92).

La nouveauté de la mission, dont j’ai développé
plusieurs aspects, exige ’adaptation aux diverses situations
(MR 17-18) et la fidélité au charisme spécifique (cf. MR 10-

165



12). Tous les “ordres ou états” du Peuple de Dieu ont des
caractéristiques propres qui se manifestent dans la facon de
vivre la vocation chrétienne et la mission ecclésiale propres.
Les Congrégations religieuses existent avec des charisme
distincts et complémentaires (cf. MR, 10-11). Il ne s’agit
donc pas de faire tous des choses 1dent1ques a l'intérieur
des Eglises locales, mais de contribuer chacun selon son
charisme propre. Le charisme des Oblats exige dans toutes
les formes de ministére une préférence pour l’annonce
explicite de la Bonne Nouvelle aux pauvres.

Les nouveaux aréopages de la Mission

Lapostolat missionnaire de saint Paul a trouvé des
méthodes et des défis nouveaux parmi les Grecs.
L’Aréopage ou il leur adresse la Bonne Nouvelle est le
symbole des chemins et des défis nouveaux auxquels la
mission doit faire face (cf. RM 37-38).

La mission s’exerce toujours dans le concret de
Ihistoire et des situations. La fin est toujours le Royaume de
Dieu dans son expression eschatologique et historique dont
lEghse est signe et sacrement. L'activité par excellence est
toujours ’annonce de la Bonne Nouvelle, qui est le Christ,
mais cette fin et cette activité passent a travers des média-
tions privilégiées dans le monde d’aujourd’hui. J’en indique
“sept: le dialogue, I'inculturation, la promotion humaine, le
“village global” le témoignage, la charité, la spiritualité.

Nous vivons dans un monde dont j’ai dit déja qu’il est
pluraliste, en contact avec d’autres Fglises et d’autres
religions, dans des sociétés animées par des cultures
humanistes bien souvent sécularisées. Dans ce contexte le
dialogue est le chemin de la mission. Le dialogue est une
attitude globale et une activité spécifique. Il exprime
respect et cheminement vers les personnes et les groupes,
promotion des valeurs authentiques et donc chemin vers le

166



salut. Il est disponibilité et croissance réciproque. Il
suppose et favorise I'identité propre. Dans ce contexte
survient normalement le témoignage de sa propre foi. Ainsi
le dialogue n’est pas séparé de l’évangélisation Il n’en est
pas non plus exclu. Dans certains milieux il est la seule
facon pour I'Eglise d’étre présente. Pour le chrétien il jaillit
naturellement de I'Evangile et croit en proportion de sa
relation personnelle avec le Christ (cf. RM 38, 55 -57)
LEglise, de par sa nature, est un sacrement, c’est-3-dire
un signe et un instrument de salut, de 'amour de Dieu pour
I’homme, d’unité entre les hommes et avec son Dieu. Pour
cette raison l'inculturation devient essentielle 4 la mission.
Cette inculturation est une exigence universelle de la mission
car elle favorise non seulement la communicabilité du
message, mais elle fait de la communauté ecclésiale elle-
méme le signe et I'instrument de salut et donc une réalité qui
interpelle. Elle prend des connotations diverses selon les .
contextes culturels. Dans les cultures religieuses, surtout
asiatiques et populaires, elle doit incarner les mémes valeurs
religieuses. Elle doit répondre aux défis locaux et universels,
qui sont souvent changeants. Elle doit tenir compte du passé,
s’ouvrir a 'avenir et s’ancrer dans I'essentiel (cf. RM 52 -54).
Le monde moderne souffre de nouvelles et anciennes
injustices, de profondes différences socio-économiques, de
nombreuses atteintes aux droits humains. I'Eglise doit étre
le levain de la transformation a opérer. La promotion
humaine est le service consenti a I’humanité, 'incarnation
des valeurs évangéliques, la voie pour I’évangélisation. Le
dépassement des conditionnements personnels, locaux et
internationaux exige non seulement la dénonciation
prophétique aussi tout comme la conversion du coeur et la
transformation des valeurs culturelles et des structures
sociales, fruit de la relation avec le Christ (cf. RM 58 — 60)
Le “village global” comme milieu d’échange et de com-
munication a un niveau planétaire est un nouvel aréopage

167



pour la mission. Les contacts, non seulement a travers les
moyens techniques modernes et les communications sociales,
peuvent rejoindre les personnes méme si les frontiéres
nationales sont fermées aux missionnaires. Les institutions
internationales, les centres d’étude et de rencontre, les
services réciproques, les migrations temporaires ou
permanentes autour de nouveaux milieux pour la mission.
Lavenir de I'Eglise au milieu de tant de peuples se joue, sans
conteste au coeur de cette situation (cf. RM 37, 82).

Le sens de maturité des peuples et des personnes,
Pestime pour leurs propres valeurs, la possibilité de choix per-
sonnels donnent une importance aux contacts interpersonnels
et au témoignage. Le témoignage interpersonnel fait tomber
les barriéres et re]omt les personnes. 1l faut qu’il devienne une
dimension de la présence de telle sorte que lEvanglle passe
presque par osmose. LEghse primitive, méme si elle avait des
envoyes, a repandu PEvangile surtout par osmose. Ce
témoignage n’est efficace que s’il est enraciné dans une
conviction personnelle de I'identité chrétienne et dans la
charité fraternelle (cf. RM 26, 42).

La charité est le “sacrement social” fondamental de la
mission, comme le Christ est le “sacrement primordial” de la
vie de [IFglise. Elle est lattitude théologique et
anthropologique qui doit animer toute activité et toute
relation. Aujourd’hui elle trouve des formes concrétes dans
Paccueil et la promotion humaine, partout et avec des
répercussions de plus en plus grandes (cf. RM 60).

La spiritualité est enfin un nouvel aréopage pour
Pannonce évangélique. Non seulement en Asie ou il est le
premier critére d’evaluation de toute religion, mais aussi en
Occident et en Amérique latine ou beaucoup cherchent des
lieux et des maitres pour croitre intérieurement. La
prolifération de mouvements spirituels non chrétiens
constitue un indice d’une telle recherche (cf. RM 38, 87-91).

[
N

co



FORMATION POUR REPONDRE AUX DEFIS

La mission chrétienne se joue partout. Elle peut et doit
se réaliser avec la coopération de tous, méme si elle a
toujours besoin d’ouvriers qui aient leur spécificité propre.
Pour cette raison la formation missionnaire de tous devient
une urgence ecclésiale; de méme s’impose une formation
adéquate des animateurs et des spécialistes d’une telle
mission. Une telle formation a des exigences communes a
tout le Peuple de Dieu. D’autres seront spécifiques aux
différents groupes.

Une découverte toujours plus claire de la dimension
missionnaire de chaque vocation chrétienne s’'impose. Tout
chrétien est un envoyé, un témoin, un coopérateur dans la
construction de I'Eglise et du Royaume. Cette conscience
doit croitre avec lapprofondissement de Iidentité
chrétienne propre et avec 'accroissement de I'émergence
propre aux influences sociales. Dans un monde pluraliste
I'identité chrétienne crofit par le dialogue, la confrontation
et le témoignage.

Chaque communauté chrétienne découvrira sa dimen-
sion missionnaire, soit en relation avec son propre milieu
géographique, soit en relation avec les autres peuples, avec le
monde, avec I'Eglise universelle. Vivre le Christ pour la
communauté s1gn1f1e Lui rendre témoignage et le servir “hors-
les-murs”, c’est-a-dire au-dela des pratiquants, des membres
de son Eghse et méme en dehors de son milieu propre.

Si ce sont la les grandes orientations de la mission
au10urd hui pour lEghse orientations dans lesquelles doit
s'insérer notre participation missionnaire spécifique, quelle
doit étre la formation premiére de nos candidats aujourd’hui?
Si chaque chrétien, chaque communauté doit former a la
mission 2 laquelle tous sont appelés a apporter leur propre
contribution, quelle sera notre préparation a nous, Oblats, qui
y sommes appelés a titre de spécialistes? :

169



Notre formation doit s’appuyer sur quelques piliers
essentiels, qui ne nous sont pas exclusifs, mais qui, pour
nous, possédent des nuances et des accents particuliers. Ce
sont 4 la fois des points d’arrivée, mais aussi des jalons
grace auxquels on mesure et on évalue le cheminement de
la formation. Ce sont des facons d’étre a travers lesquelles
doit croitre tout Oblat (11).

L'Oblat, un passionné du Christ

La formation oblate commence exactement lorsque nait
une expérience du Christ et plus la vie du candidat se centre,
s’intégre et s’unifie dans la relation personnelle avec le Christ
plus elle s’approfondit. Si cette relation personnelle avec le
Christ n’existe pas, la formation, demeure superficielle et
Iédifice est dépourvu de bases solides (12).

Pour cette raison I’article principal sur le noviciat (cf. C
56) porte sur I'expérience du Christ et les diverses fagons de
la vivre (13). De méme tous les articles des Constitutions se
rapportent d’'une fagon ou d’une autre 2 cette relation avec le
Christ, depuis le premier article sur I'appel missionnaire,
jusqu’a ceux qui évoquent la suite du Christ (cf. CC 1, 4), les
voeux, la vie de foi, la communauté (cf. CC 3, 37, 40), la
mission (cf. CC 5, 6, 7, 9), la formation (cf. CC 45 et ss.), et
I'exercice de l'autorité (cf. CC 73, 80).

La vie oblate doit étre christocentrique puisqu’elle est
missionnaire. Il n’y a pas de mission chrétienne en dehors du
Christ, expérimenté et 2 qui le missionnaire rend constam-
ment témoignage (cf. RM 4-11). La mission est une fagon
d’étre avant (non pas au sens chronologique) d’étre une facon
d’agir. Le missionnaire est un coopérateur plus qu’un instru-
ment. Il y a unité entre étre disciple et étre missionnaire (cf. C
1) et de plus ces deux aspects se développent ensemble. Les
nouvelles Constitutions mettent cette unité en évidence expri-
mant ainsi le sens profond de la vie religieuse apostolique.

170



Chaque charisme religieux met en relief un mystére ou
un ministére de la vie du Christ (cf LG 46). Dans notre
expérience charismatique le Christ est pergu comme Sauveur
et évangélisateur (14).

Lapproche est tout a fait missionnaire: Sauveur pour
toute I’humanité, par sa vie et son ministére. Laspect
salvatorien du Fondateur, enraciné dans son expérience du
Vendredi saint, exprimé dans I'image de son sang répandu
pour nous, trouve une expression heureuse dans l'article 4 des
Constitutions. Pour cette raison I'expérience du Christ a tra-
vers la croix et 'épreuve est essentielle dans la formation;
I’Esprit donne sans cesse la possibilité de la vivre. Le Christ
contemplé comme Sauveur devient la perspective a partir de
laquelle Eugéne, et donc 'Oblat, voit les différents réalités.
“A travers le regard du Sauveur crucifié nous voyons le
monde racheté de son sang” (C4). Les Oblats “sont appelés a
étre les coopérateurs du Sauveur, les corédempteurs du genre
humain” (Régles 1818).

Selon Pexpérience du Fondateur et selon la nature du
charisme oblat on peut dire aussi que le Christ est imité
comme évangélisateur. La maniére spéciale de collaborer a
son oeuvre est ’évangélisation des pauvres. La Préface des
Régles, aprés un regard sur la situation de I'Eglise pour en
trouver la solution, se demande: Que fit en effet Notre Sei-
gneur Jésus-Christ, lorsqu’il voulut convertir le monde? Com-
me réponse les Oblats choisissent le chemin de la sainteté et
de I'évangélisation. En commentant les Régles en 1831, Euge-
ne écrit: Aurons nous jamais une juste idée de cette sublime
vocation? 1l faudrait pour cela comprendre I'excellence de la fin
de notre Institut, incontestablement la plus parfaite que I'on
puisse se proposer ici-bas, puisque la fin de notre Institut est la
méme qu’a eue le Fils de Dieu en venant sur la terre: la gloire
de son Pere céleste et le salut des ames... 1l a particulicrement
été envoyé pour évangéliser les pauvres... et nous sommes
établis précisément pour travailler @ la conversion des dmes, et
spécialement pour évangéliser les pauvres (15).

171



On peut donc dire que I'expérience qui fonde le
charisme oblat est le Christ percu comme Sauveur et suivi
comme évangélisateur. On participe a son mystére de Sauveur
et a son ministére d’évangélisateur.

Les voies de cette expérience du Christ sont multiples,
comme sont infinies les manifestations de son amour pour
nous et celles de I'expérience humaine. Les Constitutions
soulignent le caractére missionnaire de toute notre vie. Par
exemple l'expérience a travers la Parole de Diey,
I'Eucharistie et la liturgie (cf. C 56) trouve des dimensions
éminemment missionnaires (cf. C 33). Vient ensuite I'expé-
rience du Christ 4 travers les hommes et les événements (cf. C
56) vécue comme une priére (cf. C 32). Le travail apostolique
est Loccasion d’'une rencontre avec le Christ qui, par eux, se
donne aux autres et, par les autres, se donne a eux (cf. C 31); il
est un lieu de croissance dans cette “amitié avec le Christ” (cf.
C 56). La vie de communauté est une autre facon de faire
P'expérience du Christ et de lui rendre témoignage (cf. C. 3,
37). 1l existe une correspondance entre 'expérience du Christ
et le dynamisme missionnaire (cf. C. 45, 37). La relation avec
le Christ exige une conversion continue, une croissance
constante, une mise au point quotidienne a travers le
changement des situations et des appels. Ainsi I'apostolat,
comme la priére, devient contemplation et communion avec
le Christ.

Cette spiritualité christocentrique et missionnaire est
importante, non seulement pour étre témoins dans la
premiére et dans la nouvelle évangélisation, mais surtout dans
les nouveaux aréopages comme le dialogue, I'inculturation, la
justice, le témoignage, la spiritualité dans lesquels 'annonce
doit se faire avec spontanéité, simplicité et presque par
osmose, et doit toujours se réaliser dans I'accueil des
personnes, dans le respect des valeurs qui trouvent leur
source dans le Verbe. Pour cela Jean Paul II écrit que “le
vrai missionnaire est le saint” (RM 90).

172



La relation avec le Christ introduit dans la vie
trinitaire. C’est U'Esprit qui fait connaitre et croitre
pleinement dans le Christ. Ce méme Esprit forme le Christ
en ceux qui s'engagent sur les traces des Apétres. Plus il leur
fait penetrer le mystere du Sauveur et de son Eglise, plus il les
incite d se vouer d ['évangélisation des pauvres (C 45).

Il existe une unité non seulement entre spiritualité et
formation, mais aussi entre spiritualité et mission. Et le tout
(formation-spiritualité-mission) est d’abord don et oeuvre de
I’Esprit, don qui appelle notre réponse et notre collaboration.

L’Oblat, un missionnaire

L'Oblat ne peut étre que missionnaire, peu importe ce
qu’il est appelé a faire ou puisse faire 2 chaque moment de sa
vie. Il est missionnaire comme Oblat, c’est-a-dire en vivant le
charisme spécifique et en étant solidaire de la mission de la
Congrégation. Les caractéristiques de la mission oblate sont
exposées dans les Constitutions, les défis sont réguliérement
soulignés ou étudies par les Chapitres ou les congres
provinciaux (16)

La formation missionnaire doit avoir quelques caracté-
ristiques qu'’il est bon de rappeler.

a) La “missionarité” chez I'Oblat ne peut jaillir et
s’alimenter que de 'amour du Christ qui a tant aimé les siens
jusqu’a donner sa vie pour eux (cf. I Jn, 4,10). A travers le
regard du Sauveur crucifié nous voyons le monde racheté de son
sang, dans le désir que les hommes en qui se poursuit sa passion
connaissent eux aussi la puissance de sa résurrection” (C 4). 1l
faut étre md, non pas par une idéologie ou par une vision
humaine, mais par un regard de foi qui s’identifie 4 celui du
Christ, par des attitudes d’amour qui le rendent plus apte a
aimer avec le coeur du Christ (R 12).

b) 1l faut aussi que Fappel de Jésus Christ (soit) percu en
Eglise a travers les besoins de salut des homme” (C 1). 11 doit

173



exister une perception ecclésiale des exigences du salut (17).
Le Selgneur en effet appelle et envoie son Fglise et nous
envoie en elle. La mission ne nous appartient pas; elle est du
Christ, elle est confiée a son Eglise (Evangelii Nuntiands, 14).
La mission oblate croit, se réalise, se modifie a I'intérieur de
la mission ecclésiale. Vivre la communion avec les pasteurs,
en accepter les enseignements et les orientations sont des
exigences missionnaires (cf. C 6). Dans la formation il est
important de favoriser cette attitude ecclésiale dans les
rapports avec I'Eglise, qu’elle soit universelle ou locale. De
cette attitude nait la capacité d’accueillir et la volonté de
répondre aux besoins les plus urgents de PEglise (cf. C 7).

¢) Le mandat missionnaire qu’il nous faut intérioriser est
de par sa nature universel. Tout missionnaire doit avoir le
coeur ouvert sur le monde, donner sa vie pour le salut du
monde, méme s’il doit s’incarner dans un peuple déterminé,
comme le fit le Christ. La formation aidera a surpasser I'esprit
de clocher et les multiples barriéres culturelles, intellectuelles
et psychologiques qui nous enferment dans des horizons
nationalistes (cf. R 59). Uinformation internationale, surtout
sur la présence oblate dans le monde, et une expérience
interculturelle durant la période de formation, peuvent
apporter en cela une aide qui a sa valeur. La découverte des
besoins missionnaires, méme en dehors de la culture propre et
de son propre peuple, est un signe d’authenticité. Lorsque
dans un groupe en formation personne ne se déclare
volontaire pour I'extérieur il me vient des doutes sur la
formation oblate, de méme lorsque personne ne veut
demeurer dans son pays, ce qui maintenant est plutdt rare.

d) La mission de I'Oblat est orientée vers I'annonce
explicite du Christ (cf. C 7). Il faut que la formation crée cette
disponibilité a évangéliser sans laquelle on est en droit de
mettre en doute 'authenticité de la vocation, et dans le méme
temps elle doit rendre apte 2 présenter I'Evangile de telle sorte
gu'il atteigne et touche le coeur de leurs contemporains (R 60).

174



La capacité de témoigner sa propre foi, en communauté et au
dehors, est une aide pour croitre dans sa propre vocation, et
un signe d’aptitude missionnaire. La participation aux
ministéres de évangélisation, spécialement les missions
populaires, durant la formation fait normalement vibrer les
jeunes et les confirme dans leur vocation propre (18).

e) Les pauvres aux multiples visages sont les
destinataires de la mission oblate (cf C 5). Lauthenticité de
notre service a leur égard peut étre vérifiée par deux attitudes
pratiques: la disponibilité a leur annoncer le Christ et la
capacité d’assumer un style de vie simple. L'insertion dans un
milieu pauvre et le contact avec des groupes de pauvres
pourront les aider 2 acquérir ces attitudes. Lamour qu’on
aura pour les pauvres aidera les jeunes a comprendre les
exigences de la justice et a les intégrer dans leur activité
missionnaire propre (19).

f) Pour étre missionnaire dans le monde actuel, le
candidat doit enfin développer deux autres attitudes: la
créativité et la capacité d’accueillir ce qui est positif. Dans un
monde en rapide mutation, dans une société pénétrée de
courants et de groupes divers, il faut en percevoir les valeurs
inhérentes, anciennes ou nouvelles, pour convaincre et
construire. Il faut aussi de la créativité et laudace d’ouvrir des
voies nouvelles afin que le message du salut atteigne tous les
hommes (CC 8 et 46). 1l est fini le temps d’encourager et
d’exiger un conformisme privé de dynamisme. Il faut
favoriser I'initiative et la coresponsabilité dés la formation
premicre.

L’Oblat, homme apostolique

La maturité humaine et chrétienne est une exigence
inéluctable pour I’Oblat. Pour étre missionnaire il faut
surpasser 1'égocentrisme, et, tout en acceptant ses propres
limites, chercher a croitre dans 'ouverture aux autres et

175



dans le sens de la responsabilité (20). Les voeux ont pour
but de créer un étre nouveau, 'homme évangélique, qui
réagit presque instinctivement comme le Christ. Notre
ascése sera missionnaire (cf. C 4, 34, 63).

Considérant les défis de la mission aujourd’hui nous
devons dire que ’homme apostolique doit se caractériser:

- par la capacité de vivre avec les gens et d’aimer le
pauvre mais comme une personne consacrée;

- par la capacité de s’adapter et de s’inculturer tout en
préservant l'essentiel;

- par la capacité de dialoguer et d’apprécier les valeurs
et les positions de l'autre tout en conservant I'identité
propre;

- par la capacité d’accueillir ce qui est positif sans
’absolutiser;

- par la capacité de vivre les tensions sans perdre le
calme.

- Cette maturité permettra de créer d’abord des
attitudes intérieures plutdét que de fournir des techniques,
comme la capacité d’écoute, d’observation, de sympathie,
de jugement équilibré. Les diverses dimensions de la vie
humaine, chrétienne et religieuse sont 4 harmoniser (cf. C
50). Méme si I'intégration de la personnahte sera le fruit de
notre engagement pour toute la vie, il lui faut une
consistance suffisante dés la fin de la formation premiére.
Pour cette raison le candidat cultivera I'auto-discipline et la
confrontation avec ses éducateurs et sa communauté,

L'Oblat, homme de communion

Une exigence nouvelle pour le missionnaire est celle
d’étre un homme de communion, cherchant a acquérir le
sens de la collaboration, se montrer capable de collaborer 2
lumque mission confiée 2 IFglise et réalisée avec la
participation de charismes divers et complémentaires.

176



L’Eglise en effet est une réalité charismatique, un corps
~ pourvu de dons spécifiques et complémentaires pour
I’édification mutuelle et I'avénement du Royaume. Les
relations se réalisent et prennent de la qualité dans la
communion qui jaillit de la charité comme cela a été mis en
lumiére par le Synode de 1985 et les suivants.

La vie religieuse méme est considérée par Vatican II
comme un ensemble de dons distincts et complémentaires
qui témoignent de la richesse multiforme du Christ et qui
embellissent son Eglise (Lumen Gentium, 46).

Le Chapitre de 1986, en mdlquant comme terrains
privilégiés de notre activité la mission avec les laics, dans
PFEglise et en communauté apostohque souhgne que

I’Oblat doit étre un homme de communion, et donc un
homme qui sait collaborer.

En ce qui concerne la formation, trois domaines
peuvent étre mis en évidence:

a) L'Oblat doit reconnaitre et respecter son identité
propre ainsi que celle des autres. On n’attend pas de lui la
réalisation de tous les aspects de la mission; il y a des
charismes spécifiques pour répondre a chacun des besoins.
L'exhortation sur le laicat, Christifideles laici, indique quel

“est 'apport spécifique des laics, sujets 4 part entiére de la
mission. Cela vaut aussi pour les divers charismes religieux
et missionnaires. Le renouveau de la Congrégation dépend
du respect de I'identité propre et de celle des autres.

b) Dans une telle perspective il est important de
cultiver chez les candidats la capacité d’écoute, d’échange,
de communication, etc. Tout en les habituant a collaborer
dans le travail et dans la vie. Tout cela dans un climat de
respect et de charité, et non de condescendance ou de
manipulation.

c) La vie de communauté sera le lieu d’apprentissage
de la communion et non le ghetto de la séparation. L'Oblat
est appelé a vivre la communauté a divers niveaux: avec les

177



confréres, avec l’Eglise locale et universelle, avec ceux qui
‘participent 4 une méme activité ou a une méme apostolat,
avec I’école, avec la paroisse, etc. La communauté oblate
doit étre un apprentissage de la communion réciproque un
lieu ou l'on apprend a collaborer, ou l'on expérimente
PEglise, elle tendra & é&tre un signe et un modele de
communauté ecclésiale. Pour cette raison la communauté
de formation doit étre une famille plus qu’une structure, un
partage plus qu’une tiche a exécuter.

* Je crois que certains missionnaires ignorent ce qu’est le
travail avec les laics et ne savent pas animer une com-
munauté ecclésiale parce qu’ils n’ont jamais fait une expé-
rience authentique de communauté.

L;Oblat, homme de réflexion et d’étude

Penser que le missionnaire d’aujourd’hui n’a pas besoin
d’une formation solide, d’une capacité de réflexion et d’étude
est non seulement une illusion mais une erreur néfaste. Dans
un monde complexe et soumis 2 de profonds changements la
mission a besoin d’hommes préparés intellectuellement,
capables de discerner et d’étudier les grands problémes,
créateurs dans l'ouverture de voies nouvelles. La bonne
volonté ne suffit pas. Je pense, par exemple, que I'incultu-
ration stagne par manque de capacité de réflexion et d’étude
chez les ouvriers de la mission.

Pour ce qui regarde les exigences de la formation je
soulignerais les aspects suivants:

a) La formation biblique est essentielle pour notre
ministére d’évangélisateurs.

b) Dans les questions théologiques il faut une relation
sereine avec le Magistére,

c) Tout candidat doit acquérir une capacité d’identifier et
d’étudier les problemes, une aptitude a apprendre 2 partir de
Pexpérience et a réfléchir personnellement (cf. RR 59, 65).

178



d) La préparation initiale doit donner une formation
solide, que chacun pourra ensuite compléter selon les
exigences des situations dans lesquelles il se trouvera. Durant
le premier cycle de théologie, par exemple, on ne peut
s’adonner a une étude détaillée des religions, des cultures, des
missions, etc. mais on a besoin d’acquérir une vision
christologique et ecclésiologique qui permette d’aborder ces
réalités. Le danger encore aujourd’hui n’est pas de prolonger
le temps des études, mais de 'abréger.

Pour la Congrégation il serait utile, nécessaire méme, de
préparer et d’avoir des Oblats spécialisés dans les secteurs
cruciaux de la mission aujourd’hui: la Parole de Dieu, la
communication de la foi, 'inculturation, le dialogue, la justice,
etc. Une telle spécialisation pourrait s’effectuer a divers
niveaux. Dans les universités romaines il existe une vingtaine
de spécialisations en vue de la licence. Il peut y avoir aussi une
spécialisation acquise progressivement par la réflexion et
I'étude personnelle. Cependant il ne faut pas omettre une
spécialisation plus technique.

A propos de la spécialisation deux critéres me semblent
importants: elle doit étre en accord avec notre mission et étre
au service de la mission. La complémentarité des spécialisa-
tions peut enrichir une Province et la Congrégation.

L'Oblat, homme de discernement

Le discernement a été indiqué comme une tiche
prioritaire dans la formation. Le discernement spirituel est
laptitude acquise dans ['expérience, d reconnaitre les mouve-
ments qui viennent de Dieu pour les accueillir, et les mouve-
ments qui viennent du monde ou du démon pour les rejeter
(22). 11 est essentiel a la croissance spirituelle de la
personne.

1l existe aussi un discernement missionnaire, qui est la
lecture des signes des temps, 'aptitude a distinguer les

179



semences du Verbe des effets du mal. Dans I'histoire, les
sociétés, les religions, les institutions il existe des réalités
ambigués, qui véhiculent graces et péchés. Le prophétisme
exige cette lecture dans la foi et le discernement (cf. C 9).

Un tel discernement peut étre enrichi et rendu plus sir
par la communauté (cf. C 26), en ce qui concerne tant les
personnes (cf. CC 51, 53, 55) que la mission (cf. CC 72, 81,
105, 111).

Lexpérience apostoligue dans la formation

Souvent jai suggéré que l'expérience missionnaire,
interculturelle, avec les pauvres, est importante. Aujourd’hui
on ne congoit plus la formation premiére séparée de I'apos-
tolat, qui en est une dimension. Cette expérience pastorale
accompagne la formation consacrée surtout a la dimension
intellectuelle. Dans ce cas il est important de trouver un
équilibre opportun pour ne pas appauvrir I'étude mais au
contraire la motiver, et de faire une évaluation personnelle et
communautaire.

De plus, souvent on réalise une immersion missionnaire
a plus long terme — de quelques mois 4 un ou deux ans — dans
d’autres contextes culturels. Sa réussite dépend de la
préparation antérieure du candidat et de I'accompagnement
quiil y trouvera. L'expérience est positive en plusieurs
contextes culturels et 2 diverses étapes de la formation. Une
telle expérience non seulement peut éprouver la vocation
spécifique et préparer a I'apostolat, mais doit aussi aider a
intégrer les divers éléments dans I'unité de vie.

Un pélerinage

Je conclus par une image prise dans les Constitutions
qui m’est chére et qui décrit bien le processus de la
formation, ainsi que la nature et la méthode de la mission.

1QN
10U



Tels des pélerins, ils font route avec Jésus dans la foi,
Uespérance et I'amour (C 31).

La formation est un processus de croissance
personnelle, par lequel le missionnaire s’identifie chaque
jour avec la Personne, la mission et la vie du Christ. C’est a
un cheminement avec Lui. Peélerins avec Lui et avec les
autres, Oblats et non-Oblats... Cest un cheminement
théologal.

Les éducateurs font aussi partie du groupe de ceux qui
cheminent: pélerins avec Jésus et avec leurs fréres plus
jeunes. Toujours en croissance.

NOTES

(1) Ce texte a été préparé pour une session européenne des
formateurs en 1989 et repris pour des sessions internationales de
formateurs 2 Rome en 1991. Cf. Fernand Jetté, o.m.i., Ce gue j'attends de
la formation, in Le Missionnaire Oblat de Marie — Textes et Allocutions
1975-1985, Rome, 1985, pp. 205-219; Jésus-Christ, premier formateur de
V'Oblat, ibid., pp. 221-237; La formation oblate d'aprés les Constitutions et
Régles, ibid., pp. 239-257.

(2) Maurice Gilbert, o.m.i., Le Fondateur et l'évangélisation en
France, in Vie Oblate Life, 42(1983), p. 126. — Paul Poupard, Le
Bienbeureux Eugéne de Mazenod et les premiéres missions des
missionnaires de Provence, 1816-1823, in XIX Siécle, Siecle de grice, Paris
1982, pp. 65-98. ‘

(3) Giovanni Santolini, o.m.i., L'évangélisation “ad gentes”: la vision
et la pratique du Fondateur, in Vie Oblate Life, 42, 1983, PP. 127-139.

{4) Giovanni Santolini, 0.m.i., ibid., p. 139. )

(5) Lettre au P. Mouchette, le 17 novembre 1859, dans Ecrits oblats
Lt 12,p. 115. ]

(6) Sommaire du Congres sur les Oblats et 'Evangélisation in Vie
Oblate Life, 43, 1983, pp . 356-357.

(7) Cf. dans Vie Oblate Life, 42, 1983, pp. 141-172, les articles sur
la réponse des Oblats, leur facon d’entrevoir I'évangélisation et leur
pratique: en France (Yvon Beaudoin); en Angleterre (Austin Cooper); a
Ceylan (Robrecht Boudens); au Canada (Gaston Carriére et Romuald

181



Boucher); aux Etats-Unis (Betnard Doyon et Clarence Menard). Donat
Levasseur, L'évangélisation et les Supérieurs généraux de la Congrégation,
ib., pp. 307-320. Jozef Pielorz, Les Chapitres généraux de 1818 d 1861 et
r Evangelzsatzon, Aloysius Kedl, Les Oblats et Z’Ewmge/zsatzon dans les
Chapitres genemux de 1867 4 1966; Francis George, L'Evangélisation et les
Chapitres généraux de 1972 a 1980, in Vie Oblate Life, 42, 1983, pp. 273-
306. Marcello Zago, L’Evangélz’satz’on chez les Oblats aujourd’hui, ib., pp.
341-352 .

(8) Selon le Fondateur, ou la mission chez les non-chrétiens

débouche sur leur conversion ou elle doit étre abandonnée. “Si on ne
conservait pas I'espoir d’y parvenir (la conversion) il faudrait renoncer a
cette mission”; lettre 2 Mgr Allard, le 28 octobre 1859, dans Ecrits oblats 1,
t. 4, p. 215. Le Fondateur voyait le besoin de s’adapter afin d’étre proche
des gens et aussi pour devenir un des leurs, pour se familiariser avec leur
langue; il a entrevu également le besoin de certaines conséquences sociales
de la “rechristianisation”, par exemple, la restitution des biens pour
laquelle il a institué des tribunaux de restitution; il a entrevu le besoin
d’une plus grande participation des laics, dans ces tribunaux par exemple.

(9) Paul Sion, o.m.i., LEvangélisation dans les différentes éditions de
nos Constitutions et Régles, in Vie Oblate Life, 42, 1983, PP 321-339,

(10) Emilien Lamirande, Les pauvres et les dmes les plus
abandonnées, in Etudes Oblates, 20, 1961, pp. 3-19; Gaston Carriére, Les
bénéficiaires de notre pensée missionnaire, ibid., 31, 1972, pp. 283- 311;
Herménégilde Charbonneau, Les pauvres et les émes les plus abandonnées
d’aprés Mgr de Mazenod, ibid., 36, 1976, pp. 127-133.

(11) Administration Générale, Normes Générales de la Formation
Oblate, Rome, 1984; Mario Camarda, La formazione dell’ Oblato negli
scritti del Beato Eugenio de Mazenod, Roma, 1982.

(12) Fernand Jetté, Jésus-Christ, premier formateur de I'Oblat, in
Le Missionnaire Oblat de Marie Immaculée, Rome, 1985, pp. 221-237;
Maurice Gilbert, La vie spirituelle du Scolastique et la Régle, in Ftudes
Oblates, 12 (1953), pp. 39-55.

(13) J’ai commenté cet article lors de la deuxiéme rencontre avec les
Maitres de novices; cf. Bureau Européen de la Formation, Actes de la
deuxiéme rencontre européenne des Maitres de novices OMI, Grottaferrata,
Rome, 1-6 février 1987, pp. 11-18.

(14) Les études sur le caractére salvatorien de la spiritualité oblate
ne manquent pas: Emilien Lamirande, Le sang du Sauveur. Un théme
central de la doctrine spirituelle de Mgr de Mazenod, in Etudes Oblates, 19
(1960), pp. 3-27; Angelo Daddio, Eugéne de Mazenod et le Christ, in Vie
Oblate Life, 38, 1979, pp. 169-200; Maurice Gilbert, Introductz'on ala
spiritualité oblate, ibid., 43, 1984, pp. 210-230.

182



(15) Notes de Retraite, 8 octobre 1831, in Choix de Textes, n. 9.

(16) Cf. Normes générales de la Formation oblate, Rome, 1984,
chap. I; Martin Quéré, Monseigneur de Mazenod et le Missionnaire Oblat,
in Etudes Oblates, 20 (1961), pp. 237-249; Albert Perbal, Mgr de Mazenod
pour le recrutement et la formation des missionnaires, in Euntes Docete, 13
(1960), pp. 328-357. ,

(17) Giuseppe Mammana, o.m.i., Eugéne de Mazenod et PEglise, in
Vie Oblate Life, 41 (1982), pp. 3-23, 139-164, 249-276.

(18) Lexpérience de I'annonce directe i travers les missions
populaires a un grand impact chez les candidats venant de milieux
culturels divers comme le Paraguay, I'Argentine, 1'Uruguay, ['ltalie,
I’ Allemagne.

(19) Cf. Gregorio Iriarte, o.m.i., Formacién para la Vida Religiosa
dentro del contexto latinoamericano, in Seleccién de Estudios Oblatos,
Roma, 28 (1989), pp. 3-18, et Raymundo Schoenstein, o.m.i., y Vicente
Lopez, o.m.i., Hacia un nuevo estilo de formacién desde los pobres, ibid.
pp. 19-48.

(20) Ici on ne se référe pas a ’homme apostolique dans le sens du
Fondateur pour qui ce terme implique la radicalité de la suite du Christ et
la coopération zélée a sa mission. Cf. Maurice Gilbert, o.m.i., Sur les traces
des Apétres, in Etudes Oblates, 16 (1957), pp. 293-301; Giovanni
Santolini, o.m.i., LEvangélisation “ad Gentes” : la vision et la pratique du
Fondateur, in Vie Oblate Life, 42 (1983), pp. 129-132.

(21) Cf. le Document du Chapitre général de 1986, Missionnaires
dans U'aujourd’hui du Monde, nn. 68-73.

(22) Cf. Fernand Jetté, o.m.i., Jésus, premier formateur de I'Oblat, in
op. cit. pp. 235-237.

183



XII

LES BUTS DU NOVICIAT

Introduction

Le role du Maitre des novices est trés important dans la
Congrégation. C’est le Maitre des novices, en effet, qui doit
aider 2 construire I'unité d’une vie, et poser les fondements
sur lesquels va reposer la vie des candidats. Si je regarde mon
expérience, je vois I'importance de mon noviciat, et je pense
qu’on peut le dire pour chaque Oblat. Si, chez des Oblats, on
retrouve des oppositions, des tensions, des manques d’unité,
souvent la racine de ces malaises remonte au début, au
noviciat, comme le reconnaissait le Fondateur (1).

Je voudrais m’arréter sur deux aspects qui me semblent
fondamentaux dans notre charisme et qui conditionnent le
renouveau de la Congrégation et la réussite d’'un noviciat.
Ces deux aspects sont: notre rapport avec Jésus-Christ et
notre vie communautaire; ils sont au coeur méme de notre
charisme. Aux derniers Chapitres généraux, il y a eu une
redécouverte de notre rapport avec Jésus Christ ainsi que de
I'importance de la communauté. Puis je terminerai par
quelques réflexions sur Marie et les formateurs.

1. EXPERIENCE DU CHRIST
Dans la section des Constitutions sur le noviciat,
Particle le plus important est Particle 56. Ce texte parle de

I'amitié avec le Christ dans laquelle chaque novice doit

184



entrer et croitre. Guidés par I'Esprit qui vit en eux, les
novices grandissent en amitié avec le Christ et entrent
graduellement, par la priére et la liturgie, dans le mystére du
Salut. Au noviciat, il s’agit de faire 'expérience de Jésus
Christ, personnellement et avec ses fréres. Et le guide de
cette expérience, c’est 'Esprit qui est 'acteur principal de
notre sanctification et de la mission.

Evidemment, toute notre vie doit aller dans cette
direction. Comme pélerins, nous marchons avec le Christ
dans la foi, Pespérance et 'amour (C 31). On décrit ainsi
toute la vie de I'Oblat. Mais quand commence-t-on a
reconnaitre d’une maniére particuliére le compagnon de
notre vie ? C’est au noviciat! Méme si 'on a connu d’autres
expériences auparavant, le noviciat doit vraiment étre
centré la-dessus.

Larticle 56 est un véritable traité de spiritualité oblate.
11 doit procurer I’éclairage destiné a tout le programme du
noviciat. Il indique comment faire 'expérience du Christ,
comment le connaitre, comment entrer en contact avec lui,
comment apprendre a cheminer avec lui. J’énumére neuf
maniéres d’y arriver; je dirai un mot sur chacune d’elles.

La priere

La Constitution 56 commence par la priére, qui peut
étre personnelle ou communautaire. La priére est de par sa
nature, un rapport interpersonnel avec le Christ, ou avec
Dieu par le Christ. Ce qui importe dans le cours du noviciat,
c’est de faire vraiment tous les efforts pour apprendre 2 prier.

Il y a des formes spontanées de priére, mais il en est
qui s’apprennent. Prenons, par exemple, la méditation que
nous devons faire toute notre vie. Apprend-on a faire
méditation? Je suis sensible a cet aspect, peut-étre a cause
de mon expérience en Orient. Les bouddhistes sont trés
attentifs aux méthodes de méditation, et il existe aussi des

185



méthodes chrétiennes de méditation. On connait méme des
écoles d’oraison: I’école sulpicienne, Iécole carmélitaine,
’école ignatienne, etc. Le noviciat doit étre une école de
priére; par la suite, chacun trouvera son chemin. Il y a des
aspects qu’on ne peut laisser de c6té dans aucune méthode,
par exemple, le fait que la priére est une rencontre interper-
sonnelle avec le Christ. Je rappelle I'article 33 des Consti-
tutions: Dans la priére silencieuse et prolongée de chaque jous,
ils (les Oblats) se laissent modeler par le Seigneur et trouvent
en lui linspiration de leur conduite. Suivant leur tradition, ils
consacrent une heure par jour d ['oraison et vivent ensemble
une partie de ce temps en présence du Saint-Sacrement.

Il'y a une forme de priére qui est plut6t nouvelle; elle se
distingue de formes du passé comme le partage, comme
I'échange. Les Constitutions affirment que la communauté
doit comporter aussi un échange de foi (cf. CC 38-40). Cela
s’apprend au noviciat, sinon ce sera difficile par la suite.

Il faut donc apprendre a prier pour reconnaitre le
Christ, pour le mieux connaitre, pour entrer en contact avec
lui et devenir ses compagnons.

La liturgie

Comme deuxiéme chemin de rencontre avec le Christ,
Particle 56 indique la liturgie. Dans les noviciats, initiation a
la liturgie est importante. Au-dela de ses divers aspects, il faut
surtout cueillir I'Ame de la liturgie: se mettre dans le mystére
du Christ pour rencontrer le Pére et entrer dans la vie
trinitaire au nom de ’humanité entiére. Ici encore, il s’agit de
croitre dans 'amitié du Christ et de pénétrer graduellement
dans son intimité, non seulement par la priére personnelle et
communautaire, mais aussi par la voie de la liturgie. En plus
de la célébration eucharistique, la priére liturgique de I'Office
divin était importante pour le Fondateur. Selon les Régles pri-
mitives, elle constitue méme une fin de la Congrégation pour

186



rendre gloire 4 Dieu et prier pour I'Eglise. Les Constitutions
actuelles affirment: Par la Liturgie des beures, priere de [’ Eglise,
Epouse du Christ, ils (les Oblats) rendent gloire au Pére pour
ses merveilles et lui demandent de bénir leur mission.
Normalement, chaque communauté célébre en commun une
partie de 'Office divin. La oa Cest possible, elle invite les
fideles i se joindre a cette pridre officielle de PEglise (C 33c¢).

La Parole de Dieu

L’écoute de la Parole de Dieu est le troisiéme chemin
indiqué pour arriver a une profonde amitié avec le Christ. I/s
(les Oblats) s’habituent d écouter le Seigneur dans UEcriture.
C'est déja une forme de méditation. On sait que I'école
bénédictine de méditation est fondée sur la lecture de la
Bible. Dans la tradition oblate, la lecture de I'Ecriture pen-
dant un quart d’heure quotidien est une étude savoureuse
qui conduit 2 la priére. C’est un contact avec Dieu. Il ne
s’agit pas seulement d’apprendre la signification d’un texte
ou de faire de I'exégese, mais d’une fagon d’alimenter notre
vie spirituelle, c’est-a-dire d’approfondir notre rapport avec
Jésus Christ. Les Constitutions actuelles rappellent cet
aspect: Comme la Parole de Dieu est 'aliment de leur vie inté-
rieure et de leur apostolat, ils ne se contentent pas de I'étudier
assidiiment, ils laccueillent avec un coeur attentif, afin de
mieux connaitre le Sauveur gu'ils aiment et veulent révéler au
monde. Cette écoute de la Parole les rend plus aptes a lire les
Svénements de U'bistoire d la lumiére de la foi (C 33b).

Dans les noviciats, il y a normalement une introduction
a la Bible. Il y faut aussi une introduction 2 la Lectio divina.

L'Eucharistie

Cette Constitution affirme qu’on doit s’habituer a
écouter le Seigneur dans I'Ecriture et 4 le rencontrer dans

187



PEucharistie. Le Fondateur trouvait dans 'Eucharistie le
centre de sa vie et de celle de la Congrégation. Il entrait en
contact avec tous les Oblats dans le monde par
I’Eucharistie. La foi et la dévotion 4 'Eucharistie font partie
du charisme oblat. Cela se manifeste dans des gestes
simples comme la visite au Saint-Sacrement avant de sortir
de la maison, avant d’aller en mission, apres les repas, mais
surtout dans la célébration du sacrifice eucharistique. Au
coeur de leur vie et de leur action, les Oblats mettent
UEucharistie, source et sommet de la vie de I'Eglise. Ils vivent
de maniére @ pouvoir chague jour la célébrer dignement. En y
participant de tout leur étre, ils s'offrent eux-mémes avec le
Christ Sauveur; ils sont renouvelés dans le mystére de leur
coopération avec lui, resserrent les liens de leur communauté
apostolique et élargissent les horizons de leur zéle aux
dimensions du monde. Par reconnaissance pour le don de
UEucharistie, ils rendent souvent visite au Seigneur présent
dans ce sacrement (C. 33a).

L'Eucharistie apporte la chaleur de la rencontre; elle
nous fait éviter l'intellectualisation de la priere. Il est
important dans les noviciats d’eveiller 4 ce goflit de la
rencontre personnelle avec le Christ dans I’Eucharistie, qui
est pour nous la continuation de I'Incarnation.

Les quatre premiers moyens indiqués dans les
Constitutions sont traditionnels dans la Congrégation. La
priére, la liturgie, la Parole de Dieu, 'Eucharistie sont des
chemins pour entrer et demeurer en amitié avec Jésus-Christ
afin qu’il devienne le compagnon, le centre de notre vie.

Dans les hommes

Larticle 56 des Constitutions évoque ensuite deux
aspects qui me semblent trés importants. On parle de
reconnaitre le Christ dans les hommes et dans les événements.
Ceci est fondamental pour une spiritualité missionnaire, pour

188



I'unité de vie des missionnaires, et pour la missiologie Ici
réside la raison du tournant remarquable qu’a pris la mission.
Le dialogue mterrehgleux a droit de cité dans 'Eglise et fait
partie de la mission, parce que Dieu agit dans le coeur de
chaque étre humain.

LFglise a un rdle par rapport a tout homme, en parti-
culier avec les hommes religieux, la religion étant le canal
privilégié de I'expérience de Dieu. Cette conscience de la
présence du Christ en chaque personne améne un tournant,
un changement de la méthode missionnaire. 1l faut partir de
I'étre humain, parce que Dieu est déja a l'oeuvre en chacun.
Linculturation, I'écoute de l'autre n’a pas seulement des
raisons anthropologiques ou méthodologiques. Elle se fonde
sur le fait que le Christ, par son Esprit, peut étre présent dans
les personnes, d’autres religions, d’autres cultures.: Le mis-
sionnaire doit chercher a découvrir I'action du Christ chez les
hommes pour cheminer avec lui et avec eux. Au fond, il s’agit
de se mettre a 'unisson du Christ pour collaborer avec lui.
" Par la mission, nous sommes coopérateurs du Christ.

Cette vision d’origine conciliaire vient appuyer la
conviction du Fondateur que nous sommes des coopérateurs
du Christ; elle trouve d’ailleurs ses fondements dans I'Ecri-
ture Sainte. Elle nous aide a unifier notre vie et & découvrir la
vraie nature de la mission: la participation a I'action salvifique
du Christ.

Les réflexions les plus belles sur la théologie de la
conscience comme lieu ott Dieu agit, ott Dieu est présent, se
trouvent dans Gaudium et Spes. Cette Constitution souligne
que Dieu frappe incessamment, continuellement au coeur de
chaque homme, méme chez celui qui s’obstine a le refuser.
Dieu revient toujours parce qu’il aime. Pour cela, personne
n’est condamné aussi longtemps qu’il est en cette vie (cf GS
16, 26).

On dit encore que tout homme est ordonné a Dieu.
Selon la constitution Lumen Gentium, tous les chrétiens

189



font partie du Corps mystique et tous les hommes sont
ordonnés au Corps du Christ. L'ordination au Christ veut
dire que les hommes sont toujours en chemin, que Dieu
peut toujours les y mettre, et peut toujours travailler en eux
(cf LG 14-16).

Il y a la une dimension de la spiritualité missionnaire
qu’il ne faut pas opposer aux quatre premiers aspects dont
on a parlé (la priére, la liturgie, la Parole de Dieu,
I'Eucharistie) mais qu’il faut intégrer aux autres: Dieu agit
dans les coeurs.

11 faut commencer par découvrir Dieu en ceux qui sont
membres de notre communauté. Cet aspect de la présence
du Seigneur dans les fréres et dans la communauté est
développé dans les Constitutions 3 et 37.

Au cours de mon expérience missionnaire, j’ai souvent
compris ce que je devais faire en regardant les hommes
devant le Christ, surtout pendant 'oraison du soir devant le
Saint-Sacrement. En revoyant les personnes rencontrées
pendant le jour, en présence de I'Eucharistie, le rapport
avec elles change. Il y a 1a une forme trés simple de pricre
"qui nous aide a voir vraiment les personnes dans la foi. On
peut les découvrir ainsi d’une maniére nouvelle.

Nous formateurs, nous devons avoir des yeux neufs
pour regarder les novices, ceux qui sont en formation, la
communauté, tout homme, avec un regard nouveau. On
peut toujours se scléroser, continuer a les voir toujours
comme bons alors qu’ils ne le sont plus, ou a les voir
toujours comme mauvais alors qu’ils ont évolué au plan de
la qualité. Cette vision nouvelle nous vient de la foi; elle
aide a voir les personnes comme le Christ les voit. Com-
ment aime-t-il ces gens? Comment les juge-t-il? Comment
travaille-t-il en elles? C’est la charité interpersonnelle qui
rend le Christ présent. Ub: caritas et amor, Deus ibi est. La
ou deux ou trois, non seulement prient mais s’aiment, le
Christ est présent.

190



Dans les événements

La Constitution 56 invite ensuite a reconnaitre le
Seigneur dans les événements. Quelquefois on
“s’idéologise” simplement et inconsciemment, par une
lecture des événements et des situations qui n’est pas faite a
~ partir de la foi en Jésus-Christ. D’ou des tensions, méme
dans la Congrégation.

Voir les événements par le Christ, dans le Christ, n’est
pas facile. Cela requiert un exercice. C’est tout le probleme
du discernement et de la lecture des signes des temps.
Découvrir Jésus Christ dans les hommes et les événements
sont deux aspects fondamentaux pour une spiritualité
missionnaire. Bien siir, ces deux aspects sollicitent une
articulation avec les autres éléments de cette spiritualité.

Dans le Fondateur

Les Constitutions indiquent trois autres éléments qui
favorisent "la croissance de I’amitié avec Jésus Christ: la vie
et la mission du Fondateur, I’histoire et les traditions de la
Congrégation, I'apostolat. Ce sont des points trés impor-
tants pour I’organisation du noviciat. Comment présenter le
Fondateur et la Congrégation?

Ils en viennent a contempler l'action de Dieu dans la vie
et la mission du Fondateur. 1l ne s’agit pas seulement de
bien connaitre I'histoire du Fondateur, ce qui I'a poussé a
faire ceci et cela. Il s’agit avant tout d’avoir un regard de foi
sur le Fondateur. Mutuae relationes parle du charisme d’un
fondateur comme d’un don de I'Esprit a I'Eglise pour que
le Corps mystique grandisse (n. 11; cf. Lumen Gentium 44-
46). 1l s’agit de voir comment Dieu agit dans un charisme
auquel nous sommes appelés a participer.

Le Fondateur est pour nous, en effet, paradigme,
modéle. Il est comme I'image ou la lumiére dans laquelle

191



nous nous voyons, le mouvement dans lequel nous nous
insérons. Ce mouvement est guidé par I'Esprit du Christ.
C’est la seule facon de comprendre un fondateur, parce
qu’il n’y a pas de mission en dehors de I’Esprit. Il est donc
important de découvrir le Christ dans le Fondateur et dans
sa mission qui nous est confiée.

A partir de cette vision, on pourrait réécrire toute notre
spiritualité. Par exemple, l'intuition d’Eugéne de Mazenod
que le fondateur de la Congrégation est Jésus Christ manifeste
qu’il s’insére en lui qui est I'acteur principal de P'oeuvre.
Laffirmation gue nous sommes coopérateurs du Christ
exprime la méme intuition. Eugéne a fait 'expérience du
Christ Sauveur; tout au cours de sa vie il le contemple il voit
tout et tous en lui. Dans son ministére, il suit le Christ
Evangélisateur, modéle de son apostolat Faire découvrir
cela, de l'intérieur, aux novices, est important pour les aider 2
faire I'unité de toute leur vie, du charisme, de la vocation.

Dans I'bistoire de la Congrégation

La Constitution 56 propose aussi de découvrir le
Christ dans I'histoire et les traditions de la Congrégation.
Evidemment, il n’y a pas a canoniser toute notre histoire,
car nous sommes marqués par le péché autant que par la
grace de Dieu. Les ombres et les fautes ne manquent pas.
Un discernement est a faire pour découvrir ce qu’il y a de
positif dans notre histoire, ce qui porte la vie. Une
Congrégation, comme I’ Eghse ne peut pas se couper de son

“histoire. Ce serait mourir. Méme les Eglises protestantes
redécouvrent I'histoire. Il n’y a pas seulement la Bible; il y a
une aussi une histoire qui porte la Parole de Dieu.

Pour nous aussi, comme Congrégation, I'histoire a de
I'importance, qu'il s’agisse de I'histoire d’une Province ou
de la Congrégation ou d’une Région. Pour cette raison, la
transmission de ’histoire de la Congrégation au noviciat est

192



importante, surtout si on la voit comme un mouvement,
comme un charisme qui vit, se developpe et qui toujours
nous appelle. .

Les traditions expriment la vie. Evidemment, dans les
traditions, tout n’est pas essentiel, mais tout n’est pas
secondaire non plus. C’est I'incarnation qui s’opére. Alors
que doit-il rester de cette incarnation, méme dans son
évolution? Chez les novices, il faut créer une attitude de
fidélité pour ce qui est essentiel et valable, et de créativité
pour répondre aux défis nouveaux.

Découvrir le Christ dans la vie du Fondateur et de la
Congrégation est une approche nouvelle. C’est dans la ligne
de la théologie de la vie religieuse d’aujourd’hui, qui
s’enracine dans Vatican II et avant, dans toute la tradition
patristique.

Dans le travail apostolique

Larticle 56 termine par cette affirmation: Des occasions
de travail apostolique en milieu oblat leur permettant de
mieux saisir les exigences de la vocation missionnaire et
l'unité de la vie religieuse apostolique. Lapostolat est un lieu
pour découvrir le Christ, croitre dans ’amitié du Christ.
Cest un aspect traditionnel dans la spiritualité du
Fondateur et de la Congrégation. Dans les Constitutions de
1818, le Fondateur souligne que notre ministére doit étre
une rencontre avec le Christ. Le sacrement de la réconci-
liation, la prédication, sont non seulement une participation
a “son oeuvre” mais un “étre avec lui”. Un aspect
fondamental de I'apdtre est d’étre avec le Christ et d’étre
envoyé par lui sans se séparer de lui. Notre vie et notre
mission sont un cheminement avec le Christ.

Les expériences pastorales des jeunes Oblats en
formation premiére que l'on a introduites ces derniéres
années sont opportunes, méme pendant le noviciat. Ces

193



activités ne devraient pas étre seulement et avant tout en
fonction de I'apostolat, pour apprendre des méthodes de
travail, mais elles devraient étre en fonction de cette unité
de vie qui s’enracine dans la compréhension, I'amitié, le
compagnonnage avec le Christ.

Cet article 56 est trés beau! L'important du noviciat,
n'est pas avant tout d’élaborer des structures, mais
d’apprendre vraiment a contempler P'action de Dieu, a
devenir des amis du Christ par ces différents cheminements
ou moyens. Les formandi pourront poursuivre ensuite leur
formation premiére, aussi bien les scolastiques que les
Fréres. Sur ces bases, on pourra continuer 2 vivre toute sa
vie. Chercher et servir les pauvres n’est pas le premier but
de notre charisme. D’autres les cherchent et les servent
mieux que nous. Et on n’est pas avec les pauvres pour les
aider a résoudre avant tout les problémes sociaux, méme si
la charité nous demande de le faire, mais c’est pour étre
Jésus Christ parmi eux, pour leur manifester qui est le
Christ.

Or, on n’annonce pas Jésus-Christ si on ne le vit pas, si
on ne s’identifie pas 4 lui comme il est dit si bien dans
Particle 2 des Constitutions. Le noviciat est vraiment
fondamental pour toute notre vie oblate et pour le
renouveau de la Congrégation. On doit apprendre 2 faire
I'unité de vie en partant du Christ. On deviendra des
pelerins qui suivent le Christ. Toute notre vie religieuse
oblate devient ainsi une “sequela Christi” pour “étre avec
lui” et “étre envoyé par lui”.

Dans la communauté

I semble que ce paragraphe 56 des Constitutions ait
oublié un chemin important pour faire 'expérience du
Christ, c’est-a-dire, la vie communautaire. Mais il faut
recourir a d’autres passages des Constitutions. Il est évident

194



qu’il faut appliquer en premier lieu aux fréres de notre
communauté ce qui est dit de la découverte du Christ dans
tout homme. Par la vie communautaire se réalise une
présence spéciale du Christ. L'appel et la présence du
Seigneur au milieu des Oblats aujourd’bhui les unissent dans
la charité et ['obéissance pour les faire revivre ['unité des
Apétres avec Lui, ainsi que leur mission commune dans son
Esprit (C 3). A mesure que grandit entre eux la communion
d'esprit et de coeur, les Oblats témoignent aux yeux des
hommes que [ésus vit au milien d’eux et fait leur unité pour
les envoyer anmnoncer son Royaume (C 37). La vie
communautaire non seulement introduit au Christ par le
partage et U'exemple, mais elle le rend présent et actif dans
la croissance interne des membres et dans I’action pastorale.
“La ot deux ou trois sont réunis en mon nom, je suis parmi
eux” (Mt 18, 20).

Unité de vie missionnaire

Cet article 56 peut étre illustré par deux autres articles
des Constitutions:

Les Oblats ne réalisent P'unité de leur vie qu’en Jésus
Christ et par lui. lls sont engagés dans des services
apostoliques trés variés, et en méme temps chaque acte de
leur vie est I'occasion d'une rencontre avec le Christ qui, par
eux, se donne aux autres et, par les autres, se donne d eux. Se
gardant dans une atmosphére de silence et de paix intérieure,
ils recherchent la présence du Seigneur dans le coeur des gens
et des événements de la vie quotidienne, aussi bien que dans
la Parole de Dieu, la priere et les sacrements. Tels des
pélerins, ils font route avec ]esus dans la foi, l'espérance et
Lamour (C. 31).

Cest en missionnaires que nous louons le Seigneur selon
les inspirations diverses de Z’Esprzt nous portons devant Lui
le poids quotidien de notre souci pour les gens i qui nous

195



sommes envoyés. Toute notre vie est priére pour que le Régne
vienne en nous et par nous (C. 32).

2. LA VIE COMMUNAUTAIRE ET LE MAITRE DES NOVICES

Le deuxiéme aspect sur lequel je voudrais attirer
Iattention, c’est la vie communautaire. La Régle 41, toujours
pour le noviciat, me semble trés importante. On dit que dans
le noviciat, on apprend la vie communautaire avec ses joies et
ses tensions, avec 'esprit de charité qui 'anime et le soutien
réciproque. La vie communautaire doit aider a s’intégrer, a
intégrer les différents aspects de la vie, et a s’initier aux
dépassements nécessaires a toute vie religieuse apostolique.
Elle aide a surmonter les difficultés et les tensions.

Cette Régle 41 est un article trés révélateur que 'on
doit relire avec tout ce qui se dit sur la communauté aux
Constitutions 37 et suivantes. C’est pour cela que le noviciat
“ad personam” est trés problématique, car il n’y a pas de
communauté. Je ne dis pas seulement communauté oblate,
mais communauté particuliere de noviciat. Je ne vais pas
m’étendre trop sur ce point: je laisse cela a votre réflexion
et a votre expérience.

Je- voudrais seulement faire trois remarques, qui
concernent davantage le Maitre des novices dans ses
rapports avec la communauté,

a) Le Matitre des novices doit étre lui-méme un homme
de communauté, et pas seulement un guide. La difficulté
pour un Maitre des novices vient du fait que souvent, il fait
partie a la fois de deux communautés: d’'une communauté
oblate, et aussi de la communauté du noviciat. Ce sont deux
dimensions importantes pour un Maitre qui doit manifester
son appartenance aux deux groupes, c’est-d-dire étre vrai
homme de communauté a la fois dans sa communauté
oblate et également avec les novices.

196



Etre homme de communauté veut dire étre homme de
partage, de soutien. Il y a toujours 2 donner et a recevoir. Le
témoignage de 'appartenance effective du Pére Maitre 2 la
communauté oblate plus large me parait essentiel pour un
noviciat. Il doit donc étre un homme de communauté dans
la communauté oblate dans laquelle il est inséré, ne serait-
elle que district.

b) Le Maitre des novices doit étre aussi homme de
communauté avec les novices. Comment peut-il étre
communautaire avec ses novices? Avec eux, il doit étre non
seulement un Maltre mais aussi un compagnon. Aupa-
ravant, on parlait du Maitre des novices comme de
quelqu’un qui fait le point avec chacun et avec la
communauté; comme de quelqu’un qui vérifie, qui aide au
discernement. C’est un aspect essentiel de sa charge. Je
pense qu’il doit étre aussi homme de communauté dans la
gratuité, la spontanéité, le partage de foi, le soutien, le
repos, I'apostolat. Aujourd’hui, vous étes aidés par la
facilité avec laquelle les jeunes de partout communiquent
entre eux et s’ouvrent.

“La communion” est pour moi un des signes que
I’Esprit conduit son Eglise et '’humanité. On la trouve a
tous les niveaux dans la mission et dans les communautés
chrétiennes. On la retrouve méme dans les religions non
chrétiennes, et cela est nouveau.

c) Ma troisiéme remarque porte sur les collaborateurs
du Pére Maitre pour le noviciat. Dans la Regle 44, il y a
beaucoup de sagesse. Elle souléve cependant une question
trés délicate et trés importante.

Le Maitre des novices a un rdle unique. C’est lui qui
doit aider la communauté a vivre dans 'unité, a faire route
ensemble. Il est le responsable du cheminement commu-
nautaire et du progres personnel. Il a un réle unique envers
chacun pour la vérification du cheminement et de I’authen-
ticité de la vocation que Dieu lui donne.

197



En méme temps, le Maitre des novices ne peut pas
opérer le discernement seul. Il doit échanger avec ses
collaborateurs sur tout ce qui concerne le cheminement des
novices. La formation au noviciat a un aspect commu-
nautaire essentiel. J’ai parlé de la découverte du Christ et de
la croissance dans I'amitié du Christ par les voies de la
priére, de I'Ecriture Sainte, de la liturgie, de l'histoire du
Fondateur. Ceux qui enseignent la liturgie ou présentent le
Fondateur, s’insérent dans ce cheminement spirituel com-
munautaire. La formation des novices exige de ce fait un
discernement constant et coopératif tant au point de vue
communautaire que personnel.

3. MARIE ET LES FORMATEURS

On dit que, nous les Oblats, nous avons la tradition de
toujours tout terminer avec Marie. Si c’est une tradition,
cela veut dire que ce n’est pas une simple formalité.

Lorsque je me suis rendu a Obra, en Pologne, en
décembre 1986, j’ai eu comme une expérience spirituelle.
Jai compris qu'une maison de formation doit étre une
maison ot Marie est vraiment présente. Il n’y a pas de
famille sans la mere. Ceux qui remplissent le réle de Marie
d’une maniére particuliére, ce sont les formateurs. Evi-
demment, Marie reste toujours la Mére pour tous. Mais qui
devient signe, qui devient en quelque sorte sacrement de
Marie dans une communauté de formation? Je pense que
les formateurs, et le Maitre des novices en particulier,
doivent représenter Marie auprés des candidats oblats. Je
souligne seulement deux aspects de cette affirmation.

a) La Constitution 10 nous présente Marie comme le
modéle de I'Oblat, parce qu’elle a accueilli continuellement
le Christ pour le présenter aux autres, pour Le donner. Et je
pense que nous devons étre comme Marie, parce que nous

198



sommes les premiers 2 accueillir Jésus Christ dans notre vie
pour Le donner aux autres et, en particulier, aux novices
avec lesquels nous cheminons, a ’égard desquels nous
avons une responsabilité trés particuliere. Ce qu’on disait
du noviciat, des moyens de découvrir le Christ, d’entrer en
amitié avec lui est aussi vrai pour nous.

Donc, étre comme Marie avant tout, vivie comme Elle
dans 'accueil constant du Christ, dans la foi, dans I'espérance,
dans la charité. Pendant le noviciat votre foi est souvent mise
a ’épreuve, tout en étant stimulée; la foi concréte par rapport
aux personnes, par rapport a vous-mémes, etc. Lespérance!
Si 'on n’avait pas d’espérance, je pense que souvent tout se
paralyserait, tout se terminerait au noviciat. L’espérance
comme Marie: I'espérance au Temple, I'espérance a Cana,
Pespérance au pied de la Croix. Ftre des hommes de charité
pour accueillir le Christ et pour le présenter continuellement.
Si nous sommes passionnés du Christ, nous saurons le présen-
ter d’une maniére spontanée comme Marie. Elle a présenté le
Christ d’une maniére spontanée aux Apotres aprés la
résurrection, mais aussi 2 Nazareth et pendant la vie publique.

b) Une autre maniére d’étre semblable 2 Marie, c’est
de créer 'atmosphére de famille, comme Marie a Nazareth,
comme Marie au Cénacle. Il n’y a pas de formation s’il n’y a
pas une atmosphére de famille ot I'on se trouve chez soi, ot
la confiance réciproque régne, ol on se respecte. Je
discerne 12 une des difficultés majeures dans les scolasticats
et dans les noviciats.

Ce sera délicat 12 ot on aura, par exemple, des forma-
teurs qui viennent d’ailleurs, ou qui viennent d’'un méme
monde mais avec une culture différente. L'esprit de famille!
Si les novices nous voient comme des juges, comme ceux
qui décident sans amour, il n’y a pas de formation possible.
Il est impossible de former s’il n’y a pas un esprit de famille
a la base. Le réle de Marie montre le réle de formateur.
Evidemment, il faut étre ferme, il faut prendre des

199



décisions, mais a l'intérieur d’'un “étre famille”. Cela fait
partie du charisme oblat.

Regardons le Fondateur! Il savait créer la famille. 11
disait: Tous les autres supérieurs de Congrégations peuvent
avoir les plus belles qualités, mais aucun d’entre eux n’aime
plus leurs sujets que moi je n’aime les Oblats! Chaque
formateur doit avoir cet amour que le Fondateur portait
pour ses Oblats: cet amour vraiment personnel et donc,
cette capacité de créer I'atmosphére de famille comme
Marie a Nazareth.

Conclusion

Cet échange a été une réflexion trés simple, plus un
partage au plan de I'dme qu’'une communication intel-
lectuelle. Je pense que si nous batissons nos noviciats sur
ces deux fondements, le Christ et la vie communautaire,
alors 'avenir de la Congrégation sera assuré et on connaitra
un nouveau printemps. Pour moi, le printemps n’est pas
avant tout dans le nombre. La reprise sera vraie et portera
ses fruits seulement si elle se trouve dans la dynamique du
charisme propre. Le charisme est une grice qui a été
donnée, mais c’est aussi quelque chose de nouveau qui
s’enracine dans notre expérience du Christ. Le charisme
oblat est I’héritage d’Eugéne de Mazenod,; il est aussi le don
que chacun de nous et, ensemble, nous recevons de I'Esprit
par notre fidélité au Christ et par notre créativité dans la
réponse aux défis missionnaires d’aujourd’hui.

NOTE

(1) Conférence donnée aux Maitres des novices européens,
Grottaferrata, 3 février 1987.

200



XIIT
ROLE DES FORMATEURS

Cette troisitme lettre pour ’Année de Mazenod est
adressée avant tout a ceux qui sont engagés dans la formation
(1). Vous qui étes appelés a contribuer de maniére spéciale
aux enjeux de ce temps de renouvellement oblat, de
rayonnement du charisme oblat et de promotion des
vocations. Mais ce message concerne aussi les autres Oblats,
parce que tous nous devons comprendre ce ministére et lui
apporter notre appui.

Vous les formateurs, vous avez un role essentiel dans la
Congrégation. Vous accompagnez la croissance personnelle et
communautaire des jeunes générations et vous préparez la
mission future de la Congrégation. Vous imitez Jésus qui
formait ses apdtres et votre ministére est donc de premiére
importance, méme si souvent il n’est ni gratifiant ni facile.
Pour ce ministére, le Fondateur choisissait les meilleurs
Oblats. Beaucoup de ses lettres leur étaient adressées. Aupres
de ceux qui en avaient recu la charge, il insistait gue tout doit

~étre sacrifié @ ce premier devoir. 1] faut avant tout qu’il (le p.
Pons) fournisse a ses fréres tous les moyens qui sont en son
pouvoir pour les faire avancer. La moindre négligence a cet
égard serait impardonnable i mes yeux (CT 456). Face aux
difficultés inévitables du formateur, il rappelait: Notre
Seigneur, notre divin modéle avait bien a souffrir avec ses bien-
aimés Apotres qui étatent trop souvent insupportables et fati-
gants (CT 457). 1l indiquait les lighes majeures de la forma-
tion, qui doit étre mzdle, religieuse, mais paternelle. Voild la
méthode que j'ai suivie dans les commencements lorsque j étais
chargé moi-méme de former nos susets (CT 459). Saint Eugene

201



suivait le cheminement des scolastiques. La derniére année de
sa vie, il écrivait au modérateur des scolastiques de Montoli-
vet: Mes yeux et plus encore mon coeur sont sans cesse dirigés
vers ces chers enfants, l'espérance de notre famille. Je suis
heureux de les voir comprendre la sublimité de leur vocation, et
travailler avec courage d devenir de saints religieux (CT 461).

Vous contribuez a la formation avant tout par votre
témoignage. Celui-ci a sa source dans I'authenticité et dans
I'intégrité de votre vie. Cest 'exemple qui attire, il a plus
d’influence que les paroles. Lefficacité de notre ministére
dépend toujours de la grice de Dieu et de la réponse que
nous lui donnons, et cette réponse trouve sa source dans notre
unité de vie dans le Christ.

Votre ministére consiste & accompagner les candidats. Il
faut le faire de maniére fraternelle, spécialement quand ils
partagent déja la méme consécration et sont membres de la
méme Congrégation. Pour la mission reque de la Congré-
gation et de 'Eglise, vous n’étes pas simples spectateurs mais
responsables de la transmission des valeurs oblates. Il vous
appartient de vérifier si les candidats sont aptes a ce genre de
vie, si vraiment ils sont fidéles a leur vocation, si leur
croissance correspond aux étapes de leur engagement. A
I'égard de ceux qui sont en formation, la contrainte et la
démission sont a dépasser, pour chercher ensemble avec eux
ce que suggere 'Esprit.

Vous avez la charge d’aider a assumer le charisme oblat
dans toute sa richesse et sa beauté, sans en négliger les
exigences. Pour cela, il est important que vous soyez en
relation avec la personne vivante du Fondateur, que vous
viviez en syntonie avec la Congrégation et avec 'Eglise et son
magistére, que vous soyez attentifs aux défis missionnaires de
P'aujourd’hui et du demain du monde.

Dans votre ministére délicat et important il est nécessaire
que vous travailliez en étroite collaboration avec les autres
formateurs, faisant équipe avec eux et veillant 2 de vrais liens
fraternels entre vous et eux. C’est surtout dans I'unité et dans

202



la collaboration entre vous, formateurs, que vous pouvez
trouver le chemin et les moyens les plus aptes pour la forma-
tion et que vous devenez exemple de vie communautaire. La
communauté formatrice est le milieu normal aussi de votre
croissance personnelle et du soutien mutuel. C’est pour cela
que ces années-ci I’Administration générale a exigé que la
formation ne soit jamais confiée a une seule personne.

- Que vous preniez soin de votre croissance personnelle et
de votre formation continue comme Oblats et comme forma-
teurs, Ceci est trés important. Méme si une préparation
préalable 2 ce ministére délicat est souhaitable et méme
irremplacable, cherchez 4 vous rendre toujours plus aptes a
bien I'exercer, en en approfondissant les divers aspects et les
multiples exigences. Les documents fréquents de 'Eglise et de
la Congrégation sur ces thémes vous seront une aide efficace.

Soyez heureux dans cet apostolat. Ne regrettez pas
d’autres formes d’engagement. Mettez-y toutes vos énergies et
votre cceur. Cest une grande responsabilité, mais c’est encore
plus une grice aussi pour vous. Et quand on vous demandera
un autre ministére, vous vous apercevrez que les qualités
acquises sont utiles sur d’autres terrains. Car il y a besoin de
formateurs aussi pour le laicat et en particulier pour ceux qui
sont appelés a partager la spiritualité et la mission du charisme
oblat.

Vous remerciant pour votre setvice, je demande, par
Iintercession de saint Eugéne et de Marie Immaculée, que le
Seigneur vous confirme dans la vocation a laquelle vous étes
appelés et dans laquelle vous accompagnez les confréres plus
jeunes et les futurs candidats. Lavenir de la Congrégation
dépend en grande partie de vous.

NotE

1. Lettre aux formateurs, adressée a l'occasion de I’Année de
Mazenod, mars 1996

203



X1v
OBLATION PERPETUELLE

Ce passage de I’évangile de Luc nous rappelle le réle
prophétique et la vocation missionnaire de Jésus. “L'Esprit du
Seigneur est sur moi... pour annoncer la bonne nouvelle aux
pauvres” (Lc 4, 18). Accomplie dans le temps et dans Iespace,
cette vocation prophétique a son commencement dans
éternel amour de Dieu: “Avant de te faconner dans le sein de
ta mere, je te connaissais” (Jr 2, 5). C'était vrai pour Jérémie,
et d’une facon toute spéciale, c’était vrai pour le Christ (1). -

Chers fréres et soeurs, nous célébrons le méme mystére,
nous en sommes témoins. En fait, notre vocation religieuse et
missionnaire est une participation a la vocation du Christ,
comme saint Paul nous le dit dans la lettre aux Ephésiens: “Le
Pére nous a choisis en lui avant la fondation du monde pour
que nous soyons saints et irréprochables sous son regard, dans
Pamour” (Ep 1, 4). Notre vocation est comprise et vécue dans
la vocation du Christ. Notre oblation est vécue dans I'offrande
du Christ a son Pére pour le salut du monde. -

Chers fréres, en faisant votre profession perpétuelle vous
répondez a 'appel du Christ, qui vous invite a étre ses
disciples et 4 continuer sa mission. Linvitation qu’il vous fait
est absolue et éternelle, votre réponse devient maintenant
finale, définitive, totale.

Dans notre tradition oblate, nous appelons la profession
finale une oblation perpétuelle, un mot qui nous rappelle non
seulement notre nom de famille, “Oblats de Marie
Immaculée”, mais qui nous rappelle aussi le don total du
Christ qui s’est offert tout entier au Pére.

204



Pour ce qui est de cette oblation qui nous rassemble,
jaimerais souligner quelques-uns de ses aspects ou dimen-
sions:

Oblation totale de nous-mémes

Notre oblation doit imprégner et transformer toute
notre vie. Par 'Esprit, nous sommes consacrés et devenons
compagnons du Christ. Ainsi, 'ensemble de notre vie doit
manifester cette consécration. Nos relations avec les autres,
I'usage que nous faisons des biens matériels, notre prise de
décision, notre facon de juger et d’agir doivent étre en
harmonie avec cette oblation. Notre activité missionnaire
est la conséquence de notre réponse a I'invitation du Christ
d le suivre et a prendre part @ sa mission (C 1). Votre zéle
missionnaire et votre créativité seront en proportion de
votre fidélité a cette vocation, comme nous pouvons le voir
chez le Bx Joseph Gérard. Afin de vivre notre vocation avec
intégrité et authenticité, toute notre vie' doit comme couler
de source de notre oblation, de notre charisme oblat.

Oblation dans le Christ

Cela est possible si nous nous abandonnons au Christ.
Comme le disent nos Constitutions: S’efforcant de le
" reproduire dans leur vie, ils se veulent obéissants au Pére,
méme jusqu’a la mort, et se mettent au service du Peuple de
Dieu avec un amour désintéressé. Leur zéle apostolique est
soutenu par le don sans réserve de leur oblation, une
oblation sans cesse renouvelée dans les exigences de leur
mission (C 2). Pour 'amour du Christ et de son Royaume,
nous devons nous identifier avec lui. A travers le regard du
Sauveur crucifié nous voyons le monde racheté de son sang
(C 4) et nous nous rendons apte(s) 4 aimer avec le coeur du

Christ (R 12).

205



Comme Jésus, nous devons harmoniser notre conduite
et nos activités avec notre vocation. Le Saint-Pére nous dit
dans son encyclique missionnaire: I/ y a (dans le Christ)
identité entre le message et le messager, entre le dire, ['agir et
Pétre. Sa force et le secret de ['efficacité de son action résident
dans sa totale identification avec le message qu’il annonce: il
proclame la Bonne Nouvelle non seulement par ce qu’il dit ou
ce gu’il fait, mais par ce qu’il est (RM 13). Le but de notre
consécration religieuse est de réaliser cette méme unité en
nous, unité entre notre vie et notre mission, une unité qui a
sa source dans le Christ. Cest pourquoi le Fondateur
écrivait dans ses premiéres Constitutions et Régles: Celui
gui voudra étre des notres devra briller du désir de sa propre

perfection, étre enflammé d’ amour pour notre Seigneur Jésus
Christ (CC et RR, p. 52).

Oblation en communauté

Le troisitme point que je désire mentionner est la
dimension communautaire de notre charisme oblat. Notre
oblation la rend possible pour nous; elle nous demande aussi
d’étre des témoins en communauté apostolique. En faisant
notre profession, nous entrons dans la Congrégation de fagon
définitive, nous prenons un engagement envers elle, et nous
nous engageons a croitre en compagnie de nos fréres dans la
vocation commune que tous nous avons regue. Ils s'aideront
mutuellement a4 trouver joie et bombeur dans leur vie
communautaire et dans leur apostolat. Ils s’encourageront dans
leur volonté de fidélité a la Congrégation, méme si, en
certaines circonstances, elle devait se disperser ou si eux-mémes
étatent tentés de abandonner (C 29).

A la fin de son scolasticat 2 Rome, et aussi lors de notre
conversation a la maison Sabon, 2 Durban, peu avant sa
mort, Michael Ngcobo m’a dit qu’il était parvenu a
comprendre que la vie de communauté n’était pas seulement

206



quelque chose de requis pour la période de formation, mais
quelque chose de nécessaire pour toute la durée de la vie. Le
récent Chapitre général a attiré attention de la Congrégation
sur la dimension de la vie communautaire (2). Je suis con-
vaincu que Pavenir de chaque Oblat, comme celui de la
Congrégation, dépend de la qualité de notre vie de com-
munauté, de P'interdépendance et de la communion entre
nous, communion qui se réalise a travers la vie de commu-
nauté.

Oblation par Marie

Chers fréres et soeurs, considérant les exigences de
notre vocation, nous pourrions peut-étre parfois avoir peur.
Mais dans notre cheminement, nous avons Marie comme
compagne et comme aide. Avec elle, nous pouvons étre
confiants face a 1’avenir. En fait, comme le disent nos
Constitutions: Marie Immaculée, par sa réponse de foi et sa
totale disponibilité a appel de I'Esprit, est le modeéle et la
gardienne de notre vie consacrée (C 13). Par son exemple et
son intercession, elle nous aidera 2 demeurer ouverts 2
I'appel de I'Esprit. Ensemble, avec elle, nous avons
beaucoup d’intercesseurs et de compagnons qui ont été
fideles a cette méme vocation qui est ndtre et qui se
trouvent maintenant avec Dieu. De méme qu’ils ont réussi,
nous le pouvons nous aussi, pour la gloire de Dieu et pour
le service de I’Eglise. C’est 12 notre vocation!

NOTES

(1) Homélie pour la cérémonie d’oblation perpétuelle, Cedara, 22
octobre 1993.
(2. Chapitre 1992, Témoins en Communauté Apostolique.

207



XV
| ROLE D’UN SCOLASTICAT OBLAT

Nous sommes tous ici pour vivre avec vous ce Jubilé
d’or: Monseigneur le Délégué apostolique, les évéques, les
amis, le personnel et les étudiants anciens et actuels de
I'Institut théologique Saint-Joseph (1).

Nous nous sommes rassemblés pour remercier le
Seigneur pour ces cinquante ans d’existence de Saint-
Joseph. En cet Institut, beaucoup, surtout des prétres et des
religieux, ont recu leur formation; ils travaillent maintenant
en Afrique du Sud ou ailleurs. Aussi l'influence de Saint-
Joseph s’est-elle répandue bien au-dela du pays.

Remercions donc le Seigneur qui a permis a beaucoup
de devenir ministres dans son Eglise. Cette formation n’a
pas été seulement intellectuelle, mais intégrale, ouverte
depuis ses débuts 2 la richesse des différentes races de ce
pays et dailleurs. Ce fut 12 la condition mise par I’Admi-
nistration générale dés le commencement.

Remercions aussi le Seigneur pour le dévouement de si
nombreux formateurs et pour la collaboration non seule-
ment des Provinces d’Afrique du Sud et d’ailleurs, mais
aussi pour celle d’autres Congrégations.

La formation des Apétres au coeur de la mission du Christ

Le passage de I’évangile (Lc 10) que nous venons tout
juste d’entendre nous dit comment Jésus a choisi soixante-
douze disciples et comment il les a envoyés en mission
devant lui. Avant de les envoyer, cependant, il les a instruits

208



au sujet du besoin de moissonneurs pour sa moisson et il
leur a dit aussi comment ils devaient se comporter et agir.
Lorsque leur mission fut accomplie, le Seigneur les a réunis
et avec eux il a fait une évaluation du travail réalisé,
accordant de I'importance a la qualité de leur vie plutét
qu’a leurs actions. La formation des Apotres et des disciples
faisait partie de la mission de Jésus. En vérité, leur
formation en est le centre, le coeur.

Le scolasticat Saint-Joseph, appelé maintenant Institut
théologique Saint-Joseph, a accompli cette méme tiche,
vérifiant 'authenticité de Iappel et formant des apdtres et
des disciples pour continuer la mission de Jésus. Ainsi,
apres avoir entendu ce passage de ’évangile, nous pouvons
affirmer, comme Jésus I'a fait dans la synagogue de
Nazareth: “Aujourd’hui cette écriture est accomplie” (Lc 4,
21) ici; elle s’est aussi accomplie tout au cours de ces
cinquante derniéres années.

Tout comme les soixante-douze disciples qui revenaient
tout joyeux et commentaient ce qui s’était passé durant leur
mission, ainsi aujourd’hui, beaucoup de formateurs et
d’anciens étudiants sont de retour 2 leur Alma Mater pour se
réjouir et remercier le Seigneur. Souvent, le scolasticat est le
lieu ot I'on revient volontiers, surtout pendant les premiéres
années de ministére. Lorsqu’on est heureux d’y retourner
c’est un bon signe pour la formation qu’on y a recue.

Scolasticat et Institut théologique

Au début, le Centre théologique était identifié avec le
scolasticat oblat; maintenant il existe une distinction claire
entre I'Institut théologique et les étudiants qui appartiennent
a des Congrégations différentes. Cette distinction n’a pas
pour but de créer une dichotomie entre la formation
académique et les autres aspects de la formation (aspects
humain, chrétien, religieux, sacerdotal, pastoral). Grace a

209



une collaboration constante, vous essayez de stimuler une
croissance intégrale de tous les étudiants dans le charisme qui
leur est propre. Cela est rendu plus facile lorsque au moins
quelques membres de diverses Congrégations respectives
sont professeurs, et s'il y a une évaluation constante non
seulement de la qualité, de I'enseignement, mais aussi de la
formation globale donnée ici, dans chacune des communau-
tés représentées.

Formation intégrale

Lexhortation apostolique Pastores Dabo Vobis, publiée
aprés le dernier Synode “sur la formation des prétres dans
les circonstances actuelles”, indique les dimensions de cette
formation; les sous-titres en font ressortir son essence:

- La formation humaine, fondement de toute forma-
tion sacerdotale.

- La formation spirituelle: en communion avec Dieu et
a la recherche du Christ.

- La formation intellectuelle: l'intelligence de la foi.

- La formation pastorale: communier a la charité de
Jésus Christ, Bon Pasteur.

Formation missionnaire

En regardant I'histoire de cet Institut et en considérant
les besoins des étudiants, j’aimerais souligner deux éléments
de cette formation globale pour l'avenir. D’abord la
dimension missionnaire. Votre Eglise est le fruit d’une
activité missionnaire récente. Il y a encore des missionnaires
étrangers chez vous. Ils ne sont pas seulement les vestiges
d’un monde qui tire 2 sa fin, mais les semeurs d’une vie qui
doit continuer a croitre. L'action évangélisatrice de la commu-
nauté chrétienne, d’abord sur son territoire et ensuite ailleurs
comme participation d la mission universelle, est le signe le

210



plus clair de la maturité de la foi” (RM, 49b; ¢f. 77). En fait, “la
foz' s’aﬁ’ermz’t lorsgu’on la donne (RM 2). L’encyclique mis-
sionnaire Redemptoris Missio nous invite maintes fois a nous
ouvrir & Luniversalité de I'Eglise, écartant toutes les formes de
particularisme, d'exclusivisme ou de sentiment d'auto-suffisan-
ce. Les Eglise locales, tout en étant enracinées dans leur peuple

et dans leur culture, doivent maintenir concrétement ce sens de
Puniversalité de la foi, en offrant aux autres Eglises et en
recevant d'elles dons spirituels, expériences pastorales de
premiére annonce et d évangélisation, personnel apostoligue et
moyens matériels (RM 85). Un Institut comme celui-ci a cer-
tainement une vocation missionnaire pour I’Afrique du Sud
et doit développer des moyens propres pour atteindre ce but.

En communion avec les autres charismes

Le deuxiéme point que je veux souligner concerne la
dimension charismatique de la vie religieuse. La majorité des
étudiants viennent d’Instituts religieux. La vie religieuse n’est
pas le plus petit commun dénominateur: elle est plutdt une
variété de dons de I'Esprit pour la construction de IFglise.
Les divers aspects de la vie spirituelle, pastorale et religieuse
devraient étre vécus dans le contexte du charisme propre de
chacun, charisme qui est 'expression d’un aspect de la vie et
de la mission du Christ (cf. LG 46). Dans ce domaine
également, votre Institut théologique a un rdle spécial a jouer,
non seulement pour le bénéfice des étudiants mais aussi pour
le développement de I’Eglise locale.

Formateurs

Dans T’histoire de I'Institut théologique Saint-Joseph,
on rencontre une difficulté qui a tendance a se perpétuer: je
veux parler du probléme de trouver et de garder un
nombre suffisant de professeurs et de formateurs compé-

211



tents. Cela est tout a fait compréhensible, car la tache est a
la foi difficile et exigeante. Cependant, laissez-moi dire a
tous les formateurs présents et futurs: c’est 1a la tache la
plus nécessaire et la plus importante de toutes les taches
missionnaires dans I'Eglise. Je le répéte: elle fut au coeur de
la mission du Christ. Donnez-vous donc généreusement a
cette tiche et rendez-vous disponibles et aptes a celle-ci.
Faites comme Jésus a fait, guidé par son Esprit qui est
I’agent principal de la mission et de la formation.

Vatican II et le document post-synodal Pastores Dabo
Vobis insistent pour dire que toute la formation doit étre
centrée sur Jésus Christ, la source de notre vie, de notre
ministére, de notre unité existenticlle. Clest I le message de
la premiére lecture prise de la lettre aux Ephésiens.
Puissions-nous toujours centrer notre vie sur lui, et le faire
connaitre au peuple a qui nous avons été envoyés. Faisons
comme Marie: elle I’a regu d’une maniére continuelle dans
sa vie pour le donner au monde entier, dont il est la vie
maintenant et toujours.

NOTE

(1) Homélie donné a Cedara le 19 novembre 1993.



XVI

ROLE D’UN SUPERIEUR DANS UNE
COMMUNAUTE DE FORMATION

A la suite de mon expérience de dix ans comme
Supérieur général, une conviction m’est devenue de plus en
plus évidente: il n’y a pas de renouveau personnel et
~missionnaire sans une vraie vie communautaire, et celle-ci
n’est pas possible sans un véritable supérieur local (1), Par
ailleurs, c’est 12 aussi une conviction exprimée par les Cha-
pitres généraux qui ont réfléchi sur notre renouveau. Ils
insistent continuellement sur le rapport entre mission,
communauté et croissance personnelle.

Depuis le Chapitre de 1966, qui s’est tenu au lendemain
de la cléture de Vatican II, on affirme le lien entre mission et
communauté, le réle théologal et aussi le réle de témoignage
de la communauté. Missionnairves religieux, les Oblats le
seront dans et par la communauté i laquelle ils appartiennent
(C 42). Aprés avoir parlé de la communion d’esprit et de
coeur, réalisée dans Iéchange, le dialogue, I'entraide
fraternelle, on -affirme: Ils porteront ainsi aux yeux des
hommes le témoignage que Jésus vit au milieu d’eux et fait leur
unité pour les envoyer annoncer son Royaume (C 45).

Le Chapitre de 1972 a publié la “Visée missionnaire”, un
document qui a eu une grande résonance. Quelques mois
aprés, le Conseil général publiait un autre trés riche
document, intitulé “La Communauté”, qui semble avoir attiré
beaucoup moins 'attention que le premier. Le Chapitre de
1974, apreés le départ du P. Hanley, a renouvelé sa foi dans les
valeurs fondamentales de la vie oblate, et c’est dans ce
contexte qu'il écrivait: la valeur ‘vie communautaire’ a peut-

213



étre été une des richesses et une des exigences de la vie oblate
qut fut le plus vigoureusement soulignée (Actes du Chapitre, p.
15). Les nouvelles Constitutions de 1980 ont amplement
développé le théme de la vie communautaire en général et
dans ses implications dans la mission, dans la fidélité et la
croissance tout comme dans la formation.

Le Chapitre de 1986 mentionne la vie communautaire
apostolique comme étant un des défis a relever pour étre
missionnaire dans l’aujourd’hui du monde. Elle est elle-
méme mission et en méme temps un signe qualitatif de la
mission de I'Eglise (MAM 109). Le dernier Chapitre enfin a
été centré sur la vie communautaire. Nous choisissons la
communauté comme un moyen pour nous laisser évangéliser
sans cesse et étre témoins de la Bonne Nowvelle dans
I'Aujourd’hui du Monde (TCA 7). La communanuté de district
est une expression authentiqgue et importante de la
communauté locale, et elle doit en vivre toutes les exigences
(cf. ib. 23.5). Le témoignage en communauté apostolique a
d'importantes répercussions sur la formation (ib. 25). Le
témoignage en communauté apostoliqgue demande de la
formation premiére qu’elle aide le jeune Oblat i devenir
disciple et homme de communauté (ib 32).

1. LA COMMUNAUTE DE FORMATION ET SES ACTEURS

1.1 La communauté de formation a des caractéristiques
propres méme si elle doit réaliser toutes les exigences
humaines, chrétiennes, religieuses, missionnaires de chaque
communauté oblate. Le spécifique est donné par son réle de
promotion de la formation premiére, qui a des exigences
distinctes de la formation continue. Pour cette raison, sa
constitution est toute particuliére comme le souligne la C 51:

Disciples d’'un méme Seigneus, éducateurs et membres en
formation constituent une seule communauté. Au coeur de

214



cette communauté et en lien étroit avec les membres en
formation, les éducateurs constituent un groupe particulier;
ils portent une responsabilité spécifique devant I'Eglise et la
Congrégation, comme envers les candidats. Attentifs aux
mouvements de la grice en eux, ils les stimulent, les aident et
les accompagnent dans leur développement intégral comme
personnes, dans leur cheminement spirituel et le discerne-
ment progressif de leur vocation oblate.

Une telle communauté de formation a une importance
spéciale et une responsabilité unique. Elle prépare en effet
Pavenir des personnes et de la mission. S’il y a des défi-
ciences sérieuses, les personnes et les communautés en
souffriront pour toujours. Le Fondateur était trés exigeant
sur ce point (2). Une des raisons de la réussite de la
Congrégation est attribuée a la formation soignée dés les
débuts de son existence, méme si le Fondateur était souvent
insatisfait de sa réalisation concréte. Lorsqu’il se lamentait,
il prouvait bien I’idéal qu’il nourissait pour la formation.

1.2 Les divers acteurs de la formation premiére

a) Les Constitutions présentent clairement I'impor-
tance et les exigences de la formation, en indiquant la vision
théologique et la vision anthropologique sous-jacentes.
Selon la Préface du Fondateur, I'idéal du formateur est le
Christ lui-méme qui forme ses Apdtres. Ce modéle est
rappelé par les Constitutions dans le premier article de la
deuxiéme partie consacrée a la formation.

Jésus a formé personnellement les disciples qu'il avait
choisis et les a initiés au mystére du Royaume de Dieu (¢f. Mc 4,
11). Pour les préparer d leur mission, il les associa a son mi-
nistére; pour affermir leur 2éle, il leur envoya son Esprit (C 45)

Laction directe du Christ dans la vocation est rappelée
par les Constitutions 50 et 52. Le dernier Chapitre, celui de
1992, a développé cette conviction: L'image qui résume

215



Vensemble de ce que nous voulons dire est celle de Jésus le
Formateur qui appelle et regroupe ses disciples autour de lus,
qui crée entre eux des liens d'unité et d’amour, qui leur donne
la force de I'Esprit et qui les envoie comme ses témoins (cf.
Préface; CC 3,37) (TCA 26).

Le Christ agit a travers son Esprit, le Formateur par
excellence. Ce méme Esprit forme le Christ en ceux qui
s’engagent sur les trace des Apétres. Plus il leur fait penetrer le
mystere du Sauveur et de son Eglise, plus il les incite d se vouer
a l'évangélisation des pauvres (C 45; cf. C 49).

Le Christ est non seulement le centre de notre mission,
il demeure aussi I'acteur par excellence 2 travers son Esprit,
qui est le protagoniste de la mission, de toute la vie de
IFglise et de ses membres. Les formateurs doivent étre
attentifs aux motions de UDEsprit pour régler leurs
interventions, qui sont nécessaires certes, mais qui doivent
toujours étre subordonnées a I'action de I'Esprit (cf. C 51b).

b) Lacteur de toute la formation est la communauté qui
est apostolique avant tout a l'intérieur pour pouvoir ensuite
agir et témoigner a lextérieur. La formation dans son
ensemble est un cheminement communautaire.

Une communauté apostoligue, dont tous les membres
sont engagés dans un processus d évangélisation réciprogue, est
le liew normal de la formation oblate. Ils se soutiennent et
s’encouragent les uns les autres, créant ainsi une atmosphére de
confiance et de liberté, on ils s'invitent mutuellement a un
engagement de plus en plus profond (C 48; cf. 46, 49 et les
Régles respectives).

La collaboration et la responsabilité de tous y sont
impliquées (cf. C 49, R 41). Le role formateur de la
communauté apostolique est rappelé par le dernier Chapitre
(cf. TCA7,8,23.4,37).

¢) Les formateurs ont un réle indispensable; déja la
Constitution 51 que nous avons citée plus haut nous le
rappelait.

216



Les éducateurs ne sont pas de simples témoins ou des
accompagnateurs qui vérifient le cheminement opéré par les
candidats. Ils doivent les stimuler, les aider, les soutenir dans
la croissance intégrale (cf. ib.). Un tel esprit d’équipe doit
étre présent déja au noviciat, méme si la tache principale
revient au Maitre (cf. R 44, C 57). Dans ma troisiéme lettre
de ’Année de Mazenod, j’ai rappelé quelques aspects du rdle
des formateurs dont dépend en grande partie I'avenir de la
Congrégation (3).

d) Les formandi, les candidats, sont aussi des acteurs de
leur propre formation et de celle des membres de leur
communauté. Sans leur ouverture, leur disponibilité, leur
collaboration et leur volonté, aucune formation n’est
possible. Ils sont les responsables de leur propre formation,
non pas d’une fagcon autonome et auto-suffisante, mais en
lien étroit avec la communauté et en particulier avec leurs
formateurs.

Assistés par leurs éducateurs et guides spirituels, ils
chercheront a devenir des hommes de Dieu, des missionnaires
enracinés dans le Christ et fermement décidés a se donner
totalement par 'oblation perpétuelle (C 65; cf. CC47, 49; RR
52,53, 60, 65).

1.3 Dans I'équipe des formateurs se trouvent des rdles
divers, malgré la responsabilité commune, Le Maitre des
novices a une physionomie propre dans les Constitutions et
dans notre tradition (cf. CC 55, 57; RR 44, 46).

a) Le directeur spirituel a un réle irremplacable dans le
cheminement personnel. Les Reégles recommandent la
direction spirituelle a tout Oblat pour l'aider a discerner
laction de Dieu et i grandir d travers les expériences et
difficultés de sa vie personnelle et de son ministére (R 21; cf.
11, 22). Cela est particuliérement indispensable pour tout
candidat oblat.

Dans la tradition oblate, qui s’inspire de celle des
séminaires francais, tout formateur, a 'exception du supé-

217



rieur, peut étre directeur spirituel. Une préparation 2 la
direction spirituelle devrait donc étre assurée a chaque forma-
teur (cf. R 35). Dans les petites communautés de formation, le
directeur spirituel peut étre choisi en dehors de la commu-
nauté. Dans ce cas, il est important que chaque directeur con-
naisse le charisme de I'Institut et son style de vie commu-
nautaire, autrement on risque un accompagnement détaché
de la vie. De toute facon, la direction spirituelle devrait étre
un élément essentiel du cheminement de formation de tout
Oblat. Son absence comporte de graves inconvénients,
comme j’ai pu le constater au cours de mon expérience.

b) A l'intérieur de I'équipe de formation existent d’autres
tAches complémentaires pour assurer des aspects particuliers
de la formation, comme la dimension des études, de la
pastorale, de 'usage de 'argent (cf. Normes générales de la
Formation oblate, chap. II). Spécialement dans les commu-
nautés de formation plus grandes, des tiches spécifiques sont
assignées aux formateurs, comme directeur spirituel, directeur
des études et directeur des expériences pastorales.

2. ROLE DU SUPERIEUR DANS LES COMMUNAUTES
DE FORMATION

Dans la partie des Constitutions consacrée 2a la
formation, on ne parle pas du supérieur de la communauté
de formation. Il faut évidemment lui appliquer ce que les
Constitutions disent en général du supérieur. Son role a
cependant des particularités liées a la nature de la
communauté, 2 lintérieur de laquelle se situe le groupe
particulier des éducateurs (cf. C 51). Son rble se manifeste a
I'égard de toute la communauté, a ’égard de I’équipe de
formation et a I'égard de chaque membre de sa communauté.

2.1 Pour ce qui est des généralités sur la nature et le role
du supérieur, je reprends en grande partie la deuxiéme lettre

218



de ’Année de Mazenod consacrée a ce sujet. Le role du
supérieur n’est pas seulement du domaine de l'agir. Il n’est
pas seulement celui qui facilite la vie du groupe, en ausculte
les rouages. Son réle est aussi d’ordre sacramentel. La vie
communautaire vécue dans la foi, en effet, rend présent le
Christ (cf. C 37), dont le supérieur est un signe (cf. C 80). Le
Supérieur local a la charge d'animer et de diriger la
communauté de maniére a assurer son progrés dans 'apostolat
et le plus grand bien de ses membres (C 89). Ce bien touche
Iintégrité de la vocation oblate. Saint Eugéne écrivait au pére
Soullier peu aprés sa nomination comme supérieur de la
communauté de Limoges: Faites surtout régner la piété parmi
vous. Il est monstrueux de voir des religieux avec tant de
moyens de sanctification et de perfection croupir dans l'indiffé-
rence et la licheté (23.9.1854).

Le dernier Chapitre général, confirmé par la récente
Rencontre intercapitulaire, a indiqué la communauté
apostolique comme lieu et source de notre témoignage, et
donc de notre mission. J’ai vu les résultats bénéfiques de tels
efforts en bien des parties de la Congrégation. Partout, j’ai vu
que la personne-clef pour un tel renouveau communautaire
est le supérieur local, soutenu par le Provincial et dans le
contexte des orientations prioritaires de la Province. La
qualité des supérieurs locaux est déterminante pour la vie de la
Congrégation. Clest pourguoi le Chapitre considére leur
formation comme une priorité (TCA 23.6). De fait, diverses
Provinces organisent des cours pour préparer des animateurs
de communauté; et elles ont des conseils élargis avec les
supérieurs locaux pour promouvoir une animation
commune. De cette fagon, il est plus facile que la Province ou
la Délégation devienne un corps apostolique (cf. C 92).

Le supérieur “est le pasteur de ses freres” (TCA 23.6).
Responsable de la marche interne et missionnaire de la
communauté, il doit prendre soin de chacun de ses membres.
Le Fondateur invitait le pére Honorat, premier supérieur du

219



Canada, a s’appliquer plus @ vous attacher les coeurs de vos
sujets par la charité et la mansuétude qu’a les conduire par
Pautorité (29.9.1841). Au méme, deux ans plus tard, il
rappelait qu’// est du devoir d'un supérieur de faire valoir tous
ses sugets, comme il est du devoir des sujets de faire valoir leur
supérieur (7.10.1843).

Promoteur de la charité fraternelle, le supérieur doit
impliquer dans les décisions tous les membres de Ia
communauté, et en particulier son conseil. Au méme
supérieur canadien, Eugéne écrivait: Au nom du ciel, corrigez-
vous et cessez de prendre sur vous seul une responsabilité qui
doit étre partagée nécessairement par les autres (...). C'est ainsi,
C'est en témoignant de la confiance, en montrant de la
déférence pour les autres, en sachant modifier ses propres idées
pour adopter celles des autres que 'on s’attire leurs sympathies,
leur concours et leur affection (1.10.1843).

La communauté tout entiére, et le supérieur en
particulier, est appelée 2 aller de I'avant et a croitre selon le
charisme de I'Institut, exprimé en particulier dans les Consti-
tutions, en union avec les supérieurs majeurs. Le Fondateur
recommande au pére Honorat gue dans le gouvernement tant
spirituel que temporel, vous ne fassiez ni ne permettiez qu’on
fasse rien qui soit étranger a lesprit de notre Institut
(29.9.1841), qui est I'esprit de notre Fondateur lui-méme. Au
p. Guigues, il écrivait que pour la mission de I'Oregon il
cherchait un supérieur qui flit un homme dévoué et expé-
rimenté, plein de l'esprit de Dieu, imbu de mon esprit, qui agit
de lui-méme comme i aurais agi moi-méme (24.1.1847).

Je termine avec deux autres textes du Fondateur:
Souvenez-vous que vous devex étre le modéle de tous. Faites
souvent votre oraison sur les devoirs de votre charge; ce nest
pas peu de chose; prenez garde d vous (au p. Mille, 2.5.1835).
Invoguez donc avec ferveur le Seigneur et notre bonne Mére, et
mettez ensuite votre savoirfaire pour bien réussir’(au p. Dassy,
5.10.1851). La grice de Dieu ne saurait nous manquer.

220



2.2 Le supérieur d’'une maison de formation a un rapport
spécial avec le groupe des formateurs. 1l est responsable avec
eux de la formation et des Oblats en formation. Cela de-
mande des rencontres réguliéres avec eux pour évaluer les
candidats, en particulier lors des appels aux voeux et aux
Ordres. Mais ces rencontres risqueraient d’étre de pure for-
malité sl n’y avait pas aussi une vie de groupe avec ses mani-
festations propres et réguliéres au niveau humain et au niveau
de la foi. 1l faut ensuite étudier ensemble les dimensions es-
sentielles de la formation, planifier ensemble en déléguant les
diverses responsabilités & exercer, mais toujours dans I'unité.
Lunité du groupe des formateurs est importante dans la for-
mation; je dirais que c’est une condition pour une action for-
matrice effective. Un groupe de formation divisé est délétere.

2.3 Le supérieur a un rdle personnel également avec
chacun des candidats en formation. 1l devrait avoir un rapport
vrai avec chacun. C’est lui qui aide le candidat a évaluer
I'intégration des divers aspects de la vie, qui I'interpelle sur les
points faibles, qui 'encourage. Pendant que le directeur spiri-
tuel aide 2 faire le discernement en partant de ce que le candi-
dat lui indique, le supérieur a une perception plus globale en
partant non seulement de ce que le candidat lui confie, mais
aussi de ce qu’il observe et entend chez les autres. Pour
rendre fructueuse cette rencontre personnelle, le supérieur
doit créer le climat de confiance, qui en certaines cultures est
plus difficile a obtenir, mais qui est toujours indispensable.

3. ATTITUDES POUR VIVRE LA MISSION DE SUPERIEUR

Pour exercer son rdle de facon valide, le supérieur doit
développer quelques attitudes profondes qui guident son
agir. Je les indique par cinq verbes: le supérieur croit dans
la communauté, aime la communauté, précéde la commu-
nauté, anime la communauté, prie pour la communauté.

221



3.1 Le supérieur croit dans la communauté

a) Croire dans la valeur “théologique” de la communauté
appelée a étre l'expression de la communion trinitaire
(dimension prophétique) et réactualisation de la communauté
ecclésiale (dimension mémoriale). La communauté religieuse
est signe du Régne de Dieu qui doit venir et qui est déja
présent de quelque facon (dimension eschatologique). Par
I'amour réciproque, Jésus se rend présent et actif en elle et a
travers elle (dimension christologique). A mesure que grandit
entre eux la communion d'esprit et de coeur, les Oblats té-
moignent aux yeux des hommes que [ésus vit au milieu d’eux et
fait leur unité pour les envoyer annoncer son Royaume (C 37).

b) Croire dans la valeur formatrice de la communauté. Elle
est un moyen pour nous laisser évangéliser sans cesse et étre
témoins de la Bonne Nowuvelle dans I'Aujourd’bui du Monde
(TCA 7). Elle aide a surmonter I'individualisme qui est le mal
du monde moderne (ib. 8). Face aux frictions qui proviennent
de la vie et du ministére, elle ¢ un réle de guérison et de
réconciliation (ib. 23.4). Elle est une école de formation
continue (cf. ib. 37).

¢) Croire dans la valeur missionnaire de la communauté.
La présence du Seigneur en elle nous fait revivre la commu-
nion des Douze, ainsi que notre mission commune dans I'Esprit
(ib. 10). Devenant un seul coeur et une seule éme, nos commu-
nautés seront de plus en plus apostoliques par la qualité de leur
témoignage, portant ainsi un fruit gui demeure (ib. 13; cf. 37).

La communauté est apostolique en elle-méme, avant tout
dans son étre. Elle conteste en fait de facon prophétique le
péché et le mal aujourd’hui comme dans le passé, et en
particulier I'individualisme et le pouvoir (cf. ib. 8); elle est
signe d'un monde né de la Résurrection (ib. 9), elle est une
“proposition”, “elle donne a ce monde des raisons d’espérer”
(ib. 8). Elle devient ainsi nourriture pour la vie du monde (ib.
6) et table du banguet 'bumanité (ib. 8). Se faisant disciples a

222



la suite de Jésus, ils se disposent d’autant mieux d partager sa
miission comme apotres (ib. 15).

Elle est apostolique également dans son agir, en tant
qu’elle promeut, élabore et soutient un projet missionnaire
communautaire (cf. ib. 18, 23.8, 24, 36). Elle est aussi un
moyen pour la mission. Nous ne deviendrons des évangélisa-
teurs efficaces que dans la mesure o notre compassion sera
partagée, on nous nous offrirons au monde, non pas comme une
coalition de francs-tireurs, mais bien plutdt comme un seul corps
missionnatre (ib. 7). 1l est important que cette “foi commu-
nautaire” soit transmise dans I'étape de la formation premiére.

3.2 Le supérieur aime la communauté

Cela signifie aimer ses membres, prendre soin d’eux (cf.
TCA 10, 11), étre disponible 2 tous (cf. R 88), en étre le bon
pasteut, se sacrifiant soi-méme. Cela veut dire aussi aimer la
vie communautaire, sa dynamique et ses manifestations; savoir
étre présent, considérer 'engagement envers elle comme un
vrai ministére, le devoir premier et essentiel.

Le Fondateur est un exemple de cet amour affectif pour
les membres de sa Congrégation, se considérant comme un
pere plein d’un amour qu’il puisait dans celui de notre Pére
des cieux et du Chirist, sur qui il se modelait. Il voulait que la
charité soit “le pivot sur lequel roule toute notre existence”
(au p. Guibert, 29.7.1830). Comme il le disait au pére Dassy:
Je vous recommande la douceur dans votre gouverne. Ne
fatiguez pas vos sujets, soyez charitable et patient. De la
fermeté quand il faut, mais jamais de la dureté (14.10.1848).

3.3 Le supérieur précéde la communauté
Précéder la communauté signifie étre un exemple pour
toute la communauté. C’est la premiére facon d’aimer les

confréres. Ce qui marque le plus négativement les candi-

223



dats, c’est I'infidélité des formateurs et, en particulier, celle
du supérieur.

Une des recommandations les plus fréquentes de saint
Eugéne aux supérieurs était le devoir de 'exemple et de la
fidélité aux Regles. Fastes... attention que vous devex donner
vous-méme ['exemple de la ponctualité la plus scrupuleuse dans
tout ce que prescrit la Régle soit pour les choses, soit pour les
personnes (au p. Dassy, 7.3.1848). Donnez le premier 'exemple
de la régularité et de la fidélité en tout (au p. Verdet, 4.5.1854).
Une telle régularité ne devait pas cependant faire abstraction
du sens des personnes; ainsi il insistait auprés de Mgr Allard:
Ma vieille expérience ni’inspire de ne pas vouloir mettre tout le
monde dans le méme moule, et de vous préter a tirer de chacun
ce que vous pouvez avec douceur et aménité... On désespére les
faibles quand on n’a que des reproches & leur faire. Etudiez-vous
d'arriver 4 son coeur, vous obtiendrez tout par cette voie. Notre
divin Sauveur nous l'a tracée lui-méme (10.11.1857).

3.4 Le supérieur anime la communauté

a) Il la réunit, en favorisant surtout la communion
d’esprit et de coeur, au point de savoir partager en profondeur
nos bistoires personnelles, les projets missionnaires et notre vie
de foi (TCA 12; cf. 39), de facon 2 se soutenir mutuellement,
partager ensemble, prendre soin les uns des autres (ib. 11),
établir une interdépendance, une communion profonde les uns
avec les autres (ib. 10).

b) 1l azde la communauté a évaluer dans le discernement
évangélique le chemin parcouru “dans toutes ses
composantes” (ib. 19; cf. 20, 23.1, 4 et 5), et a se donner le
rythme de vie opportun en le programmant. La pratique de la
communauté comme communion-interdépendance nécessite un
rythme régulier de rencontres et de retraites (ib. 23.2).

c) Il aide @ “élaborer un projet missionnaire commun,
C'est ld un bon moyen de rassembler ses membres dans une

224



réflexion et une action missionnaires (ib. 23.8; cf. 12, 18, 24,
36). Une communauté de formation -a aussi son projet
missionnaire dont la formation constitue la premiére priorité.

d) I promeut “un esprit de collaboration et d’initiative
et un dialogue effectif avec la communauté” (ib. 11). La
consultation du conseil, et méme de toute la communauté,
était une régle rappelée a tous les supérieurs; y compris
ceux des maisons de formation (4).

e) Une fagon d’animer les personnes et la communauté
est celle de présenter des défis a relever, des défauts a
corriger. Le Fondateur s’insurge contre la faiblesse des
supérieurs locaux: Ils craignent de les rappeler a ordre
quand ils commencent i s'égarer, ils condescendent trop
factlement a toutes leurs faiblesses... Ainsi nos maisons, st
nous n'y prenions garde, deviendraient bientdt une simple
hotellerie, on des prétres vivent sous le méme toit, sans esprit
 religieux et sans discipline réguliére.

3.5 Le supérieur prie pour sa communauté

La communauté étant une réalité théologale (participa-
tion 4 la communion trinitaire, signe du Royaume, présence
de Jésus), est d’abord un don de Dieu, avant d’étre le résultat
de I'effort de 'homme. Lencyclique missionnaire Redemzptoris
Missio indiquait la priére comme étant une des fins et des
modalités de I’activité missionnaire avec ’annonce, la consti-
tution de ’Eglise et la promotion des valeurs evangehques du
Royaume.

L'Eglise est enfin au service du Royaume par son
intercession, car le Royaume est de soi don et oeuvre de Dieu,
comme le rappellent les paraboles évangéliques et la priére que
Jésus nous a enseignée. Nous devons le demander, Paccueillis, le
faire grandir en nous; mais nous devons aussi travailler pour
gu’tl soit accueilli par les hommes et grandisse parmi eux,
Jusqu’au jour on le Christ ‘remmettra la royauté é Dieu le Pére’

225



et on ‘Dieu sera tout en tous’ (RM 20). Le Fondateur est
I’exemple du supérieur priant pour sa Congrégation. Pour lui,
PEucharistie était le point de rencontre pour tous.

Conclusion

Il me semble que tout formateur, et en particulier le
supérieur, a un rdle marial A remplir envers sa communauté.
Le cheminement de Marie indique quel doit étre le nétre.

- Comme Marie a I’Annonciation, il faut chercher et
accepter pour nous, avec les autres et pour les autres, la
volonté de Dieu. La vie communautaire, en effet, se réalise

seulement en faisant la volonté du Seigneur. ,
' - Comme Marie a Cana, il faut donner beaucoup
d’attention a ce qui se passe autour de nous dans la com-
munauté et dans ses membres, en intervenant quand il faut
avec discrétion et amour.

- Comme Marie au Calvaire, il faut étre aux cotés de
nos fréres, surtout lorsqu’ils sont dans la souffrance, peu
importe la sorte de souffrance qu’ils ressentent.

- Comme Marie au Cénacle, il faut unir les fréres dans
la priere et dans I'attente de I'Esprit, dont nous avons
constamment besoin.

NOTES

(1) Conférence donnée 2 la session des formateurs, Rome, juin 1996.

(2) Cf. Choix de Textes, nn. 430-447 pour le noviciat; 448-451 pour
Pesprit de la Congrégation; 452-475 pour le scolasticat.

(3) CL. Informaiion OMI, mars 1996.

(4) Cf. Choix de Textes, nn. 509-514.

226



INDEX DES THEMES

Abnégation: 51-57, 59.

Accompagnement: 32, 62,
202, 216-218.

Acteurs de formation: 214-
218.

Amour: 97-98, 128-129.

Amour des gens: 49-51.

Animation: 224-225.

Annonce de la Parole de Dieu:
27, 67-68, 76-77, 120, 161-
166, 174

Apostolat: 82, 90-91, 172, 193-
194,

Apostolique, homme...: 46-61.

Apostolique, communauté...:
30, 39-40, 81, 222-223.

Apbtres: 26-27, 46-52, 60-61,
86-87, 136, 208-209.

Appels entendus: 82-86.

Aréopages: 69, 166-168.

Ascése: 51,53-59

Audace: 49-50, 136, 175.

Authenticité: 44-47.

Avenir: 7,23, 27, 34, 158, 207.

Besoins des hommes: 25, 83,
114-115, 119, 135, 173-174.
Bouddhisme: 22, 185-186.

Canonisation: 111-112.

Caractere: 8,112, 117.

Changements: 141-143, 164-
168.

Chapitre général: 36-37, 63,
80-82, 93-96, 213-214.

Charisme: 132-133, 211.

Charisme oblat: 35, 64-66, 72-
76, 99-102, 197-121, 132-
136, 200.

Charité fraternelle: 42-44 92-
110, 124-125, 153-154, 168.

Choix du Fondateur: 35-36.

Coeur: 29, 116-117.

Cléricale, Congrégation...: 63-
79.

Collaboration: 216-217, 225.

Communauté; 22-23, 30, 33-
45, 80-82, 86-87, 89-90, 92-
109, 120, 135, 147-149, 177
178, 194-200, 206-207, 213-
218,221-226. ,

Communauté de formation:
40-42,91.

Communication (moyens de):
107, 166-168.

Communion: 37-38, 86-87, 93,
128-129, 176-178, 197, 211.

Compassion: 84-86, 50.

Complémentarité: 72-76, 215-
218.

227



Confiance: 41-42. )

Confirmation: 13-14, 126-127.

Confrontation: 43-44, 54.

Consacrés: 138-198.

Consécration: 16-18, 104-105,
138-158.

Conseils évangéliques: 52-53.

Constitutions et Regles: 8-9,
28, 54, 57, 65-68, 89-91, 96-
97, 127-128, 155-156, 163.

Conversion: 7-8, 64-65, 84-86,
109.

Coopérateurs du Christ: 27,
48, 145, 192.

Corps apostolique: 118.

Crédibilité: 109.

Courage: 27.

Créativité: 38, 59,
175.

Crise: 8, 141-143,

Croissance: 26, 34-35, 42-44,
59-61, 106, 144-156, 180-
181, 220,

Croix: 46.

Cultures: 91-93.

143-144,

Défis: 33, 76-77, 157-158, 161-
183, 225.

Deschitelets: 29, 71-72.

Désintéressement: 51-52.

Dévotion a Marie: 19-20.

Dialogue: 58, 163-166, 177-
178, 225.

Dieu: 98, 124, 136, 190.

Directeur spirituel: 54, 217-
218,

Discernement: 43-44, 58, 78,
179-180.

Disciples: 84.

228

Discipline de vie: 54.
Disponibilité: 33, (cf. Obéis-

sance).

Eglise: 16, 34-35, 54, 115-116,
124, 134-135, 140-141, 152-
153, 164-167, 173-174, 177.

Esprit oblat: 99-102, 111.

Esprit Saint: 9-10, 32, 86, 113,
132-133.

Etude: 21, 30-31,
208-212,218.

Eucharistie: 10-11, 68-70, 108,
'187-188..

Evangélisation: 25-26, 48-49,
63, 66-68, 76, 120, 146-147,
157-158, 161-163, 174-

175,

Evangile: 81, 83, 168.

Evénements: 90, 191,

Exercices: 89-91, 113-114.

Exemples: 31-32, 97-99, 112-
121, 223-224.

Expérience de Saint Eugéne:
7-8, 12-13, 84-88, 144-146,
170-173, 184-196.

Expérience de Marie: 13-16.

178-179,

Fidélité: 55-57, 143-144.

Finances: 94-95.

Fondateur: 7, 12-24, 35-36, 64-
66, 97-99, 104-105, 111-137,
161-163, 191-192. '

Formateurs: 18-120, 196-198,
201-203,208-212, 213-226.

Formation: 20-21, 29-31, 40-
42, 57-59, 77-78, 103-106,
156-157, 169-183, 184-200,
208-212.



Fréres: 28, 72-78.

Héroisme: 55-57.

Histoire: 141-143, 191, 166-
168.

Histoire oblate: 26-27, 55-57,
91, 192-193.

Homme apostolique: 26-27,
46-62, 175-176.

Hommes: cf Personne.

Identité: 3, 177.

Immigrés: 161.

Imitation: 112-113.

Incarnation: 44,
105.

Inculturation: 166-168.

Intégration/intégrale: 26, 58,
85-86, 103-105, 210.

Intercesseur: 130-131.

Interdépendance: 46, 86-87,
93-95.

Internationalité: 92-93.

Jésus Christ Evangélisateur:
48,119, 171-172.

Jésus Christ Sauveur: 46, 68-
70,119, 171.

Jésus Christ: 7-10, 80-81, 144-
146,215-216.

97-98, 103-

amour poutr.... 89-91, 97-98, -

113-114, 131.
expérience de.., 7-10, 12-13,
46, 84-87, 144-146, 170-173,
184-196.
centre: 7, 12-13, 86-89, 118.
identification au..: 8-9, 144-
146, 205-206.,
relation: 46, 86-89.

Jeunes: 3, 34, 65.

Joie: 203.

Justice: 166-167.

Laicat: 111, 163, 165-166, 169.
Lettres: 1-3, 31, 78-80.
Liturgie: 186-187.

Maitre: 121.

Maitre des novices: 184-185,
196-198.

Marie: 12-24, 32, 44-45, 61-62,
75, 126-127, 135-136, 156,
198-200, 207, 226.

Martyre: 55-57.

Maturité: 10.

Mazenod, Eugéne de: of Fon-
dateur.

Méditation: 175-176.

Ministéres (variété des): 164.

Mission: 164-168.

Mission oblate: 25-32, 76-77,
161-163. .

Mission ad gentes: 26-27, 162.

Missionnaire: 27-31, 35-36, 46-
62,173-176.

Monde d’aujourd’hui: 30-31,
57-59, 108-109, 166-168,
175.

Moyens: 89-91, 113-114, 154-
156, 184-196.

Mystique: 53-55.

Noviciat: 9, 184-200.

Obéissance: 91.

Oblat (ce qu’il est): 170-182,
cf. Homme apostolique

Oblation: 20-21, 125-126, 204-
207.

Office divin: 70.

229



Oraison: 185-186.

Pardon: 43, 105-106.

Parole de Dieu: 68, 104, 117,
155, 187. ‘

Partage: 37-38, 42-43, 87, 94-
95.

Pasteur: 219-220.

Pauvres: 7, 25, 27, 83, 147,
162-163, 175.

Pélérin: 9, 32, 59-62, 141-143,
180-181, 185.

Peére: 97-100, 128-129.

Persévérence: 8, 10, 18-19, 59,
131-132.

Personne: 38, 90,
167-168, 188-190.

Piliers: 35, 197-120.

Pivot: 124-125, 153-154.

Prédestination: 14-15.

Préface: 47-53, 64, 122-124.

Prétres: 70-71.

Priere: 10-11, 78, 89-91, 130-
132, 155, 185-188, 225.

Prisonniers: 114-115, 161.

Projet missionnaire: 27-28, 219,
224-225.

Provinciaux: 41.

Proximité avec les gens: 25.

114-115,

Réciprocité: 97-101, 128-129.
Réconciliation: 94, 105-106.
Recherche: 34.
Renouvellement:
111, 132-136.
Respect: 38.
Réveil: 36-39.
Roles: 213-226.
Rosaire: 21-22.

36-41, 46,

230

Royaume de Dieu: 164-166,
225.

Sacerdoce: 63-79.

Sainteté: 29, 52-53, 61, 101-
102, 112-118, 120, 149-150

Sanctuaires mariaux: 16-17.

Scolasticats: 208-212.

Séminaires: 65, 70-71 73, 161.

Spiritualité: 30, 68-70, 89-91,
117-118,, 168-173, 184-196

Stages: 28, 107, 180.

Structures: 37-38, 68.

Supérieur: 213-226.

Supérieur général: 1-3, 100-
102.

Synode: 138-158.

Témoignage: 27, 40, 58-59,
80-82, 87-89, 108-109.
Trinité: 139-140.

Unité de la Congrégation: 27,
33-34, 107-108.

Unité de vie: 9, 46, 58, 89-91,
150-152, 195-196.

Unité entre les Oblats: 92-93,
101, 107.

Universalité: 29, 116-117, 174.

Vatican II: 93.

Vertus: 52-53.

Vie consacrée: 138-158.

Vie religieuse: 46-62, 139-159.
Visites: 1-2, 25.

Vocations: 18, 26, 83, 109.
Voeux: 8, 83.

Volonté de Dieu: 114.

Zele: 49-51, 53-56.



TABLE DES MATIERES

~ Introduction Page 1

I. LETTRES AUX OBLATS

EN FORMATION PREMIERE

I. Jésus Christ au centre de notre vie, 1987. . . . . . . . .. 7
Devenir d’autres Jésus Christ . . . . . . . . e 8
Priere et Eucharistie. . . . . . ... ... ........ 10

I1. Cheminer avec Marie Immaculée, 1988. . . . .. . . .. 12
1. Marie dans 'expérience du Fondateur . . .. .. .. 12
Marie, confirmation du charisme oblat . . . . . . . 13

Oblat de Marie, signe de prédestination. . . . . . . 14

Marie, image de 'Eglise . . . .. .......... 16

Marie au coeur du charisme . . . .. ... ... .. 16

2. Consacré a Dieu sous les auspices de Marie . . . . . 17

3. Marie, modéle et formatrice . . . . . ... ... ... 18

4. Qu’est-que jattendsdevous. . . . . ... ... ... 20
LeRosaire. . . .. ..... ... ... .. .... 21

Marie dans la communauté. . . . .. ........ 22

III. La Mission oblate, 1989. . . . . .. ... ........ 25
Fondés pour la mission, nous avons grandi griceaelle . 26
Caractéristiques de la mission oblate . . . . ... .. .. 27
La Missiondansnotrevie . . . . . ... ......... 28



Capables d’assumer la Mission oblate . . . . ... ... ..
Lexemple de tant d’Oblats . . . . . R

IV. La Communauté oblate, 1990. . . . . ... .. ... ..

Recherche communautaire des jeunes . . . . . .. ...
Les Oblats, missionnaires en communauté . . . . . . . .
Réveil communautaire dans la Congrégation. . . . . . .
Communauté missionnaire et apostolique . . . . . . ..
Communauté de formation . . . . . . .. ... .....
Parmivouslacharité . ... ... .. ..........
Lepartage. . . . ... .. ... .. ... ... .. ..
Le pardon réciproque . . . . ... ... .. ... ..
La confrontation et le discernement . . . . . . . ...
Pincarnation quotidienne de 'amour . . . . . . . ..
CommeMarie .. ...................

V. Chomme apostolique, 1991. . . . . .. ... . ... ..

“En un mot, des hommes apostoliques”. . . . . ... ..
Les qualités de 'homme apostoligiue . . . . . ... ...
ZEE ... .. e
Désintéressé. . . . . ... ... ... ...
Solidement vertueux . . . . . ... ... ... ....
Un programme d’ascése et de mystique. . . . . . . ...
Unprojetcatalyseur. . . .. .. .. ...........
La formation de ’homme apostolique . . . . . .. ...
“Comme des pélerins nous marchons avec Jésus” . . . .
Marie, compagne et formatrice des Apdtres . . . . . . .

VI. Le caractére sacerdotal de la Congrégation, 1992. . . .

Charisme modelé dans I’expérience d’Eugéne de Maze-
nod. .. ...
Finalité évangélisatrice jaillissant du caractére sacerdotal .
Charisme avec une spiritualité sacerdotale . . . . . . . .
Ministére a 'égard des prétres . . . . .. ... ... ..
Témoignage . . . .. ... ... . ... ...,
Charisme partagé par les prétres et les fréres. . . . . . .

232

66



Complémentarité dans le méme charisme . . ... ...
Vivre le sacerdoce & l'intérieur du charisme . . . . ...
Formation commune et diversification . . . . . ... ..
Une priére come voeu et salutation . . . . . . ... ...

VII. Le Christ source de notre étre, 1993 . . . ... .. .

Un mot d’ordre et un programme . . . . .. ... ...
Le Christ nous appelle toujours et sans cesse. . . . . . .
Réponse al’appel du Christ. . . . . .. ... ... ...
Le Christ, centre dela communauté . . .. ... .. ..
Le Christ, source de notre témoignage . . . . . . . ...
Témoins en communauté apost. dans le sillage des Con-
SHEULIONS . . . . v v L vt e

VIII. La Charité fraternelle, 1994

Communion et interdépendence, expressions de charité .
Dans le sillage des Constitutions . . . . . . ... .. ..
“Personne ne vous a aimé plus que moi” . . . . .. ...
Charité, caractére distinctif de notre famille . . . . . ..
Charité, voie oblate vers lasainteté . . . . . . ... ...
S’éduquer a une charité incarnée et consacrée . . . . . .
Pardon et réconciliation, exigences de la charité . . . . .
Charité et unité de la Congrégation. . . . . . ... ...
Charité, témoignage pour le monde d’aujourd’hui. . . .

IX. Se renouveler dans le charisme d’Eugéne de Mazenod,
1995 . . o . e
1.Unsaintaimiter. . .. ... ... .. ... ......

Passionné de Jésus Christ. . . . .. ... ......
Chercheur de la volonté divine. . . . . . ... ...
Attentif aux besoins de salut des hommes. . . . . .
Inconditionnel de 'Eglise . . . .. ... .. .. ..
Coeur grand commelemonde . . . . . . ... ...
Caractére fortetdroit . . . . . ... ... .....
Sources de saspiritualité . . . ... ... ......

VersleChrist . . . . ... .. ... ... ... ...



En syntonie avec le Fondateur . . . . ... ... .. 119

En suivant le Christ Sauveur et Evangélisateur . . . 119

Les trois piliers de I’édificeoblat. . . . . ... ... 119
Autres facettes du charisme . . . ... ..... .. 120
Rayonnement du charisme . . . . ... ....... 121
3.Unmaitreaécouter. . . . ... ... ... 121
Des textes ispirateurs. . . . . . . .. .. ... ... 122

La Préface comme MagnaCarta. . . ... ... .. 122
Conditions de notre vocation . . . . ........ 124

La charité, pivot de notrevie. . . .. ... ... .. 124
Espritd’oblation . . . .. .............. 125
Confirmationde Marie . . . . . . ... ....... 126
Signification de nos Constitutions et Reégles. . . . . 127
4.Unpéredaaimer. . . . .. ..o vv v 128
Réciprocité de'amour . . . . . . . ... ... ... 128
‘Communion avec le Fondateur . . .. ... .. .. 129

5. Un intercesseur ainvoquer . . . . . ... ... .. .. 130
Partagersapriere. . . . ... .. ... L L. 130
Priére pour aimerle Christ. . . . . ... ... ... 131
Priere pour persévérer dans la vocation oblate . . . 131

6. Nous renouveler dans le charisme . . . .. ... ... 132
Caractéristiques d'un charisme. . . . ... ... .. 132
Conditions pour nous renouveler dans le charisme . 133
Conclusion . . .. .................. 134

X. Vita consecrata et les Oblats, 1997 138
I: Aspects généraux. . . . . .. ... .......... 139
Perspective trinitaire = . . . . . ... ... ... .. 139
AucoeurdelEglise . ... ... .......... 140

En pélerinage dans Phistoire . . . . . .. ... ... 141
Fidélité créatrice au charisme du Fondateur. . . . . 142

IT: ConsonancesOblates . . . . ... .......... 144
La suite du Christ (sequela Christi) . . . . ... .. 144
Dévangélisation. . . . . ... ............ 146

Les pauvres sont évangélisés . . . .. ... ... .. 147
Lavie communautaire . . . . .. .......... 147
Lappelalasaintété. . . ... ............ 149
Unitédevie. . . ... ................ 150

234



Lamour pour I'Eglise. . . .. ............ 152

La charité, axede notrevie . . .. . ... ... .. 153
Moyens de croissance . . . . .. ..o 154
Marie . . . . ... ... .. ... 156
Formation indispensable . . . . ... ... ..... 156
Capables de répondre aux défis d’avjourd’hui . . . 157

II. TEXTES SUR LA FORMATION

X1. Défis missionnaires et formation oblate . . . . . .. .. 161
La Mission selon le Fondateur . . ... ... ...... 161
~ La nouvelle compréhension de la Mission . . . . . ... 164
Les nouveaux aréopages dela Mission . . . . . . . ... 166
Formation pour répondre aux défis. . . . . . ... ... 169
L’Oblat, un passionné du Christ. . . . . ... .. .. 170
L’Oblat, un missionnaire . . . . . . . . ... .. ... 173
L’Oblat, homme apostolique. . . . . ... ...... 175
L’Oblat, homme de communion. . . . ... ... .. 176
LOblat, homme de réflexion et d’étude. . . . . . . . 178
I’Oblat homme de discernement . . .. ... .. .. 179
L'expérience apostolique dans la formation. . . . . . 180
Unpelerinage. . . .. ... ... .. ... .. .... 180
XII. Lesbutsdunoviciat . . . . . ... ........... 184
1. Dexpériencedu Christ . . . . ... ... ....... 184
Lapriere . . . ... ... ... ... ... .. 185
Laliturgie. . . . .. ... ... ... ... .... 186
LaParoledeDieu ... ............... 187
L'Eucharistie . . . ... ... ... ......... 187
Dansleshommes. . . ... ............. 188
Danslesévénements . . . . ... ... ... .... 191
DansleFondateur . . .. ... ........... 191
Dans l'histoire de la Congrégation. . . . . . . ... 192
Dans le travail apostolique . . . . ... ... .. .. 193
Danslacommunauté. . . ... ........... 194
Unité de vie missionnaire. . . . . ... ... .... 195



2. La vie communautaire et le Maitre de novices. . . . . 196

3. Marieetlesformateurs . . . . .. ... ... .. ... 198
Conclusion . . . . ... ... .. ... ........ 200
X1 Lettre aux formateurs. . . . . . .. ... P 201
XIV. Oblation perpétuelle . . . .. ... ... ... ... 204
Oblation totale de nous-mémes. . . . ... ... .. .. 205
Oblation dansle Christ . .. . ... ... ........ 205
Oblation en communauté . . . . . ... ......... 206
OblationparMarie . . . . ... ............. 207
XV. Réle d’'un Scolasticatoblat. . ... .. ... ... .... 208
La formation des Apotres au coeur de la mission du
Christ. . . . . o e 208
Scolasticat et Institut Théologique . . . . ... ... .. 209
Formationintégrale . . . . ... ... ... ....... 210
Formation missionnaire . .. . . ... .. ... ..... 210
En communion avec les autres charismes. . . . . . . .. 211
Formateurs. . . . .. ... .. ... ... .. ... 211

XVI. Réle d’un Supérieur dans une communauté de forma-

HON . v v e e 213
La communauté de formation et ses acteurs . . . . . . . 214
Les divers acteurs de la formation premiére. . . . . . 215
Réle du Supérieur dans les communautés de formation . 218
Attitudes pour vivre la mission du Supérieur. . . . . . . 221
Le Supérieur croit dans la communauté. . . . . . .. 222
Le Supérieur aime la communauté. . . . . ... ... 223
Le Supérieur précéde la communauté. . . . . . . .. 223
Le Supérieur anime la communauté. . . . . .. ... 224
Le Supérieur prie pour la communauté . . . . . . .. 225
Conclusion . . ................... 226
Index. . . . ... .. . . 227

Tipografia Citta Nuova della P.AM.O.M. - Luglio 1997
00165 Roma - L. Cristina di Svezia, 17 - Tel. 5813475/82



C a2






