






Marcello Zago, omi

Lettres et textes sur la formation

Maison générale O.M.I., Rome





Introduction

Au cours de mon service comme Supérieur général des 
Missionnaires Oblats de Marie Immaculée, commencé le 13 
septembre 1986, j’ai écrit chaque année une lettre aux 
Oblats en formation première sur un thème particulier. Par 
ce moyen je voulais intensifier les liens avec nos candidats et 
en même temps approfondir quelques valeurs fondamen­
tales de notre vocation oblate. Je désirais ainsi accompagner 
et harmoniser le cheminement de ceux que le Seigneur 
appelle à partager le charisme d’Eugène de Mazenod.

Déjà dans la première lettre du 25 janvier 1987 
j’écrivais: “J’ai décidé d’écrire régulièrement, au moins une 
lettre par an, à tous les Oblats en formation. Je désire de 
fait partager avec vous mes espérances et favoriser ainsi la 
communion avec vous et entre vous. Dans les lettres 
communes j’insisterai probablement sur la mission oblate 
aujourd’hui, dans celles que je vous adresserai, je 
soulignerai les fondements de notre vie qui assurent à vous 
et à la Congrégation un futur positif et créateur. (...) Au 
cours de mes voyages, que je prévois nombreux bien que 
brefs, j’ai l’intention d’accorder la priorité à la visite de vos 
communautés. Le Supérieur général est en effet le premier 
responsable de la formation, comme le disent les 
Constitutions (cf. C 49). Je veux remplir mon devoir, 
d’autant plus que l’avenir de la Congrégation dépend de la 
qualité de la formation elle-même. D’autre part je 
m’intéresse tout spécialement à vous. Durant deux périodes 
importantes je me suis de fait occupé de la formation des 

1



scolastiques: de 1966 à 1971 au scolasticat international, et 
de 1981 à 1986 au scolasticat italien. Au Laos, je me suis 
trouvé aussi en 1962-63 au petit séminaire de Paksane, et 
ensuite en 1971-72 au centre des jeunes de Vientiane.”

De fait, au cours de ces dernières années, mes voyages 
ont été plus nombreux et plus longs que prévus. J’ai 
maintenu la promesse de donner une attention spéciale aux 
maisons de formation. Le contact avec les Oblats a enrichi 
ma connaissance de la Congrégation et des besoins de la 
mission, et a permis d’intensifier la communion et 
l’animation des Oblats.

Les lettres que je vous ai adressées ont eu un caractère 
familial et d’information, spécialement dans leur première 
partie, que j’omets dans la présente publication. Souvent je 
rappelais le nombre d’Oblats en formation et les visites 
effectuées durant l’année précédente. Le nombre des 
vocations, au cours de ces douze dernières années, a été 
stable, même s’il y a eu des variations selon les pays ou 
régions. C’est déjà une grâce du Seigneur, même si j’ai 
toujours nourri le désir d’en voir augmenter le nombre de 
façon notable. C’est pour cette raison, qu’avec le conseil, 
j’ai pris diverses initiatives.

Chaque lettre traite d’un thème particulier qui est ici 
repris dans son intégralité. Dans la présentation de chaque 
thème j’ai essayé de tenir compte du vécu de la Congré­
gation, de me référer à l’expérience, aux intuitions et aux 
directives du Fondateur, de rappeler les Constitutions sans 
oublier les orientations des Chapitres généraux.

La publication de ces textes était prévue dès le début 
de mon supériorat. Les lettres adressées à tous les Oblats 
ont en effet été publiées dans Information OMI et ensuite 
dans Acta Administrationis Generalis OMI. Celles adressées 
aux Oblats en formation première ont été envoyées à leurs 
destinataires, et ont été ensuite rendues accessibles à tous 
les Oblats dans Documentation OMI. Elles n’ont pas été 

2



l’objet d’autres formes de publication. Au cours de ces 
dernières années, plusieurs m’ont demandé de réaliser la 
présente édition. Dans ce volume, j’ajoute quelques autres 
textes concernant la formation; ce sont souvent des con­
férences à des groupes divers.

En présentant ce volume aux Oblats d’aujourd’hui et 
de demain, j’espère offrir un instrument d’étude et de 
réflexion qui permette de croître dans l’identité oblate et 
dans l’amour pour le charisme qui nous a été transmis par 
l’Esprit à travers notre saint Fondateur. Nos associés laïcs, 
pour lesquels et sur lesquels j’ai publié ailleurs divers 
articles, pourront y trouver inspiration pour un partage et 
une meilleure connaissance du charisme d’Eugène de 
Mazenod.

Une des plus grandes grâces de ces années a été sa 
canonisation à Rome, le 3 décembre 1995. Aux jeunes 
présents pour la fête de la vigile de cet événement, Jean- 
Paul II écrivait: “Très chers jeunes, en Eugène de Mazenod 
vous avez un maître, un guide et un protecteur. A son école 
vous pouvez découvrir combien belle est la vie mise au 
service de l’Evangile.” Je souhaite que la lecture et l’étude 
de ces textes aident à approfondir la connaissance et 
l’amour pour notre vocation de Missionnaires Oblats de 
Marie Immaculée.

Marcello Zago, OMI 
Supérieur général

3





I
LETTRES AUX OBLATS EN

FORMATION PREMIÈRE





I

JÉSUS CHRIST AU CENTRE DE NOTRE VIE
1987

Dans cette première lettre, je veux méditer avec vous 
sur un aspect particulier et fondamental de notre vie, sur 
Jésus Christ. A l’occasion du Chapitre, le Pape nous a 
adressé une demande qui m’a beaucoup frappé: “Jésus 
Christ est-il vraiment au coeur de votre vie?”

Vous voulez être authentiques. Aujourd’hui on croit 
aux hommes authentiques. L’authenticité de notre être 
chrétien et religieux et de notre action missionnaire dépend 
de notre rapport personnel avec le Christ.

Il est au centre de notre perception des personnes et des 
événements. Il est le critère décisif de nos choix et de nos 
jugements, si nous avons avec Lui une relation personnelle et 
régulière, alors seulement notre vie est construite sur le roc et 
ne sera pas détruite ou endommagée par les tempêtes. Ce ne 
sont pas les qualités personnelles, ni les spécialisations, ce ne 
seront pas les activités missionnaires, ni même les pauvres, 
qui donneront un fondement solide à votre avenir. Il n’y a 
qu’un fondement valide sur lequel vous pouvez construire et 
jouer votre vie: c’est le Christ.

Il importe que chacun d’entre nous refasse l’expé­
rience bouleversante du Fondateur, le jour du Vendredi 
saint de 1807; il faut comme Lui croître constamment dans 
la connaissance et dans l’amour du Christ. De cette relation 
personnelle avec le Christ est née et a été modelée la 
Congrégation, comme vous pouvez le découvrir dans la 
préface de nos Constitutions et dans les divers textes du 
Bienheureux Eugène qui y sont insérés.

7



Ce choix radical du Christ, il ne suffit pas de le faire une 
fois pour toutes. Il doit être refait dans les moments 
importants, comme à l’occasion des voeux, et plus encore 
dans les moments de crise. Vous vous demanderez parfois 
pourquoi certains Oblats ne persévèrent pas ou pourquoi 
certains autres mènent une vie triste et sans enthousiasme. 
Au-delà des motivations de surface, je pense que la racine en 
est vraiment le manque d’un choix constamment renouvelé et 
radical du Christ.

Le Christ doit être au coeur de notre vie personnelle, 
de nos communautés, de nos rapports avec les personnes, 
de nos activités apostoliques. Je veux m’arrêter un instant 
sur le Christ dans notre vie personnelle.

Devenir d’autres Jésus Christ

Chacun de nous a sa personnalité, avec son caractè­
re, ses qualités et ses limites. Il faut se connaître et s’ac­
cepter; il faut croître et s’adapter; il faut se préparer et se 
fortifier.

La formation vise à la croissance intégrale de la 
personne. Elle se poursuit toute la vie et conduit chacun à 
s’accepter tel qu’il est, et à devenir celui qu’il est appelé à être. 
Elle implique une conversion constante à l’Evangile et nous 
tient toujours prêts à apprendre et à modifier nos attitudes 
pour répondre aux exigences nouvelles (C 47).

Mais que sommes-nous appelés à être et non seulement 
à faire? Les Constitutions indiquent aux Oblats l’objectif 
constant:

- suivre le Christ (cf Préf. C 2);
- s’identifier à Lui (cf C 2);
- Le laisser vivre en eux (cf C 2);
- Le reproduire dans leur vie (cf C 2);
- jusqu’à voir le monde à travers le regard du Sauveur 

crucifié (cf C 4),

8



- jusqu’à être capables d’aimer avec le coeur du Christ 
(c£.R12).

Le Fondateur dans la première Règle de 1818 indiquait 
le but du chemin des Oblats: devenir d’autres Jésus Christ:

'Tant en mission que dans l’intérieur de la maison, leur 
principale application sera d’avancer sur le chemin de la 
perfection ecclésiastique et religieuse; ils s’exerceront surtout 
dans l’humilité, l’obéissance, la pauvreté, l’abnégation de soi- 
même, la pureté d’intention, et le reste; en un mot, ils 
tâcheront de devenir d’autres Jésus Christ, répandant partout la 
bonne odeur de ses aimables vertus (CC et RR p. 38).

Le but de l’année de noviciat est décrit dans la même 
perspective: Guidés par l’Esprit qui vit en eux, les novices 
grandissent en amitié avec le Christ (C 56); sont ensuite 
indiqués les moyens concrets de l’écouter, de le rencontrer, 
de le reconnaître. Ce n’est qu’après avoir fait l’expérience de 
l’amour du Père en Jésus, (que) le novice consacre sa vie à 
rendre visible cet amour (C 59). Et le noviciat n’est que le 
début du chemin qui doit être poursuivi toute la vie.

Dans la formation qui suit le noviciat, les Oblats 
chercheront à “devenir des hommes de Dieu, des mission­
naires enracinés dans le Christ et fermement décidés à se 
donner totalement” (C 65). La connaissance expérimentale 
du Christ est exigée, tant de celui qui se prépare au sacerdoce 
(cf R59, 60), que des Frères (cf R 65).

On arrive ainsi à l’unité de notre vie humaine, 
chrétienne, religieuse et missionnaire. Les Oblats ne réalisent 
l’unité de leur vie qu’en Jésus Christ et par lui (C 31). Notre 
croissance se réalise seulement en sa compagnie: Tels des 
pèlerins, ils font route avec Jésus dans la foi, l’espérance et 
l’amour (ibid.).

9



Prière et Eucharistie

Je voudrais souligner deux conditions qui me semblent 
essentielles pour vivre cette relation personnelle avec le 
Christ, fondement et condition de notre vie de mission­
naires oblats de Marie Immaculée: la prière personnelle et 
l’Eucharistie. De même qu’il n’y a pas de vie de famille, 
qu’il n’y a pas d’amitié interpersonnelle, qu’il n’y a pas de 
relations sociales positives sans dialogue, il n’y a pas non 
plus de relation avec le Seigneur sans une prière 
personnelle, régulière et quotidienne. Et l’Eucharistie de­
vient nécessairement le sommet d’une telle relation. 
L’article 3 des Constitutions est explicite:

Au coeur de leur vie et de leur action, les Oblats mettent 
l’Eucharistie, source et sommet de la vie de l’Eglise. Ils vivent 
de manière à pouvoir chaque jour la célébrer dignement. En y 
participant de tout leur être, ils s’offrent eux-mêmes avec le 
Christ Sauveur, ils sont renouvelés dans le mystère de leur 
coopération avec lui, resserrent les liens de leur communauté 
apostolique et élargissent les horizons de leur zèle aux 
dimensions du monde. Par reconnaissance pour le don de 
l’Eucharistie, ils rendent souvent visite au Seigneur présent 
dans ce sacrement (C 33).

Une longue expérience m’a convaincu qu’un jeune qui 
n’a pas intériorisé ces réalités jusqu’à en sentir le besoin et à 
les vivre avec constance, n’est par mûr pour faire ses voeux 
perpétuels. Une communauté qui ne l’aiderait pas concrète­
ment dans ce sens ne serait pas formatrice.

Cette relation personnelle avec le Christ n’est pas le fruit 
de nos seuls efforts. C’est l’Esprit lui-même (qui) forme le 
Christ en ceux qui s’engagent sur les traces des Apôtres. Plus il 
leur fait pénétrer le mystère du Sauveur et de son Eglise, plus il 
les incite à se vouer à l’évangélisation des pauvres (C 45).

Cette lettre est longue. Vous pourrez la relire et la 
méditer. Elle veut être un signe de mon amour pour chacun 

10



de vous. “Fixons-nous un point de rencontre, l’Eucha­
ristie”, disait souvent le Fondateur. De mon côté, comme 
Supérieur général, je célèbre chaque jour la Messe pour les 
Missionnaires Oblats et l’Eucharistie est la source et le 
sommet de ma vie et de ma communion avec chacun de 
vous.

11



Il

CHEMINER AVEC MARIE IMMACULÉE 
1988

Dans cette lettre, je m’entretiens avec vous de Marie 
dans la vie de la Congrégation, et en particulier dans la vie 
de l’Oblat en formation première, pour être en syntonie 
avec l’Eglise qui célèbre l’année mariale: Nous sommes 
Missionnaires Oblats de Marie Immaculée. Ce n’est pas 
seulement une étiquette. Le nom nous définit (...) (1).

Le Fondateur, pris par la préparation de la définition 
du dogme de l’immaculée, écrivait: Je regarde comme un 
devoir de faire tout ce que je puis pour contribuer en quelque 
chose à la gloire qui doit revenir à la très Sainte Vierge de 
cette définition (2).

Parler de Marie aussitôt après avoir parlé du Christ 
nous donne la possibilité de mettre en évidence combien, 
dans la pensée du Fondateur et dans notre tradition 
spirituelle, le Fils et la Mère sont indissolublement unis.

Pour nous, qui sommes Oblats, deux personnes doivent 
nous habiter constamment: Jésus-Christ et la Sainte Vierge. 
Et c’est avec eux, avec leurs sentiments à eux, que nous 
devons être attentifs à la misère des hommes, et vouloir y 
répondre (3).

1. Marie dans l’expérience du Fondateur

L’expérience spirituelle clé de la vie d’Eugène de 
Mazenod a été celle du Christ crucifié, survenue le 
Vendredi saint en 1807 (4). Sa vie spirituelle a été toujours 

12



orientée vers le Christ et centrée sur lui, de qui vient non 
seulement sa spiritualité basée sur le Sauveur (5), mais son 
zèle missionnaire même, tout tendu vers l’évangélisation. Sa 
dévotion mariale elle-même y a sa source. Faisant pro­
fondément l’expérience de la réalité du salut, le 
bienheureux Eugène considère Marie comme la Mère du 
Sauveur. Il voit en elle celle qui nous a donné celui qui est la 
vie et le salut du monde (6), celle qui a consacré toute sa 
personne à la vie et à la mission du Christ. Il souligne “le 
désir qu’a la Sainte Vierge de coopérer à l’oeuvre du salut” 
(7). Il l’appelle la corédemptrice du genre humain (8). Il aime 
la contempler sous la croix quand elle accueille les hommes 
comme ses fils (9). Bref, nous pouvons dire que l’aspect 
marial de la spiritualité de notre Fondateur est 
éminemment christologique, orienté sotériologiquement et 
que par conséquent il est ecclésial.

Plusieurs expériences spirituelles mariales ont marqué 
profondément la vie du Fondateur et celle de la 
Congrégation. Les plus significatives sont au nombre de 
trois: celle du 15 août 1822, celle qui est liée à l’approbation 
des Règles de 1825-1826, et celle de la participation à la 
proclamation du dogme de l’immaculée Conception en 
1854.

Marie confirmation du charisme oblat

Le premier fait survient le 15 août 1822 et se situe à 
une période où la petite Congrégation naissante traverse 
bien des difficultés. Dans sa lettre au P. Tempier, écrite le 
soir du même jour, Eugène décrit les fruits de cette grâce 
intérieure. Lui qui, depuis les débuts de sa formation spiri­
tuelle, considérait Marie comme une mère, sent aujourd'hui, 
pleinement, ce qu est sa maternité et ce que signifie mettre 
en elle tous... ses espoirs. Il perçoit aussi d’une manière 
nouvelle ce que la Congrégation est en réalité. Il la trouve 

13



belle et utile à l’Eglise, malgré le peu de vocations du 
moment et les grandes difficultés externes et internes.

Il me semblait voir, toucher du doigt, quelle renfermait 
le germe de très grandes vertus, quelle pouvait opérer un 
bien infini. Je la trouvais bonne, tout me plaisait en elle, je 
chérissais ses Règles, ses Statuts, son ministère me paraissait 
sublime, comme il l’est en effet. Je trouvais dans son sein des 
moyens de salut assurés, infaillibles meme, de la manière 
qu’ils se présentaient à moi (10).

Cela lui donne courage et espoir pour le futur; cela le 
rend capable de regarder les difficultés d’un regard serein 
qui ne manque pas de réalisme. C’est même ce réalisme qui 
le pousse à chercher la cause des difficultés, non seulement 
dans les autres et dans les circonstances historiques, mais 
aussi en lui-même.

L’expérience du 15 août 1822 est connue dans la 
Congrégation comme le “sourire de la Mère”. La 
description qu’en donne le Fondateur fait penser à une 
vision intérieure dans laquelle il voit comme un sourire de 
Marie. Ce “sourire” imprime dans son coeur une force 
nouvelle et le pousse à reprendre une lutte sereine et 
réaliste pour “venir à bout des obstacles” ( 11 ).

Oblat de Marie Immaculée, signe de prédestination

Le changement du nom d’Oblats de Saint Charles en 
celui de Missionnaires Oblats de Marie Immaculée n’a été 
ni fortuit ni secondaire. Le Père de Mazenod préparait la 
supplique pour l’approbation pontificale des Règles et de la 
Congrégation. Durant la neuvaine et l’octave de 
l’immaculée, dans la prière et la méditation, il découvre en 
Marie le modèle le plus adéquat de la vie apostolique à 
laquelle il avait pensé pour la Congrégation, la personne la 
plus consacrée au service du Christ, des pauvres et de 
l’Eglise (12). Il décide ainsi de changer le nom de la 

14



Congrégation. Sûr désormais d’un tel changement, le 22 
décembre 1825, il écrit au Père Tempier:

Qu’on se renouvelle surtout dans la dévotion à la très 
sainte Vierge, pour nous rendre dignes d’être les Oblats de 
l’immaculée Marie. Mais c’est un brevet pour le ciel! 
Comment n’y avons-nous pas pensé plus tôt? Avouez, ce sera 
aussi glorieux que consolant pour nous de lui être consacrés 
d’une manière spéciale et de porter son nom. Les Oblats de 
Marie! Ce nom satisfait le coeur et l’oreille.

Et aussitôt après l’approbation, le 20 mars 1826, il écrit 
au même Père;

Puissions-nous bien comprendre ce que nous sommes! 
J’espère que le Seigneur nous en fera la grâce, avec l’assistance 
et par la protection de notre Sainte Mère l’immaculée Marie, 
pour laquelle il faut que nous ayons une grande dévotion 
dans notre Congrégation. Ne vous semble-t-il pas que c’est un 
signe de prédestination que de porter le nom d’Oblat de 
Marie, c’est-à-dire: consacrés à Dieu sous les auspices de 
Marie, dont la Congrégation porte le nom, comme un nom de 
famille qui lui est commun avec la très sainte et Immaculée 
Mère de Dieu?

De retour à Marseille, à l’occasion du Chapitre général 
de 1826, il affirme:

C’est l’heureux commencement d’une ère nouvelle pour 
la Société. Dieu a ratifié les projets que nous avons formés 
pour sa gloire, il a béni les liens qui nous unissent, désormais 
nous combattrons les ennemis du Ciel sous un étendard qui 
nous est propre et que nous a donné l’Eglise, sur cet étendard 
brille le nom glorieux de la très sainte Vierge Marie 
Immaculée, ce nom est devenu le nôtre car c’est à la sainte 
Vierge que nous sommes consacrés, nous sommes plus 
spécialement ses enfants, et sa protection sur nous, 
aujourd’hui si sensible, le sera encore plus à l’avenir, si nous 
nous montrons dignes d’une telle Mère...

15



Marie, image de l’Eglise

Le troisième fait est comme le couronnement de la 
place de la Congrégation dans l’Eglise et de Marie dans la 
Congrégation. La participation du Fondateur à la 
proclamation du dogme en 1854 fut une expérience 
spirituelle dans laquelle le mystère de Marie se superpose à 
celui de l’Eglise et au rôle du Pontife romain. Quelques 
années plus tard, en 1860, dans sa lettre pastorale sur 
l’Eglise, il écrira:

La nouvelle Eve destinée à écraser la tête de cet 
abominable serpent est à la fois une parfaite et sublime réalité 
et une figure de l’Eglise, mère de tous les chrétiens, comme la 
très sainte Vierge est mère de Jésus-Christ et par adoption 
mère aussi de tous les chrétiens, qui ne font avec lui qu’un 
seul tout. Oui, sans la sainte Vierge qui est venue enfanter le 
Sauveur et sans elle qui a été établie pour ranimer dans son 
sein le monde perdu, la bonté du Créateur n’eût pas permis 
que sa créature humaine, enlevée à son Père qui est dans les 
deux, se multipliât ici-bas en ayant pour père le démon, 
exécrable tyran qui eût régné en maître absolu sur l’homme et 
sur tout son domaine transformé en enfer (13).

Marie au coeur du charisme

Ces trois expériences spirituelles du Fondateur 
indiquent une prise de conscience de la présence de Marie 
dans notre Congrégation, de son rôle maternel dans sa vie 
comme dans la vie de chacun d’entre nous. A l’exemple du 
Fondateur notre action missionnaire même à l’égard de 
Marie se fonde avant tout sur notre expérience personnelle 
et communautaire, vécue souvent dans le quotidien de la 
vie.

D’autres faits liés à Marie ont été déterminants pour la 
vie de la Congrégation. L’acceptation du sanctuaire de 

16



Notre-Dame du Laus en 1818 a été par exemple l’occasion 
de la rédaction des Règles et donc de l’expression religieuse 
de notre vie de missionnaire. L’augmentation des vocations 
oblates est liée normalement à l’acceptation des missions à 
l’étranger; mais je pense qu’elle est due tout autant à 
l’image mariale de la Congrégation.

Il est certain que dans la vie du Fondateur et de la 
Congrégation, Marie n’a pas été une réalité accidentelle, 
mais qu’elle a été au centre de l’expérience spirituelle et de 
l’apostolat missionnaire. Elle est au coeur du charisme oblat, 
mais de façon discrète, comme celle qui inspire, soutient, 
encourage et accompagne (14).

2. Consacré à Dieu sous les auspices de Marie

Oblat de Marie Immaculée, c’est à dire consacré a Dieu 
sous les auspices de Marie. C’est ainsi que le Fondateur 
interprétait le nouveau nom et la place de Marie dans le vie 
de l’Oblat. Notre consécration est faite à Dieu, mais à 
travers Marie, sous sa direction, selon son exemple, avec 
son aide. Nous nous donnons à Marie, pour qu’elle nous 
présente à Dieu, en quelque sorte modelés et transformés 
en elle. Et la consécration n’est pas seulement l’acte par 
lequel nous nous donnons définitivement à Dieu par la 
profession perpétuelle, mais elle est l’état de vie qui indique 
la nature de notre être et de ce que nous devons être, c’est- 
à-dire, elle indique notre engagement perpétuel à la sainteté 
et à l’apostolat. Et cela sous les auspices de Marie!

Le Père Deschâtelets, dans sa circulaire n. 191 sur 
Notre vocation et notre vie d’union à Marie Immaculée, 
écrite en 1951, affirmait: Si nous voulons comprendre notre 
vocation, il ne s’agit pas d’avoir pour Marie Immaculée une 
dévotion ordinaire. Il s’agit d’une identification à Marie 
Immaculée, il s’agit d’une donation de nous-mêmes à Dieu 

17



par elle et comme elle, qui va jusqu au fond de toute notre vie 
chrétienne et religieuse, missionnaire, sacerdotale (p. 15).

Cette relation avec Marie Immaculée a été vécue par 
les Oblats qui ont le mieux incarné le charisme. La 
béatification du Père Joseph Gérard nous rappelle son 
attitude envers Marie. Les fréquentes invocations insérées 
dans son journal révèlent sa confiance et son amour de 
l’immaculée. “Frère Ave Maria”, c’est le nom que les gens 
donnaient à Antoine Kowalczyk pour sa dévotion tendre et 
simple, exprimée par l’invocation constante à Marie.

3. Marie, modèle et formatrice

Dans les Constitutions, Marie nous est présentée comme 
le modèle de notre foi (cf. C. 10), modèle et gardienne de 
notre vie consacrée (cf. C. 13). Il nous est rappelé aussi que la 
formation a pour but de faire grandir l'homme apostolique 
animé du charisme oblat, un homme qui, s’inspirant de 
l’exemple de Marie, vive son engagement envers Jésus-Christ 
dans une fidélité toujours inventive et se mette totalement au 
service de l’Eglise et du Royaume (C. 46).

Le bienheureux Eugène réservait à Marie une place 
importante dans la formation. Il l’a fait comme directeur à 
Saint-Sulpice à Paris, et ensuite avec les jeunes d’Aix-en- 
Provence. En tant que Fondateur, il considère le recours à 
Marie important pour l’augmentation et la persévérance des 
vocations. Ceux qui étaient en difficulté, il les envoyait dans 
un sanctuaire marial, sûr que Marie les aurait aidés dans le 
discernement et la résolution de la crise.

Prions efficacement pour que le Père de famille nous 
envoie des ouvriers pour cultiver la vigne qu’il nous a confiée. 
Cette grâce, il appartient à notre bonne Mère de nous 
l’obtenir pour la gloire de son divin Fils; demandons-la-lui 
donc avec ferveur et persévérance (15).

18



Vous viendrez d'abord à Notre-Dame du Laus pour vous 
placer jusqu'à nouvel ordre sous le manteau de notre Bonne 
Mère. C'est la dernière ressource que j'emploie pour vous 
sauver. Venez-y avec un coeur droit, invoquez-y avec ferveur 
cette puissante protectrice, demandez-lui d'accorder au guide 
que je vous indique dans ce saint lieu les lumières d’en-baut 
et à vous la simplicité et la docilité dont vous avez besoin 
dans cette circonstance décisive de votre vie (16).

La place de Marie dans la formation première est bien 
dessinée dans le directoire pour le noviciat, que l’on regarde 
comme l’expression de la pensée du P. de Mazenod.

Après la dévotion envers la personne sacrée du Sauveur, 
les novices de la société doivent consacrer tout ce qu’ils ont 
d'amour envers sa très sainte Mère, la glorieuse et Immaculée 
Vierge Marie. Il ne s'agit point ici d'une dévotion ordinaire 
telle que la professent tous les chrétiens, il ne s'agit pas 
seulement de cette dévotion plus spéciale, dont l'honorent 
ceux parmi les ecclésiastiques qui sont plus fidèles à la 
sainteté; la dévotion que nous devons avoir pour la divine 
Marie est toute singulière, et ne doit se rencontrer nulle autre 
part dans un si haut degré que chez nous.

C'est que nous ne sommes pas seulement les enfants de 
Marie comme le sont les chrétiens et en particulier les 
Ministres de l’Eglise: mais nous sommes ses enfants d’une 
manière plus spéciale, c'est Jésus-Christ qui nous a donné sa 
Mère par l'organe de son Vicaire sur la terre, nous portons 
son nom et nous avons tout quitté pour lui appartenir, pour 
avoir le bonheur de nous dire ses enfants.

Quelle grâce, quelle faveur! Comme nous devons 
l'estimer, et que sont tous les sacrifices en comparaison de ce 
que nous avons obtenu en échange: être les enfants de Marie, 
appartenir à sa famille chérie, marcher sous son étendard et 
sous quel titre! Le plus glorieux, celui de son Immaculée 
Conception. Comprendrons-nous jamais assez la grâce que 
Dieu nous a faite de nous appeler à une telle vocation? Car 

19



s’il est vrai qu’un serviteur de Marie ne peut périr et que 
ceux-là n’ont rien à craindre qui vivent sous son empire, que 
ne doivent attendre d’une telle Mère ceux qui peuvent se dire 
en toute vérité ses enfants de prédilection?

O novices de la Très Sainte et Immaculée Vierge Marie. 
Ah! si vous saviez quelle faveur Dieu vous a faite en vous 
plaçant dans la famille chérie de sa divine Mère. Quelle que 
soit votre tendresse, votre reconnaissance et votre dévotion 
envers Marie, jamais elle n’égalera la grandeur de son amour 
pour vous, jamais vous ne comprendrez tout ce qu’elle a fait 
pour vous et tout ce que vous lui devez dans la suite (18).

Dans le directoire du noviciat de Notre-Dame de 
l’Osier, rédigé en 1853, le paragraphe dédié à la dévotion 
mariale commence par cette question: Est-il possible d’aimer 
véritablement Jésus sans aimer sa divine Mère? et il poursuit: 
Quelle honte pour nous, ses fils, ses Oblats, si nous ne 
l’aimions d’un amour ardent, si nous n’avions pour elle un 
dévouement sans bornes! (...) Quand on aime, on trouve 
mille moyens de témoigner sa tendresse (19).

La personnalité d’Eugène ne peut s’expliquer sans la 
place que Marie a prise dans toute sa formation, de son 
enfance au séminaire jusqu’à l’âge mûr (20). La présence de 
Marie est tellement normale pour lui qu’il ne sent pas le 
besoin de la souligner. Ses relations avec elle dépassent les 
formes de dévotion et deviennent un comportement 
spontané de vie. Et les Oblats réagissaient de la même 
manière, comme le notait souvent le Fondateur (21).

4. Qu’est-ce que j’attends de vous?

La formation première a pour but l’oblation 
perpétuelle. Ce n’est pas la dernière étape, mais elle indique 
plutôt l’intériorisation du charisme oblat sous tous ses 
aspects, l’aptitude à poursuivre pleinement le chemin, 

20



l’engagement mûr à offrir toute sa propre vie à Dieu pour 
coopérer à sa mission. On arrive à cette consécration et on 
la vit pour toujours sous les auspices de Marie (cf. C 46). 
Pour réaliser cela, nous devons tenir le regard tourné vers 
Marie et nous en remettre à elle en toute simplicité. Nous 
devons aussi la connaître.

Je vous invite à lire des études sur la place de Marie 
dans le charisme oblat, dans la vie du Fondateur et de la 
Congrégation. La lecture et la méditation de l’encyclique 
Redemptoris Mater de Jean-Paul II vous aideront non 
seulement à être en harmonie avec l’Eglise universelle, mais 
encore à approfondir les aspects mariaux qui sont indiqués 
dans nos Constitutions (cf. CC. 10, 13). Je vous invite à 
connaître Marie à travers la Sainte Ecriture, la tradition 
patristique et la théologie de Vatican IL A la formation 
théologique des Missionnaires Oblats de Marie Immaculée 
ne peut manquer une solide mariologie.

Pour notre formation, la “doctrine de la foi” ne suffit 
pas cependant. Nous avons besoin de la vie de la foi et par 
conséquent d’une spiritualité mariale authentique (22). Nous 
ne pouvons pas alors nous contenter de la connaissance 
intellectuelle du mystère de Marie. Nous devons établir 
avec elle un contact personnel, profond et plein de 
simplicité. Nous devons permettre que saisisse nos coeurs 
cet émerveillement de toute la nature créée (23) dont sont 
pleins les écrits du Fondateur. Nous devons vivre la réalité 
de ces paroles simples et profondes du bienheureux 
Eugène: “Ils auront toujours Marie pour Mère”.

Le Rosaire

Les Constitutions nous indiquent un moyen simple et 
traditionnel de vivre chaque jour cette relation avec Marie:

C’est en union avec Marie Immaculée, fidèle servante du 
Seigneur, que, sous la conduite de l’Esprit, ils approfondiront 

21



leur intimité avec le Christ. Avec elle, ils contempleront les 
mystères du Verbe incarné, particulièrement dans la prière du 
Rosaire (C. 36).

J’ai appris à apprécier et à vivre le Rosaire au Laos, où, 
au cours des longs déplacements à pied, c’était la seule prière 
possible. Je l’ai apprécié aussi en trouvant des formes de 
prières semblables chez les autres croyants. De fait, notre 
Rosaire n’a pas seulement des ressemblances de méthode 
avec les autres traditions religieuses, mais ce chapelet dérive 
d’un objet hindou semblable, qui s’est transmis au 
bouddhisme et qui a été adopté par les musulmans. Le 
Rosaire peut être considéré donc comme un symbole et un 
moyen d’unité avec les hommes qui cherchent Dieu.

Par la répétition des prières du Pater et de l’Ave Maria, 
nous sommes invités à méditer les mystères de la vie du 
Christ avec le regard et le coeur de Marie. Cet exercice nous 
aide à approfondir notre consécration à Dieu sous les 
auspices de Marie. Il peut devenir aussi pour nous une prière 
de contemplation et de communion. En priant avec Marie et 
en participant à ses attitudes face aux mystères du Christ, il 
est facile d’ouvrir notre coeur aux besoins de l’humanité, de 
l’Eglise et de la Congrégation. Au cours de mes longs voyages 
consacrés à la visite des Oblats, il m’arrive souvent de réciter 
le Rosaire avec le Provincial ou tel autre Oblat qui me pilote. 
Après une telle prière, j’en ai fait souvent l’expérience, mon 
regard sur les hommes et sur les situations devient plus 
serein. Le Rosaire, qui est la prière des pauvres, nous aide à 
être simples et accueillants, comme Marie.

Marie dans la communauté

Marie crée aussi le ton de famille. Son exemple et la 
dévotion commune envers elle facilitent la simplicité dans 
les rapports, la confiance réciproque, la charité mutuelle, 
ainsi que l’amour des pauvres et le dynamisme apostolique. 

22



Mon souhait, pour toutes les communautés de formation de 
la Congrégation, en cette année mariale, est que, comme 
F Apôtre Jean, elles prennent chez elles Marie et que celle-ci 
les transforme en sa propre famille. A mesure que grandit en 
eux la communion d’esprit et de coeur, les Oblats témoignent 
aux yeux des hommes que Jésus vit au milieu d’eux et fait 
leur unité pour les envoyer annoncer son Royaume (C. 37).

Pour conclure, je voudrais vous dire que je partage la 
conviction du Fondateur, qui écrivait à la Congrégation:

Sous les auspices de la très bonne et très sainte 
immaculée Vierge Marie, notre Mère, la Congrégation des 
Oblats continuera d’être comme un arbre planté près d’un 
fleuve aux eaux vives; elle a assurément donné déjà beaucoup 
de fruits, elle en donnera encore et continuera de prospérer si 
elle reste fidèle, si elle ne se relâche pas, et surtout si elle 
brûle de l’amour très ardent du Christ, dans l’unité de 
l’Esprit, qui est “le lien de la perfection (23).

Notes

(1) Léo Deschâtelets, Notre vocation et notre vie d’union intime 
avec Marie Immaculée, dans Circulaires administratives, N. 191, p. 347.

(2) Eugène de Mazenod, Journal, 5 décembre 1854, dans Missions 
1873, p. 39.

(3) Fernand Jetté, LOblat et la Vierge Marie, dans Le Mission­
naire Oblat de Marie Immaculée, Rome 1985, p. 117.

(4) Cf. Eugène de Mazenod, Notes de Retraite 1814, Archives de la 
Postulation OMI, DM IV, 2.

(5) Cf. Henri Gratton, La dévotion salvatorienne du Fondateur, 
dans Études Oblates 1942, p. 158-171.

(6) Eugène de Mazenod, Mandement du 8 août 1849.
(7) Abrégé du Règlement de vie de MM. les Congréganistes de la 

Jeunesse Chrétienne, dans Missions 1899, p. 10.
(8) Eugène de Mazenod, Mandement du 8 février 1855. Il est 

frappant de voir que le Fondateur appelle ainsi chacun de nous, 
Missionnaires Oblats de Marie Immaculée, dans le célèbre texte des 
Règles de 1818. Cf. Prima Pars, cap. 1,3, N.B.

23



(9) Cf. Eugène de Mazenod, Lettre à sa mère, du 1er mai 1810; 
Louis Boutin, La spiritualité de Mgr de Mazenod, Montréal, 1970, p. 66.

(10) Eugène de Mazenod, Lettre au P. Tempier, le 15 août 1822, 
dans Ecrits oblats I, t.6, p. 99.

(11) Cf. Kazimierz Lubowicki, Maria nella vita del Beato Eugenio 
de Mazenod e délia sua Congregazione, pro manuscripto, Rome, 1987, p. 
120-148.

(12) Cf. Fernand Jette, Essai sur le caractère marial de notre 
spiritualité, dans Etudes Oblates, 1948, p. 25.

(13) Eugène de Mazenod, Lettre pastorale du 16 février 1860.
(14) Fernand Jetté, Le Charisme Oblat, dans Le Missionnaire 

Oblat de Marie Immaculée, Rome 1985, p. 65.
(15) Léo Deschâtelets, ib. p. 348.
(16) Lettre au P. Tempier, le 13 avril 1826, dans Ecrits oblats I, t.7, 

p. 88.
(17) Lettre au F. Saluzzo, le 8 décembre 1831, dans Ecrits oblats I, 

t. 8, p. 44.
(18) Directoire des novices, publication des Etudes Oblates, 1958, 

p.5.
(19) Directoire du Noviciat de Notre-Dame de l’Osier, 1853, 

manuscrit, Archives générales OMI.
(20) Cf. Kazimierz Lubowicki, p. 12-120.
(21) Roger Guindon, Le caractère marial de la formation cléricale 

chez les Oblats de Marie Immaculée, dans Etudes Oblates, 1955, p. 133- 
147.

(22) Cf. Jean-Paul II, Encyclique Redemptoris Mater, n. 48.
(23) Hymne Alma Redemptoris Mater (natura mirante); cf. aussi 

Sacrosanctum Concilium, n. 103 (sur la liturgie), Vatican IL
(24) Eugène de Mazenod, Lettre de convocation du Chapitre, 19 

mars 1850.

24



III

LA MISSION OBLATE
1989

La mission oblate nous tient à coeur. Elle est en effet un 
aspect essentiel et dominant de notre identité. Ce fut le 
thème du Chapitre de 1986 qui a dégagé six domaines ou 
priorités concernant sa réalisation dans l’aujourd’hui du 
monde. Le Conseil général s’est proposé comme objectif 
global d’animation la revitalisation de l’identité missionnaire 
oblate.

Au cours de mes visites à travers la Congrégation je suis 
toujours frappé par le dynamisme et la créativité des 
engagements missionnaires des Oblats. La variété et l’ori­
ginalité de notre activité missionnaire sont impressionnantes. 
Il est difficile de faire connaître la richesse apostolique de 
tant d’Oblats engagés en tant de situations diverses dans les 
cinq continents et en une soixantaine de pays.

Dans cette variété émergent cependant quelques 
caractéristiques et priorités vécues. Au nombre des 
caractéristiques je note la proximité aux gens, la préférence 
pour les pauvres, la réponse concrète aux besoins urgents. 
L’évangélisation directe trouve non seulement un nouvel 
intérêt en raison de sa nécessité en tant de situations, mais 
aussi des expressions concrètes à travers une renaissance 
des missions populaires, spécialement en quelques pays 
d’Europe, à travers des centres de retraites ou de renouveau 
chrétien, spécialement en Amérique du Nord, à travers des 
équipes d’intervention missionnaire, spécialement au 
Canada, à travers les visites régulières et l’accompagnement 
des communautés chrétiennes dispersées, spécialement en 

25



Amérique latine et en Afrique. L’évangélisation et les 
différentes formes d’apostolat sont de plus en plus 
caractérisées par une approche intégrale dans laquelle on 
prend en compte toutes les dimensions et exigences 
personnelles et sociales et de la collaboration des laïcs. Le 
dynamisme missionnaire jaillit avec pluS de vigueur et de 
clarté dans les nouvelles fondations que la Congrégation a 
entreprises ces dernières années et, je l’espère, qu’elle 
continuera à entreprendre pour répondre aux besoins les 
plus grands et les plus urgents de l’Eglise, selon les 
caractéristiques de notre charisme.

Fondés pour la Mission, nous avons grandi grâce a elle

Nous sommes nés pour la mission et nous existons pour 
elle. Le Fondateur a été poussé à commencer la communauté 
d’Aix pour évangéliser les populations de sa région, surtout 
ce qu’il appelait le petit peuple. Il a cherché l’approbation de 
Rome pour assurer l’existence de la Congrégation et son 
rayonnement missionnaire.

Nous avons aussi grandi grâce à la mission. Avec 
l’ouverture au Canada en 1841, et spécialement avec 
l’engagement missionnaire chez les Indiens, il y eut 
rapidement une explosion de vocations et d’enthousiasme 
accompagnée d’une image significative de l’oeuvre oblate. 
Ainsi commença l’épopée missionnaire dans les diverses 
parties du monde, de Sri Lanka à l’Afrique du Sud, de 
l’Oregon au Texas. La vision du Fondateur s’est approfondie: 
l’évangélisation a été conçue non seulement comme l’annon­
ce de Jésus Christ pour réveiller la foi, corriger les moeurs et 
renouveler la pratique religieuse, mais aussi et surtout comme 
une introduction au Christ et à l’Eglise à la manière des 
Apôtres au début de l’ère chrétienne. Les Oblats sont des 
“viri apostolici” non seulement parce qu’ils suivent le Christ 
en se donnant avec générosité, mais aussi parce qu’ils 

26



répètent les gestes des Apôtres parcourant le monde pour 
évangéliser les peuples. Ce désir d’universalité que le 
Fondateur avait cultivé depuis sa jeunesse et qu’il avait 
transmis dans les premières Règles est devenu réalité.

L’Oblat est le missionnaire des pauvres, il est le 
missionnaire du peuple. Il s’ouvre à tout homme dans la 
nécessité pour accueillir ses aspirations, l’accompagner dans 
son cheminement, lui révéler qui est le Christ. Il s’ouvre au 
monde entier en étant attentif à ses appels et anxiétés, en 
secondant les engagements de la Congrégation, en se rendant 
partout disponible. L’avenir de la Congrégation dépendra de 
la qualité de notre vie, de notre courage et de notre 
disponibilité pour répondre aux défis et aux besoins là où 
l’Esprit nous poussera a être les témoins de l’Evangile.

Caractéristiques de la Mission oblate

L’idéal missionnaire du Fondateur est né de son 
expérience personnelle du Christ Sauveur et de son amour 
compatissant pour les pauvres, les abandonnés, les laissés 
pour compte. Etre missionnaire pour lui c’est coopérer au 
Christ qui demeure l’auteur principal du salut de tous les 
hommes. Pour cette raison l’Oblat doit être à l’unisson avec 
son Maître, s’identifier a lui. Il doit être un homme 
apostolique, compagnon du Christ dans l’intimité étroite de 
la coopération. Mais en même temps il doit s’identifier au 
peuple, en comprendre les besoins et les aspirations jusqu’à 
en assumer les péchés comme le Fondateur le faisait dans 
les premières missions, suscitant ainsi l’étonnement de tous.

Dans la Congrégation nous sommes tous mission­
naires. Nous le sommes pour toute la vie. Nous sommes 
solidaires de la mission confiée à la Congrégation et réalisée 
par elle. La mission oblate nous appartient partout. Chacun 
de nous a une influence sur elle par sa manière d’être plus 
que par son agir.

27



Prêtres et Frères nous formons une même famille 
missionnaire. Une même mission réalisée de multiples façons 
rend témoignage au Christ, le fait connaître et aimer, coopère 
à la venue de son Règne. La centralité et la priorité de 
l’annonce (CC 5 et 7) dérivent du caractère clérical qui 
qualifie l’activité de toute la Congrégation et non seulement 
de ceux qui sont appelés à participer au don du sacerdoce (C 
66). En effet, c’est dans la communauté a laquelle nous appar­
tenons et par elle, que nous accomplissons notre mission (C 37). 
La vie communautaire, pour nous Oblats, n est pas uniquement 
nécessaire à la mission, elle est elle-même mission et en même 
temps signe qualitatif de la mission de l’Eglise (MAM, 109). La 
communauté est de fait signe crédible et intelligible de ce que 
nous annonçons: le Christ Ressuscité présent parmi nous (CC 
3 et 37), commencement du Règne de Dieu et de l’humanité 
nouvelle (Cil).

La Mission dans votre vie

La mission n’est pas étrangère a votre vie, elle n’est pas 
quelque chose que vous attendez seulement pour l’avenir et à 
laquelle vous vous préparez. Elle est partie de chacun de vous. 
Vous vous en rendez compte lorsque vous pouvez mettre en 
pratique et incarner ce que vous portez en votre coeur. 
Plusieurs d’entre vous ont entendu l’appel, ou celui-ci s’est 
confirmé, grâce a une expérience missionnaire, ou au contact 
avec des missionnaires authentiques ou par la découverte des 
grands besoins missionnaires. J’ai vu tant de jeunes Oblats 
croître et mûrir dans leur vocation grâce à un engagement 
apostolique qui leur donnait de constater qu’ils étaient vérita­
blement appelés à ce genre de vie. Pour cette raison, l’expé­
rience missionnaire est considérée comme partie du chemi­
nement de la formation (MAM, 161; R 54). Il devient toujours 
plus fréquent et profitable de faire une période prolongée 
d’immersion pastorale durant la formation première.

28



C’est à cette mission que vous surtout vous vous 
préparez. Le Chapitre de 1966 a rappelé la Constitution 50: 
Le but de la formation première est d'assurer la croissance de 
ceux que Jésus appelle à devenir pleinement ses disciples, pour 
qu’ils acquièrent la maturité religieuse et deviennent capables 
d’assumer la mission oblate (MAM, 156). Avec ce premier 
article sur la formation première, les Constitutions rappellent 
notre charisme à la suite du Christ, en s’inspirant de la 
Préface et soulignant le double engagement à devenir saints 
et être missionnaires. J’aimerais maintenant m’arrêter avec 
vous sur la préparation à la mission oblate.

Capables d’assumer la Mission oblate

Il me semble que par rapport à la mission la formation 
première devrait avant tout aider à acquérir un coeur et une 
mentalité missionnaires. Dans la première Règle de 1818 le 
Fondateur écrivait: ...quoique, vu leur petit nombre actuel et les 
besoins les plus pressants des peuples qui les entourent, ils 
doivent pour le moment borner leur zèle aux pauvres de nos 
campagnes et le reste, leur ambition doit embrasser, dans ses 
saints désirs, l’immense étendue de la terre entière (CC et RR, 
p. 12). En somme, un coeur grand comme le monde. Il s’agit 
d’une mentalité missionnaire qui s’efforce de comprendre les 
pauvres, ceux qui sont éloignés, qui est ouverte à des voies 
nouvelles pour faire connaître le Christ. Je me souviens 
toujours avec émotion de ma dernière visite au P. Léo Des­
châtelets. Il était malade au lit d’où il regardait un programme 
de télévision. Dans la conversation, après s’être intéressé à 
mon travail missionnaire au Laos et à mon enseignement 
missiologique à Ottawa, il dirigea la conversation sur l’évan­
gélisation de ces gens qu’il voyait à la télévision et à travers ce 
moyen de communication. On sentait vibrer en lui un coeur 
missionnaire. En me disant au revoir il m’assura qu’il offrait 
toute sa vie pour la mission oblate partout dans le monde.

29



Il faut aussi acquérir une spiritualité missionnaire 
enracinée dans le Christ expérimenté dans la prière, dans la 
Parole de Dieu et dans la vie communautaire, mais aussi 
reconnu dans les personnes et les événements (CC 33 et 56; 
R 65). Le Chapitre affirme: Cette spiritualité est fondée sur 
la contemplation du Christ dans sa disponibilité aux besoins 
de tous ceux qu’il rencontrait et dans sa prière silencieuse et 
prolongée en présence de son Père (MAM, 141).

Coeur, mentalité et spiritualité missionnaires sont 
alimentés par la découverte des besoins missionnaires dans le 
monde, par l’intérêt et la connaissance des engagements mis­
sionnaires des Oblats, ainsi que par vos expériences mission­
naires, votre proximité des pauvres, votre style de vie simple, 
l’authenticité du témoignage de ce que vous vivez. La Règle 
160 affirme: A partir d’une vision de foi personnelle et unifiée, 
les scolastiques seront à meme de présenter l’Evangile de telle 
sorte qu’il atteigne et touche le coeur de leurs contemporains.

On devient capable d’assumer la mission oblate par la 
formation du caractère et l’apprentissage de la vie 
communautaire. La Règle 53 précise quelques aspects 
importants de la formation du caractère en vue de la mission: 
appréciation réaliste de soi-même, sens des responsabilités, 
maturité dans les relations, qualités d’animateur, esprit 
d’audace et de créativité, acceptation du renoncement dans la 
paix, l’amour et la joie. Cette formation du caractère va de 
pair avec l’initiation à la vie communautaire, à laquelle vous 
êtes particulièrement sensibles et sur laquelle les Constitutions 
et le dernier Chapitre insistent tant. Comme vous en avez fait 
probablement l’expérience, une vie communautaire authenti­
que est déjà mission et témoignage. Il faut en particulier 
s’habituer à la dimension apostolique de la communauté qui 
facilite la programmation, l’évaluation et la confrontation de 
nos activités missionnaires (cf. MAM, 158 et 161).

L’étude enfin doit être orientée vers la mission et centrée 
sur le Christ (C 66; R 59). Dans un monde complexe, projetés 

30



comme nous le sommes dans des activités de pionniers 
propres aux missionnaires, il faut plus que jamais une prépa­
ration solide. Le Chapitre demande d'assurer à nos étudiants 
une solide formation théologique et philosophique et recom­
mande en plus de leur ouvrir plusieurs autres champs de 
connaissance comme la doctrine sociale, la missiologie de 
l’Eglise, la réflexion sur l’homme sécularisé, l’initiation aux 
moyens de communication, l’étude des langues, l’analyse de la 
situation de l’Eglise, l’étude de la théologie du laïcat, de 
l’oecuménisme, des grandes religions (cf. MAM, 159).

On vous demande tant de choses! Peut-être ne pouvez 
vous tout faire comme vous le voudriez. L’important est 
d’acquérir une base solide, un goût et une méthodologie 
pour continuer à approfondir les divers aspects de la mis­
sion qui vous sera confiée. Votre formation ne cesse pas en 
effet avec la première obédience mais doit continuer tout au 
cours de votre vie. Il est donc important d’apprendre à 
réfléchir, à évaluer, à étudier pour répondre aux défis 
missionnaires qui vous attendent. C’est pourquoi, durant les 
années de la formation première, les éducateurs montreront 
aux jeunes Oblats comment tirer profit de l’expérience et 
feront naître chez eux la ferme volonté de poursuivre leur 
formation, une fois engagés dans le ministère (R 68).

Dans cette appropriation de la vie oblate chacun de 
vous pourra découvrir progressivement les signes d’un 
appel plus spécifique et former un projet missionnaire 
personnel qu’il vérifiera avec les formateurs et qu’il 
soumettra au Supérieur général en demandant la première 
obédience. L’attention aux besoins missionnaires, même 
ceux qui vont au-delà des frontières de vos pays, et la 
disponibilité à y répondre sont des signes d’authenticité.

Lexemple de tant d’Oblats

En ce qui concerne la mission, la Congrégation est 

31



riche de modèles et de témoins. La béatification nous a fait 
découvrir le Père Gérard. J’en ai parlé dans deux lettres 
adressées à la Congrégation auxquelles je vous renvoie. Les 
missionnaires authentiques ne manquent pas chez les 
Oblats! Cherchez à les connaître, les rencontrer, les écouter, 
vous apprendrez beaucoup d’eux, maintenant et tout au 
cours de votre vie.

Que Marie, dont je vous ai parlé dans ma lettre de l’an 
dernier, obtienne pour vous et pour toute la Congrégation 
des grâces abondantes de l’Esprit Saint, afin qu’elle nous 
transforme et nous donne le dynamisme missionnaire de la 
Pentecôte. Je vous souhaite une bonne année et surtout un 
cheminement formateur et missionnaire. L’important est de 
ne jamais s’arrêter dans la vie. En effet, comme pèlerins, 
nous marchons avec Jésus dans la foi, l’espérance et 
l’amour. Moi aussi je marche avec vous à la suite du Christ, 
comme Marie Immaculée.

32



IV

LA COMMUNAUTÉ OBLATE
1990

Selon les Constitutions c’est le Supérieur général qui 
reçoit l’oblation de chaque Oblat directement ou à travers 
un délégué, c’est lui qui, en conseil, approuve l’admission 
aux voeux perpétuels et c’est à lui qu’il appartient de 
donner la première obédience. Ceci indique que nous 
sommes tous membres d’une même congrégation et qu’il 
existe des liens spéciaux avec celui qui exprime l’unité de la 
famille oblate (C 112) et qu’il a une responsabilité spéciale 
envers tous ceux qui s’initient à la vie et à la mission selon le 
charisme du bienheureux Eugène de Mazenod (C 49). 
Nous constituons une même famille, nous vivons le même 
charisme et nous formons une même communauté.

Cette unité qui nous caractérise prévaut sur les 
diversités ethniques et administratives qui nous distinguent. 
Elle nous donne une spiritualité commune et nous insuffle 
un dynamisme similaire dans l’action apostolique. Elle nous 
rend disponibles pour répondre aux défis et aux urgences 
missionnaires assumés par la Congrégation à travers le 
monde. Cette unité nous fait respirer et agir à la dimension 
de l’Eglise et du monde quelle que soit notre insertion 
concrète.

De même cette lettre unit plus de 600 Oblats en 
formation première originaires d’au moins 40 pays de tous 
les continents. Unis aux autres 4.600 Oblats, est-ce que 
nous ne constituons pas en effet une grande famille?

33



Recherche communautaire des jeunes Oblats

La réalité de la communauté vous tient à coeur. Je l’ai 
constaté lors de mes rencontres avec vous, et aussi à la lecture 
de votre cheminement et de vos désirs exprimés surtout à la 
veille de votre oblation perpétuelle. L’enquête réalisée en 
1985-86 parmi les jeunes Oblats souligne aussi la même 
recherche. 63% affirmaient que la vie communautaire est 
une des forces majeures de la Congrégation, voulant signifier 
par là la charité réciproque, la fraternité, l’accueil, l’unité et le 
travail communautaire (1). Par contre 57% indiquaient que 
la plus grande faiblesse est la pauvreté de notre vie 
communautaire en raison de l’individualisme, du manque 
d’esprit communautaire et d’expressions communautaires 
adéquates (2). Même si le défi majeur pour les prochaines 
années, selon 82%, semblait être l’évangélisation des plus 
pauvres et des jeunes, 68% soutenaient que la réponse vien­
dra surtout de la qualité de notre vie évangélique et religieuse 
et en particulier de la qualité de notre vie communautaire (3). 
Dans vos attentes communautaires je découvre une réelle 
harmonie avec le renouveau actuel de l’Eglise et avec 
l’intuition initiale et le charisme du Fondateur.

Dans l’Eglise actuelle en effet le développement de la vie 
communautaire est un élément significatif de son renouveau. 
En Amérique latine les communautés ecclésiales de base ont 
fortement aidé le renouveau évangélique, contribué au 
développement des ministères et à l’engagement social. En 
plusieurs pays d’Afrique et d’Asie on connaît un phénomène 
semblable. Dans les Eglises d’Occident apparaissent de 
nombreux mouvements chrétiens, dans lesquels l’élément 
communautaire est fortement souligné.

Dans toute l’histoire de l’Eglise, la croissance de la 
réalité communautaire est un signe du renouveau de l’être 
chrétien. Jésus a réuni autour de lui des apôtres formant 
avec eux une communauté, signe du nouveau peuple élu. 

34



Après l’effusion de l’Esprit, les croyants dans le Christ 
forment entre eux un seul coeur et une seule âme (Actes, 
2,42-47; 4,32-35; 5,11-15).

Les formes du renouveau chrétien, et en particulier les 
diverses expériences de vie religieuse au cours des siècles, 
s’inspirent toujours de l’exemple de la communauté 
primitive. C’est ainsi qu’a agi le bienheureux Eugène!

Les Oblats, missionnaires en communauté

Poussé par une forte secousse étrangère, Eugène de 
Mazenod a fondé non un groupe ou une équipe de travail, 
mais une communauté de missionnaires. Au début trois 
intuitions ont conduit le Fondateur à des choix qu’il 
estimait clairs et nécessaires:

a) l’évangélisation des pauvres, spécialement des 
campagnes, qui avaient perdu le sens chrétien et le contact 
avec la vie de l’Eglise;

b) la qualité des missionnaires qui devaient être des 
hommes apostoliques qui aient la volonté et le courage de 
marcher sur les traces des Apôtres (4), décidés à devenir 
franchement saints (5);

c) la communauté comme lieu de croissance, comme 
école de formation continue, comme chemin vers la 
sainteté, à travers la prière, l’étude, le recueillement et l’aide 
fraternelle, dans une atmosphère constante de charité.

Ce triple choix fait consciemment par Eugène 
constitue les piliers du charisme oblat même dans leur 
évolution subséquente, les trois pierres angulaires essen­
tielles à son développement. Ce sont là trois exigences qui 
nous rendent capables de répondre aux défis à mesure 
qu’ils se présentent. Ils ont garanti la solidité et la 
permanence de la fondation, surmontant les obstacles qui 
ont fait disparaître tant de groupes missionnaires 

35



semblables. Pour être d’authentiques Oblats selon le coeur 
du Fondateur il nous faut donc être missionnaires, hommes 
apostoliques et hommes de communauté.

Le Fondateur a toujours été attentif à la façon de vivre 
la communauté chez les Oblats pour en encourager l’esprit 
et les formules adaptées, pour en stigmatiser les manque­
ments et les faiblesses (6). Il était heureux de rencontrer des 
communautés authentiques. A l’occasion de sa visite 
canonique à Notre-Dame de Lumières, le 10 octobre 1840, 
il écrivait: Il nous semblait avantageux de consigner dans ce 
livre l’extrême satisfaction que nous avons éprouvée à la vue 
de cette communauté au sein de laquelle régnent la paix, la 
charité et la plus parfaite régularité. Nous venons de passer 
cinq jours délicieux au milieu de cette portion de notre chère 
famille... Nous y avons recueilli que l’on y sert le Bon Dieu de 
son mieux, que l’on s’aime mutuellement comme des frères, 
que tous les coeurs n’en forment tellement qu’un, que jamais 
il ne s’élève la moindre dissension, que chacun y vit heureux 
dans la pratique exacte des Saintes Règles de l’institut, qu’on 
sait y allier l’exercice du zèle qu’il faut déployer pendant les 
missions et les concours, au travail sédentaire de l’étude aux 
époques de solitude dont on a le bonheur de jouir ici plus 
qu ailleurs; en un mot qu’on y sent tout le prix de sa vocation 
et qu’on sait en rendre grâces à Dieu (7).

Les réactions du Fondateur n’étaient pas toujours aussi 
positives en ce qui concerne la façon de vivre la vie 
communautaire. Ses lettres contiennent souvent de durs 
reproches pour les manquements et les faiblesses de ses 
religieux dans leur vie de communauté.

Réveil communautaire dans la Congrégation

La situation communautaire dans la Congrégation est 
diverse, soit par la façon de se regrouper soit par la façon de 

36



traduire dans le concret la vie communautaire. Selon 
l’enquête faite à l’occasion du Chapitre de 1986 (8) 76.8% 
des Oblats vivent en communauté constituée, 19.2% vivent 
et travaillent seuls mais restent en contact régulier avec la 
communauté, et 4% vivent sans ce contact régulier. La 
majorité des Provinces reconnaissaient qu’entre les Chapitres 
de 1980 et 1986 la vie communautaire a progressé, l’accepta­
tion, le respect et la confiance réciproques ont augmenté; la 
communication est plus facile et plus fraternelle, le sens de 
l’appartenance et de la collégialité a crû et la prière commune 
est devenue plus régulière. En même temps s’est exprimé le 
désir de progrès dans la qualité des relations interperson­
nelles, dans la participation à la prière et les loisirs, dans la 
coresponsabilité et la programmation. On attribuait aux 
nouvelles Constitutions et Règles un rôle-clef dans ce 
renouveau.

Dans les années qui ont suivi le Chapitre l’effort de 
renouveau communautaire s’est poursuivi. Les rencontres 
de district se sont faites plus régulières. Diverses provinces 
ont évalué leur vie communautaire à travers des congrès ou 
des conseils provinciaux, ont organisé des cours ou des 
sessions pour les animateurs de communautés, formulé des 
directives ou rédigé des directoires. Le Conseil général s’est 
arrêté en particulier sur les communautés de district (9). 
L’Association d’Etudes et de Recherches Oblates a tenu en 
août 1989 son congrès à Ottawa précisément sur la 
communauté.

Dans le renouveau communautaire de la Congrégation 
il me semble pouvoir discerner quelques tendances qui 
émergent; elles sont comme des signes des temps à travers 
lesquels le Seigneur nous indique dans quelle direction 
nous devons aller.

La communauté est vécue comme une communion de 
personnes plus que comme un espace commun ou une 
maison dans laquelle on partage le même toit, les mêmes 

37



repas, les mêmes activités. On privilégie le rapport et l’aide 
personnels plus que les structures et les normes préétablies. 
On s’efforce de croître ensemble au lieu de se contenter 
d’être ensemble. C’est l’ambiance dans laquelle sont mis en 
valeur les différents aspects du charisme et les diverses 
exigences des personnes. Bien plus que l’expression de 
quelques pratiques religieuses de toute la vie à la suite de 
Jésus en tant que ses disciples et missionnaires. Plus que 
l’endroit d’où l’on part pour la mission, elle est la réalité 
dans laquelle on vit, dans laquelle se constitue et se 
renouvelle la mission. La personne de chacun des membres 
et les exigences de la mission déterminent les formes 
concrètes de la communauté et spécialement ses structures.

Parmi ces tendances que l’on voit émerger, on 
privilégie quelques valeurs comme:

- la mission en tant que tâche commune;
- la fraternité en tant qu’attention et accueil du 

confrère;
- le partage et la communion entre lès membres;
- la coresponsabilité dans les tâches communautaires 

et dans la croissance réciproque;
- la créativité et le pouvoir d’adaptation des formes de 

vie communautaire, selon les besoins de la personne et de la 
mission.

En un mot, on cherche à intégrer les exigences 
anthropologiques et théologiques. La communauté ne se 
limite pas à un groupe d’amis ou une équipe de travail. Elle 
est une famille apostolique, une communauté ecclésiale, 
dont le modèle est toujours Jésus avec ses Apôtres et les 
premières communautés chrétiennes.

Au-delà des conditions concrètes liées au temps il me 
semble qu’on redécouvre la grande caractéristique de la 
communauté voulue par le Fondateur: une famille unie par 
les liens de la charité fraternelle. Un Oblat américain, après 
être passé par la Maison générale, m’écrivait le 18 mai 1989: 

38



Il existe une fraternité parmi les Oblats qui est plus profonde 
que ce que les paroles peuvent exprimer. Je suis convaincu 
qu’il y aura toujours des Oblats tant qu’il existera parmi eux 
une fraternité telle que celle que j’ai expérimentée dans ma 
vie.

Communauté missionnaire et apostolique

A la fin des années ‘60 les nouvelles expériences 
communautaires étaient facilement taxées d’intimisme et 
paraissaient en opposition avec l’effort missionnaire. Le 
Chapitre de 1986, en affirmant que la vie communautaire, 
pour nous Oblats, n’est pas uniquement nécessaire a la 
mission, elle est elle-même mission (10), exprimait une 
nouvelle prise de conscience tout en consolidant une longue 
expérience.

Déjà le document préparé par le Conseil général et 
publié en 1972 indiquait pourquoi la communauté peut être 
appelée mission. La communauté authentique exprime la 
substance de la Bonne Nouvelle, elle affirme que l’unité 
parmi les hommes est réalisée, que le commandement 
nouveau de l’amour est pratiqué, que le salut est déjà 
expérimenté, que Jésus continue de réunir des disciples et 
d’envoyer des missionnaires par la force de sa résurrection 
qui a déjà eu lieu. C’est un signe pour que le monde puisse 
croire (Jn 17,21)... “Le signe des disciples” (Jn 13,15) (11). 
Le document terminait: Tout renouveau de communauté 
implique une orientation missionnaire... reste un lieu 
privilégié pour un nouveau départ... Une communauté vraie 
est une cellule vivante, capable de former à son, tour des 
communautés sur un front plus large tant dans l’Eglise que 
dans le monde (12). Peut-être sommes-nous souvent 
incapables de former des communautés chrétiennes et 
humaines par notre ministère parce que nous manquons 

39



personnellement d’une véritable expérience communautaire 
oblate.

En relation avec la mission la vie communautaire ne 
doit donc pas être conçue d’une façon purement 
fonctionnelle, comme une préparation ou un soutien. La 
communauté est missionnaire par ce qu’elle vit et révèle au 
monde. Elle est signe et sacrement de salut, en raison de la 
présence du Christ en elle (13).

Récemment on a parlé plus souvent de la communauté 
apostolique. Le qualificatif en indiquait la finalité, la 
composition et la nature. La communauté oblate a pour fin 
la mission, elle doit être composée d’hommes apostoliques, 
et réaliser l’expérience des Apôtres avec Jésus qui réunit et 
envoie. La communauté apostolique peut ainsi évoquer les 
trois intuitions initiales choisies par le Fondateur auxquelles 
je faisais allusion plus haut.

Communauté de formation

Il n’y a pas de formation humaine ou chrétienne sans 
relations interpersonnelles. Sans de telles relations la 
croissance se trouve bloquée. De plus les relations doivent 
s’établir selon la nature de la vocation propre. Pour cette 
raison aussi le religieux, pour vivre et croître, a besoin de 
son milieu naturel qui est la communauté (C 49). Dans la 
période de la formation première celle-ci est d’ailleurs de la 
plus grande importance, comme il est indiqué dans les 
Constitutions et le directoire de la formation.

Et quelle est la situation de nos communautés de 
formation? Il me semble que dans l’ensemble ces 
communautés sont vivantes et en bonne santé. La fraternité 
et la créativité les caractérisent; elles sont riches d’idéal. En 
visitant les communautés de formation de l’Afrique du Sud 
j’ai vu chez elles l’image de ce que devrait être la société 

40



absente de toute discrimination sociale. En diverses 
circonstances vos communautés ont été un stimulant pour 
le renouveau communautaire de vos provinces. Je m’attends 
à ce que vos communautés deviennent toujours plus un 
stimulant pour le renouveau de la vie communautaire des 
Provinces et Délégations, et donc de la Congrégation.

Je suis conscient des difficultés que vous rencontrez 
dans ce domaine pour des raisons à la fois externes et 
internes. Les tensions dans la société, dans l’Eglise et dans 
la Congrégation se reflètent dans vos communautés. La 
difficulté majeure rencontrée dans quelques cas est le 
manque de confiance entre ceux qui sont en formation et 
leurs formateurs. Sans confiance réciproque la formation 
court le risque de ne conduire à rien. Une autre limite 
perçue ici et là est l’expérience insuffisante de communion 
et d’échange due à des communautés trop grandes ou trop 
petites, même si la vraie racine du mal est ailleurs.

Il faut que durant la formation première vous puissiez 
faire l’expérience concrète des diverses dimensions commu­
nautaires (humaine, chrétienne, religieuse et missionnaire) 
évoquées dans les Constitutions. Il faut acquérir une 
solidité personnelle pour surmonter la solitude, savoir vivre 
dans les divers types de communautés apostoliques, être 
capable de constituer des communautés.

A qui revient-il de former de telles communautés? 
C’est sans aucun doute aux supérieurs majeurs qu’il 
appartient de constituer de bonnes communautés de 
formation et d’exercer ainsi le rôle qui leur incombe. Mais 
c’est aussi la responsabilité de tous les membres, soit des 
formateurs, soit la vôtre, de faire surgir des communautés 
qui soient de vraies écoles de communion, de formation et 
de croissance humaine, religieuse et missionnaire. La 
communauté doit devenir une exigence permanente de 
votre vie, même si elle doit s’incarner de façons diverses. Il 
importe de devenir des hommes de communion capables de

41



construire, de faire surgir des communautés chez nous et 
autour de nous, parce que c’est précisément cela, porter la 
Bonne Nouvelle au monde divisé et en voie de dislocation. 
Ainsi nous pourrons mieux répondre aux défis complexes 
de la mission aujourd’hui.

Parmi vous la charité

Le testament du Fondateur synthétise le dynamisme de 
notre vie oblate: parmi vous la charité, et au dehors le zèle. 
La charité est l’âme de notre vivre ensemble. La charité qui 
vient de Dieu, celle qui est expression de la communauté 
trinitaire. La charité qui nous est transmise par le Christ et 
qui doit être vécue comme lui, c’est-à-dire en s’incarnant 
jusqu’à donner sa vie pour l’autre. Aimez-vous les uns les 
autres comme je vous ai aimés (Jn 15, 12). C’est dans cet 
amour réciproque que Jésus se fait présent (C 37) et devient 
le maître de la communauté et de la croissance de chacun.

Par quels moyens cet idéal se réalise-t-il concrètement? 
Quels sont les instruments pédagogiques pour croître dans 
la charité réciproque? D’après mon expérience de 
formateur et de membre de communauté, quelques moyens 
ou instruments pédagogiques me paraissent importants 
pour maintenir vivant l’amour réciproque, intensifier 
l’amitié et en conséquence, rendre présent le Seigneur de 
telle sorte que la communauté puisse accomplir son action 
formatrice et conduire ses membres à la maturité.

Le partage

Le partage de ses expériences personnelles, de ses 
intuitions, des difficultés de sa propre vie, est un moyen de 
croître dans la charité. Il faut se comprendre et s’entraider 
parce que c’est là notre famille humaine et plus encore parce 

42



que la communauté est notre milieu pour croître et nous 
sanctifier. Le chemin de la sainteté et de la mission est en fait 
un chemin que nous devons parcourir ensemble. Nous y 
sommes appelés par le même Maître. En acceptant un 
nouveau membre dans la communauté et la Congrégation 
nous nous engageons à l’aider à croître et à se sanctifier, à 
être un authentique missionnaire par la parole, l’action et la 
vie. Il faut avoir l’audace de le dire explicitement, partageant 
les dons que Dieu nous a donnés, surmontant les complexes, 
les jalousies. Les Constitutions nous en rappellent les 
exigences et nous indiquent quelques domaines de ce partage 
(CC 28,35,37,39,40,48,75, 87; R25).

Le pardon réciproque

Il n’existe pas de croissance sans conversion continue, 
que la grâce de Dieu et l’aide fraternelle rendent possible. 
Nous devons outrepasser les erreurs de l’autre et donc être 
prêts, selon l’injonction donné par Jésus à la première com­
munauté, à pardonner soixante-dix fois sept fois. L’amour 
croit dans la possibilité chez l’autre de se renouveler, il est 
prêt à voir le frère avec des yeux neufs, il lui tend la main 
pour monter plus vite dans le sentier ardu de la sainteté. Il 
faut le faire au niveau personnel, mais la communauté doit 
elle aussi trouver ses expressions propres et adéquates (C 33, 
39,40,47).

La confrontation et le discernement

La confrontation personnelle avec un directeur 
spirituel est une composante du cheminement spirituel. La 
direction spirituelle personnelle est irremplaçable et se 
développe dans une atmosphère de charité.

La tradition religieuse connaît aussi une confrontation 
communautaire comme la correction fraternelle, le chapitre 

43



de la coulpe, la révision de vie, les rapports personnels avec 
les supérieurs (C 39). L’expérience m’enseigne combien 
renferme de profits une confrontation communautaire 
inspirée par la charité, dans laquelle on évalue le 
cheminement de l’ensemble des membres ou d’un de ses 
groupes. Le discernement communautaire est nécessaire 
pour trouver la modalité du vivre ensemble et les chemins 
de la mission (CC 26,51,53,55, 66,72, 81,105,111).

L’incarnation quotidienne de l’amour

La communauté se construit avec l’humble exercice de 
la charité par chacun de ses membres. Elle peut s’exprimer 
de mille façons dont on ne pourra jamais dresser la liste 
complète ni prévoir toutes les formes. Ce peut être un 
sourire, un moment d’écoute, un mot d’encouragement, un 
moment de repos, de loisir pris avec un confrère, une aide 
concrète apportée, un échange spirituel, l’indication d’un 
article qu’il vaut la peine de lire, etc. L’homme va à Dieu à 
travers le Christ et à travers son frère. Le frère devient 
“moyen” concret et immédiat pour atteindre Dieu, en plus 
d’être un instrument d’évaluation dans le cheminement 
spirituel (cf. IJn 4,12 et 20; C 3,15,37,38,39,44,102,1 12).

Comme Marie

Marie est présente de multiples façons dans la commu­
nauté, puisque notre famille porte son nom. Elle crée 
l’atmosphère de la maison, du foyer, atmosphère de fra­
ternité, de simplicité. Si nous voulons créer la communauté 
nous devons imiter son attitude qui est accueil, silence, 
contemplation. Comme Jean nous devons la prendre avec 
nous, parce que Jésus la lui a confiée comme Mère afin que 
nous vivions avec elle. Et comme les Apôtres nous devons 

44



nous réunir avec Marie pour invoquer l’Esprit et nous 
laisser transformer par Lui en apôtres courageux.

Notes

(1) Chapitre général 1986, Des jeunes Oblats nous parlent, 
Commission précapitulaire, pp. 5-6.

(2) Ibid. pp. 8,15-16.
(3) Ibid. pp. 17-18.
(4) Lettre au Père Tempier, le 9 octobre 1815, dans Ecrits oblats I, 

t. 6, p. 7.
(5) Lettre au Père Tempier, le 13 décembre 1815, dans Ecrits 

oblats I, t. 6, pp. 13-14.
(6) Beaudoin Yvon, Communauté et Mission selon Mgr de 

Mazenod, Documentation OMI, n. 167, septembre 1989.
(7) Codex Historicus de Notre-Dame de Lumières.
(8) Chapitre général 1986, Un regard sur la Congrégation, 

Commission précapitulaire,
pp. 67-90.
(9) Communiqué OMI, n. 48/88, nov. 1988; n. 49/89, mars 1989.
(10) Chapitre général 1986, Missionnaires dans l’aujourd’hui du 

monde, n. 109.
(11) Conseil général, La communauté, 1972, nn. 6-9.
(12) Ibid., n. 23.
(13) Cf. Constitutions 1, 3, 37. Pour une présentation de la vie 

communautaire selon les Constitutions et Règles, voir l’article que j’ai 
écrit dans Vie Oblate Life, 1988, pp. 3-10.

45



V

L’HOMME APOSTOLIQUE
1991

Pour le Fondateur, les Oblats doivent être des 
“hommes qui veulent marcher sur les traces de Jésus Christ, 
leur divin Maître, pour lui reconquérir tant d’âmes qui ont 
secoué son joug”. La relation au Christ, comme je vous le 
rappelais dans ma première lettre, est le fondement, la 
source et le centre de toute notre vie personnelle, de notre 
activité missionnaire et de notre vie communautaire. De fait 
il n’y a pas, et il ne peut y avoir ni missionnaire, ni 
communauté, ni mission sans une expérience personnelle, 
continuellement renouvelée du Christ, de son amour 
sauveur pour nous et pour l’humanité.

“En un mot, des hommes apostoliques”

L’efficacité de la mission et l’authenticité de la 
communauté dépendent de la qualité des missionnaires. 
L’interdépendance de ces trois réalités constitue l’intuition 
initiale du Fondateur, intuition qu’il a approfondie et déve­
loppée durant toute sa vie. Eugène de Mazenod a synthétisé 
les qualités de l’Oblat avec l’image évocatrice de l’homme 
apostolique. Déjà lors de sa première lettre au Père Tempier 
il écrivait: Lisez cette lettre au pied de votre crucifix, dans la 
disposition de n écouter que Dieu... Nous voulons choisir des 
hommes qui aient la volonté et le courage de marcher sur les 
traces des apôtres... sans autre profit sur la terre que beaucoup 
de peine et tout ce que le Sauveur a annoncé à ses véritables 

46



disciples (9 octobre 1815). Devant l’humilité de son futur 
compagnon il écrivait deux mois plus tard: S’il ne s’agissait 
que d’aller prêcher tant bien que mal la parole de Dieu, mêlée 
à beaucoup d’alliage de l’homme, parcourir les campagnes 
dans le dessein, si vous voulez, de gagner des âmes à Dieu, 
sans se mettre beaucoup en peine d’être soi-même des 
hommes intérieurs, des hommes vraiment apostoliques, je 
crois qu’il ne serait pas difficile de vous remplacer, mais 
pouvez-vous croire que je veuille de cette marchandise? Il faut 
que nous soyons franchement saints nous-mêmes (13 
décembre 1815).

Dans la première règle de 1818 l’idéal de l’homme 
apostolique est tracé avec une grande force, et précisément 
avec les textes originaux du Fondateur. En plusieurs 
occasions les Apôtres sont évoqués en relation avec Jésus: 
Leur instituteur, c’est Jésus Christ, le Fils de Dieu lui-même; 
leurs premiers pères, les Apôtres. Les missionnaires doivent, 
autant que le comporte la faiblesse de la nature humaine, 
imiter en tout les exemples de Notre Seigneur Jésus Christ, 
principal Instituteur de la Société, et de ses Apôtres, nos 
premiers pères.

Le thème est davantage développé dans le fameux 
Nota Bene de la Règle de 1818, qui est devenu la Préface de 
la Règle de 1825 approuvée par le Pape Léon XII le 17 
février 1826. Dans cette Préface l’expression “hommes 
apostoliques” constitue le synthèse des qualités des mission­
naires: ils se sont convaincus que, si l’on pouvait former des 
prêtres zélés, désintéressés, solidement vertueux, des hommes 
apostoliques en un mot, qui après s’être pénétrés de la 
nécessité de se réformer soi-même, travaillassent de tout leur 
pouvoir à convertir les autres, on pourrait se flatter de 
ramener bientôt les peuples égarés à leurs devoirs trop 
longtemps méconnus.

Etre des “hommes apostoliques” n’était pas pour lui 
un idéal éthique et opérationnel, mais évangélique, c’est-à- 

47



dire inspiré par l’Évangile, cela suit la même dynamique que 
celle du Christ, chez qui la Bonne Nouvelle s’identifie avec la 
personne. Que fit en effet Notre Seigneur Jésus Christ, 
lorsqu’il voulut convertir le monde?... Que doivent faire à leur 
tour les hommes qui veulent marcher sur les traces de Jésus 
Christ, leur divin Maître, pour lui reconquérir tant d’âmes qui 
ont secoué son joug? Il répond à ces deux demandes en 
indiquant les qualités de tels missionnaires. La Préface donc, 
toujours considérée comme la Magna Charta de l’identité 
oblate, nous indique avec clarté quel type de missionnaire 
nous sommes appelés à devenir.

Le bienheureux Eugène est revenu constamment au 
cours de sa vie sur cette image qui lui était chère et qui 
résumait pour lui l’idéal oblat. Pour lui, “hommes 
apostoliques” se référé toujours non seulement à l’agir mais 
aussi et surtout à l’être de l’Oblat; l’expression souligne la 
dimension missionnaire et la dimension religieuse, elle 
décrit en somme l’unité de vie de celui qui doit suivre le 
Christ pour être coopérateur de sa mission. Au niveau de 
l’agir l’expression a subi des variantes au plan du contenu, 
mais non pour ce qui a trait à l’être. Si “être des hommes 
apostoliques et suivre les traces des Apôtres” dans l’ordre 
de l’agir durant les premières vingt-cinq années signifie 
annoncer le Christ à ceux qui l’ont oublié, et à partir de 
1840 signifie surtout l’annoncer pour la première fois aux 
non-chrétiens, dans l’ordre de l’être l’expression indique 
toujours l’effort pour atteindre la sainteté, la pratique des 
conseils, l’engagement que l’on peut qualifier d’amoureux à 
la suite du Christ jusqu’à l’identification avec lui. Cette 
expression: “être apôtre” est la condition pour “agir comme 
des apôtres”, pour donner des fruits, pour être des 
coopérateurs authentiques du Christ. Pour cette raison 
également, qui se trouve dans l’impossibilité d’agir peut 
être missionnaire à part entière. L’homme apostolique, tel 
qu’il nous est présenté, inclut donc sainteté et mission 

48



conçues dans une même dynamique de vie et comme 
expressions de la même vocation.

Les témoignages du Fondateur que l’on trouve à ce 
propos dans sa correspondance sont nombreux. Qu’il 
suffise de citer ce qu’il écrivait dans ses mémoires vers 
1845: J’ai dit que mon intention, en me vouant au ministère 
des missions pour travailler surtout à l’instruction et à la 
conversion des âmes les plus abandonnées, avait été d’imiter 
l’exemple des Apôtres dans leur vie de dévouement et 
d’abnégation. Je m’étais persuadé que, pour obtenir les 
mêmes résultats de nos prédications, il fallait marcher sur 
leurs traces et pratiquer, autant qu’il serait en nous, les 
mêmes vertus.

Les qualités de l’homme apostolique

Le Fondateur n’a pas écrit un traité des qualités et 
vertus de l’Oblat, même si les Règles primitives et ses lettres 
occasionnelles insistent sur quelques-unes d’entre elles. La 
Préface déjà citée indique un trinôme significatif qui 
caractérise l’homme apostolique et se résume ainsi: “des 
prêtres zélés, désintéressés, solidement vertueux, des 
hommes apostoliques en un mot”.

Zélés

Ce terme indique que le missionnaire est 
complètement donné à la mission, plein de dynamisme et 
de créativité, courageux dans son apostolat et surtout dans 
l’annonce de l’Evangile, brûlé par le feu que l’amour divin 
voue à l’humanité.

Dans la Préface se trouvent des traits qui décrivent un 
tel zèle: des hommes... qui travaillassent de tout leur pouvoir 
à convertir les autres; il les envoya à la conquête du monde; 

49



ils peuvent entrer dans la lice et combattre jusqu'à extinction; 
il est pressant de faire entrer dans le bercail tant de brebis 
égarées, d'apprendre à ces chrétiens dégénérés ce que c'est que 
Jésus Christ, de les arracher à l'héritage du démon et leur 
montrer le chemin du ciel. Il faut mettre tout en oeuvre pour 
étendre l’empire du Sauveur, détruire celui de l'Enfer, 
empêcher des milliers de crimes, mettre en honneur et faire 
pratiquer toute sorte de vertus, rendre les hommes 
raisonnables, puis chrétiens, enfin les aider à devenir des 
saints.

Ces expressions de zèle ont une allure de conquête, des 
horizons et des objectifs de grande ampleur, elles semblent ne 
s’arrêter devant rien, elles expriment la volonté de transfor­
mer le monde. Même si avec un certain réalisme dû au petit 
nombre du moment il écrivait dans cette même Règle de 
1818: leur ambition doit embrasser, dans ses saints désirs, 
l'immense étendue de la terre entière. Un tel zèle jaillit de la 
charité divine et doit s’exprimer dans une charité sans bornes, 
comme il l’affirmait à propos du ministère de la réconcilia­
tion: Que les missionnaires accueillent toujours les pécheurs 
avec une charité inépuisable; qu'ils les encouragent... en leur 
montrant un coeur compatissant; qu'ils les traitent en un mot, 
comme ils voudraient être traités eux-mêmes, s’ils étaient dans 
la malheureuse position où ils se trouvent.

En 1826 il écrivait au Père Tempier qui se trouvait avec 
d’autres Oblats dans une mission difficile: Eecommandez- 
leur de se conduire en saints, en vrais apôtres, joignant à la 
prédication la modestie extérieure, une grande charité pour 
les pécheurs. Que l'on puisse juger à leur manière qu'ils ne 
sont pas des prédicateurs ordinaires, qu'ils sont vraiment 
animés d'un zèle qui est propre à leur sainte vocation. Qu'ils 
ne s’oublient pas eux-mêmes, s'ils veulent être vraiment utiles 
aux autres (30 mars 1826).

Au dehors, le zèle avec parmi vous la charité fait partie 
du testament du Fondateur, voilà la synthèse de sa vie et de 

50



son enseignement. Ce zèle naît et s’alimente de la charité du 
Christ Sauveur et de l’amour pour les autres. Leur zèle 
apostolique est soutenu par le don sans réserve de leur 
oblation, une oblation sans cesse renouvelée dans les 
exigences de leur mission (C 2). Il est renouvelé dans 
l’Eucharistie (cf. C 33), soutenu par la charité fraternelle 
(cf. C 33), consolidé par l’Esprit (cf. C 45).

Désintéressés

Ce mot indique un autre aspect de l’homme 
apostolique appelé à se dépasser pour mettre le Christ au 
centre de sa propre vie en la consacrant à la mission.

De multiples expressions de la Préface développent la 
signification de cette exigence de l’homme apostolique: Après 
s être pénétrés de la nécessité de se réformer soi-même..., ils 
doivent ‘renoncer entièrement à eux-mêmes... vivre dans un 
état habituel d’abnégation et dans une volonté constante 
d’arriver à la perfection en travaillant sans relâche à devenir 
humbles, doux, obéissants, amateurs de la pauvreté, pénitents, 
mortifiés, détachés du monde et des parents, pleins de zèle, 
prêts à sacrifier tous leurs biens, leurs talents, leur repos, leur 
personne et leur vie pour l’amour de Jésus Christ, le service de 
l’Eglise et la sanctification du prochain. Le dépassement de soi 
est orienté et réalisé à travers une triple finalité et une 
motivation: la gloire de Dieu ou l’amour de Jésus Christ, le 
service, le bien ou l’amour de l’Eglise,le salut ou la 
sanctification des âmes.

C’est là un vaste programme de contrôle de soi et 
d’ascèse pour vivre non plus pour soi-même, mais pour le 
Christ en collaborant à sa mission. C’est une vie qui 
comporte le sacrifice et la pénitence, comme le Fondateur 
ne l’a jamais caché à ses disciples. Il écrivait en 1852 à deux 
missionnaires de l’Orégon: Vous aviez demandé avec 
instance d’être envoyés dans les missions étrangères. Vous ne 

51



vous attendiez pas sans doute à y mener une vie d’aisance et 
délicate. On sait que ces sortes de missions crucifient la 
nature et qu’on a beaucoup à y souffrir. Il ne fallait donc pas 
vous étonner d’y rencontrer bien des peines; c’est là ce qui 
excite le zèle et la ferveur de tous ceux qui demandent d’être 
des préférés (Aux frères Surel et Janin, 11 mars 1852). 
Souvent il exprimait de l’admiration et de la compassion 
pour ses Oblats plongés dans les difficultés des missions.

Ces vertus décrivent la voie que le Christ et les Apôtres 
ont suivie pour réaliser le salut du monde. Comme les 
ouvriers évangéliques ne retireront jamais de fruits abondants 
de leurs travaux s’ils ne font pas le plus grand cas des 
souffrances de mort de Jésus et ne les portent, pour ainsi dire 
continuellement, dans leur propre corps, les membres de notre 
Société s’appliqueront avec soin à réprimer leurs passions et à 
renoncer en tout à leur volonté propre; et, à l’imitation de 
l’Apôtre, ils mettront leur gloire dans les faiblesses, les outra­
ges, les persécutions, les angoisses endurés pour le Christ 
(Règle de 1826).

Solidement vertueux

Nous découvrons ici la troisième caractéristique de 
l’homme apostolique indiquée par le Fondateur; nous 
pouvons y voir l’effort constant vers la sainteté pour devenir 
d’autres Jésus Christ.

Même si on ne peut faire abstraction de ce qui a été dit 
du dépassement de soi, on peut voir dans cet adjectif le 
chemin positif vers la sainteté. Ceci est évoqué dans la 
Préface avec des phrases comme: Ils doivent travailler 
sérieusement à devenir des saints, marcher courageusement 
dans les mêmes voies que tant d’ouvriers évangéliques, qui 
nous ont laissé de si beaux exemples de vertu dans' l’exercice 
d’un ministère, auquel ils se sentent appelés comme eux, se 

52



renouveler sans cesse dans l’esprit de leur vocation. Dans la 
Règle primitive le Fondateur indiquant l’engagement 
d’imiter en tout les exemples de Notre Seigneur Jésus 
Christ, principal fondateur de notre Société, et des Apôtres 
nos premiers pères, concluait en disant: Mais tant en 
mission que dans l’intérieur de la maison, leur principale 
application sera d’avancer dans les voies de la perfection 
ecclésiastique et religieuse... en un mot, ils tâcheront de 
devenir d’autres Jésus Christ, répandant partout la bonne 
odeur de ses aimables vertus (Règle de 1818).

La pratique des conseils évangéliques lui ouvrait la 
voie la plus évidente vers la sainteté. A un prêtre du diocèse 
de Digne, désireux de se faire Oblat, le Père de Mazenod 
écrivait: Le missionnaire étant appelé proprement au 
ministère apostolique doit viser à la perfection. Le Seigneur le 
destine à renouveler parmi ses contemporains les merveilles 
jadis opérées par les premiers prédicateurs de l’évangile. Il 
doit donc marcher sur leurs traces, fermement persuadé que 
les miracles qu’il doit faire ne sont pas un effet de son 
éloquence, mais de la grâce du Lout-Luissant qui se 
communiquera par lui avec d’autant plus d’abondance qu’il 
sera plus vertueux, plus humble, plus saint pour tout dire en 
un mot; il doit donc mettre tout en oeuvre pour parvenir à 
cette sainteté désirable qui doit produire de si grands effets. 
Ce que nous avons trouvé le plus propre pour nous aider à y 
arriver, c’est de nous rapprocher le plus que nous pourrons des 
conseils évangéliques, observés fidèlement par tous ceux qui 
ont été employés par Jésus Christ au grand oeuvre de la 
rédemption des âmes (1).

Un programme d’ascèse et de mystique

Le Fondateur traçait pour ses Oblats un programme 
concis et exigeant d’ascèse et de mystique. Il insistait 

53



certainement sur l’ascèse, c’est-à-dire sur le travail que 
chacun doit faire pour se rendre disponible à la grâce de 
Dieu, en se dépassant soi-même, en devenant 
“désintéressé”, en développant les vertus qui s’opposent 
aux faiblesses. Romano Guardini n’écrivait-il pas que nous 
devons “nous convaincre que jamais rien de grand ne s’est 
fait sans ascèse” (dans II Potere, 1963, p. 151). Sans la 
maîtrise de soi, sans l’effort quotidien, sans la discipline, 
l’homme n’atteint pas la maturité et ne réussit pas à 
accomplir quelque chose de valide et de grand. Cela est vrai 
surtout dans le domaine spirituel et dans l’activité 
missionnaire. Pour devenir et être des hommes apostoliques 
nous avons besoin d’une discipline personnelle, d’un 
programme régulièrement mis au point et constamment 
évalué. Les Constitutions et Règles nous donnent des 
indications suffisantes pour organiser notre vie comme il se 
doit. Pour ne pas nous bercer d’illusions et perdre la 
tension nécessaire nous devons vivre la confrontation 
régulière avec le supérieur et la communauté et en 
particulier avec le directeur spirituel. Dans le ministère 
apostolique nous avons aussi a nous confronter avec nos 
collaborateurs, y compris les laïcs.

Mais l’objectif final et la source de l’homme aposto­
lique est de nature mystique, “expérientielle”. On donne sa 
propre vie par amour de Jésus Christ, en réponse à son 
amour qui nous devance toujours. Comme le Fondateur 
l’écrivait dans la dernière édition des Règles: Celui qui 
voudra être des nôtres, devra brûler du désir de sa propre 
perfection, être, enflammé d’amour pour Notre Seigneur Jésus 
Christ et son Eglise, d’un zèle ardent pour le salut des âmes 
(Règle de 1853). Eugène a vécu l’aspect mystique à partir de 
l’expérience du Vendredi saint mais, en se fondant sur son 
expérience personnelle, il a insisté davantage sur les 
exigences ascétiques. L’effort quotidien et le dépassement 
des épreuves lui ont permis de croître dans l’amour pour le 

54



Christ et de le témoigner. Le même itinéraire a été proposé 
aux siens.

Un projet catalyseur

Un idéal vaut pour autant qu’il possède la capacité de 
se transformer en réalité. Une règle compte pour autant 
qu’elle forme effectivement des hommes authentiques qui 
s’en inspirent. Il est donc normal de se demander si l’idéal 
de l’homme apostolique tracé par le Fondateur est devenu 
réalité dans la Congrégation. Je suis convaincu que la 
réponse positive à cette demande n’est ni rhétorique ni 
apologétique. La Congrégation a donné à l’Eglise bien des 
hommes apostoliques selon le coeur du Fondateur, même si 
les échecs n’ont pas manqué dans le passé comme dans 
notre actualité.

Si nous regardons notre histoire, tant d’entreprises 
missionnaires n’auraient pas été possibles sans des hommes 
apostoliques pleins de zèle, désintéressés et solidement 
vertueux. Les missions du Grand Nord canadien, de 
l’Afrique du Sud, du Texas, du Laos, etc., ont demandé un 
zèle sans bornes, une capacité illimitée d’acceptation de 
sacrifices immenses, des vertus solides. Parmi tant de 
missionnaires plusieurs hommes apostoliques exemplaires 
émergent. Qu’il suffise de penser à un Père Joseph Gérard 
que la récente béatification nous a aidés à mieux connaître.

La fidélité et l’héroïsme ont caractérisé des vies 
entières d’Oblats même si elles ne se sont pas terminées par 
le martyre. Les Oblats fidèles jusqu’à verser leur sang n’ont 
pas manqué non plus. Pour nous limiter aux dernières 
cinquante années je rappellerai la trentaine d’Oblats polo­
nais assassinés, parmi lesquels le Père Louis Wrodarczyk 
qui, en Ukraine le 8 décembre 1943, fut couronné de fil 
barbelé puis crucifié. En Espagne, durant la Guerre civile, 

55



vingt-quatre Oblats furent fusillés. J’ai connu personnelle­
ment les sept Oblats qui ont versé leur sang au Laos. 
Chacun d’eux connaissait le danger possible, mais tous sont 
demeurés fidèlement au poste. Parmi eux émerge le Père 
Mario Borzaga, le premier à être tué en 1960, avec son 
catéchiste hmong, dans la partie nord du Laos, au cours 
d’une tournée missionnaire. J’ai pu constater la même 
fidélité ces dernières années au Sri Lanka, où, en 1987, le 
Père Michael Rodrigo a été massacré. La mort du Père 
Maurice Lefebvre en Bolivie en 1971 témoigne de la même 
fidélité. Oui, les exemples d’hommes apostoliques sont 
nombreux dans la Congrégation.

Les missions difficiles ne sont pas terminées. Je pense à 
Madagascar où, durant la plus grande partie de l’année, les 
Oblats polonais ont à marcher dans un pays montagneux 
extrêmement , difficile pour rejoindre les villages qui 
s’ouvrent à l’Evangile. Ailleurs, comme au Pérou, au Sud- 
Afrique, au Sri Lanka, les difficultés viennent de la guérilla 
qui met leur vie en danger. En bien d’autres pays ce sont 
l’instabilité politique et la misère des gens qui rendent 
difficile et héroïque la présence missionnaire au milieu des 
plus pauvres. On comprend alors que les visites que je fais 
suscitent mon admiration et sont pour moi un stimulant 
pour un don encore plus grand au Seigneur et à la 
Congrégation.

Mais l’héroïsme ne vient pas seulement du dépasse­
ment des situations sociales objectives. Le dépassement des 
épreuves personnelles, la fidélité aux engagements religieux 
et chrétiens, le don constant de soi dans la vie de tous les 
jours, l’acceptation de l’échec et de la souffrance forgent et 
révèlent souvent des hommes apostoliques authentiques.

Bien sûr, je m’aperçois parfois que nous sommes 
encore loin de l’idéal entrevu par le Fondateur. Quelquefois 
le zèle sera absent, un Oblat m’apparaîtra plutôt comme un 
fonctionnaire du sacré avec une vie plus facile que celle des 

56



gens qu’il sert. La médiocrité, qui naît de la perte de l’idéal 
et de l’affaiblissement de l’engagement à grandir dans le 
Seigneur, est une tentation réelle à laquelle nous pouvons 
tous succomber. Donc, encore aujourd’hui comme au 
temps du Fondateur, le défi majeur est celui de vivre le 
charisme oblat dans son intégralité et en particulier de 
s’engager constamment à devenir des hommes apostoliques, 
zélés, désintéressés, solidement vertueux, en un mot des 
saints.

La formation de l’homme apostolique

Le Fondateur s’est toujours préoccupé de la formation 
d’hommes apostoliques de qualité authentiques. C’est 
pourquoi il visitait les maisons de formation et se tenait 
constamment en contact avec les formateurs. Le choix du 
Père Tempier pour cette charge et les nombreuses lettres 
aux formateurs le confirment. Les candidats doivent avoir 
la volonté et le courage de marcher sur les traces des 
Apôtres.

Dans les nouvelles Constitutions la formation est 
présentée dans une perspective mazenodienne et dans la 
ligne des documents récents du Saint-Siège. Les cinq pre­
miers articles (CC 45-49) indiquent les grandes instances, 
rappelant les mêmes symboles et valeurs du Fondateur, 
comme Jésus avec les Apôtres, l’homme apostolique, la 
communauté apostolique de formation, l’effort constant, la 
responsabilité réciproque. L’homme apostolique à former 
demeure la perspective de toute cette seconde partie des 
Constitutions.

Pour être missionnaires dans l’aujourd’hui du monde, 
les exigences de l’homme apostolique indiquées par le 
bienheureux Eugène ont toujours leur valeur et demeurent 
fondamentales. La formation doit donc privilégier le fait 

57



que le Christ Sauveur est central, l’unité de vie, le zèle, le 
détachement et l’aptitude au sacrifice, la volonté de devenir 
des saints.

Mais pour être des hommes apostoliques dans un 
monde moderne caractérisé par les changements rapides et 
la sécularisation d’autres qualités apparaissent comme 
nécessaires. J’en indique quelques-unes:

- L’intégralité des différents aspects de l’homme 
apostolique, comme la dimension humaine y compris l’équili­
bre psychologique, la dimension chrétienne, religieuse, 
missionnaire. La formation humaine est d’une extrême 
importance pour l’équilibre personnel, la vie communautaire 
et l’activité apostolique. Les qualités humaines sont des 
conditions essentielles pour que l’homme soit apostolique. 
On ne peut prétendre trouver une croissance harmonieuse et 
équilibrée que dans l’identité de notre vocation propre, le 
modèle de cette croissance étant toujours le Christ, le Verbe 
incarné, mort et glorifié.

- La capacité de distinguer l’essentiel de l’accidentel, 
assumant l’essentiel et construisant sur lui, conservant le 
pouvoir d’adaptation et la flexibilité pour ce qui est 
secondaire. Ainsi peut-on réaliser l’inculturation qui est une 
exigence apostolique universelle.

- La capacité de discernement et de dialogue. Le 
discernement est le fruit d’une maturité culturelle, humaine, 
spirituelle, maturité que l’on ne trouve exclusivement que 
chez les hommes intérieurement libres, ouverts à leur temps 
et fermement ancrés dans le Christ et son Eglise. Le 
dialogue suppose une attitude positive non seulement vis-à- 
vis de l’histoire et des personnes, mais aussi vis-à-vis de la

rU l’P cfiflf- Pn T1 finît- /at- /'■*f/'\ît- rlnfie Tin
UVLAVV MV X J—/ou/xxu VX-L XX XXCIXL V-U V.1V1L V1CIXXO L4X1

amour authentique pour l’humanité dans ses exigences de 
salut.

- La transparence d’un témoignage authentique au 
niveau personnel et communautaire. Elle est rendue 

58



d’autant plus nécessaire que souvent les barrières 
institutionnelles et formelles sont tombées, comme l’habit, 
l’esprit de classe, le pouvoir clérical et aussi en raison de 
l’indifférence des gens.

- La capacité de communion, surtout avec ses frères en 
communauté, avec les collaborateurs religieux et laïcs dans 
la mission, avec les divers charismes ecclésiaux et en 
particulier avec les évêques.

- La créativité missionnaire pour aller vers ceux qui 
sont loin, trouver des voies et faire inventaire des structures 
d’approche sans attendre qu’ils viennent à nous.

- La solidarité universelle et l’engagement pour la 
justice sont des expressions de partage humain et des 
exigences évangéliques. Ils sont crédibles.

- La persévérance dans le don de soi au coeur d’un 
monde changeant et qui invite au changement. Elle exige la 
capacité d’une fidélité dans la souffrance, jusqu’au martyre 
si nécessaire, comme le Fondateur l’affirme dans la Préface. 
Le plus grand défi pour l’Oblat dans le monde moderne est 
la force dans la souffrance et la constance dans les 
difficultés.

“Comme des pèlerins nous marchons avec Jésus”

Le Fondateur emploie souvent un verbe que je crois 
significatif pour notre spiritualité. C’est le verbe marcher. 
Dans la Préface il parle de marcher sur les traces du Christ 
leur divin Maître. Dans les lettres il répète souvent qu’il faut 
marcher sur les traces des Apôtres (2) ou marcher sur les 
traces du Christ et des Apôtres (à Courtès, 4 nov. 1831).

Dans les nouvelles Constitutions ce verbe-symbole est 
employé fréquemment. On parle de marcher sur les traces 
du Christ (cf. CC 19, 31) ou de marcher sur les traces des 
Apôtres (cf. C 45), de suivre Jésus et son exemple (cf CC 1,

59



2, 12, 19, 2(), 52). D’autres verbes semblables existent 
comme accompagner (cf. CC 51, 55), faire grandir (cf. 46, 
47,50,56,59).

Le verbe marcher évoque au moins six aspects de 
notre spiritualité:

1. Il indique avant tout notre rapport avec le Christ, le 
fait que nous sommes constamment en sa compagnie. Une 
telle relation avec le Christ n’est pas statique mais 
dynamique. Le Christ nous précède continuellement, il 
nous ouvre la voie et ne nous laisse jamais en repos. Il nous 
fait confiance en même temps qu’il nous sollicite. Pensons à 
l’affirmation de la Lettre aux Hébreux: “Les regards fixés 
sur celui qui est l’initiateur de la foi et qui la mène à son 
accomplissement, Jésus” (He 12,2)

2. Il nous rattache à la communauté primitive, celle du 
Christ avec les Apôtres, et celle des premiers chrétiens qui 
ne formaient qu’un coeur et qu’une âme. Ceux-ci 
personnifient l’idéal chrétien qu’on désire réaliser en 
partageant la même mission et la même vie, en devenant 
d’autres Christ.

3. Il évoque le rapport avec l’Eglise dont les Apôtres 
sont les colonnes et les premiers pères. Par eux nous 
sommes insérés dans l’Eglise universelle et apostolique, 
dans l’Eglise vivante qui est toujours en marche et dans 
laquelle nous devons marcher et grandir.

4. Il rappelle notre dimension communautaire. Nous 
sommes a la suite de Jésus ensemble et nous sommes 
envoyés par lui ensemble. La communauté des Apôtres avec 
Jésus est le modèle de leur vie (C 3). Nous ne pouvons être 
des hommes apostoliques tout seuls, comme des francs- 
tireurs. d’une façon solitaire Les A nôtres ont toujours 
constitué un groupe, un collège, même dans la dispersion 
missionnaire. L’aide réciproque et la coresponsabilité pour 
devenir toujours plus des hommes apostoliques(cf. CC 29, 
39,48, 49) sont des caractéristiques de notre vie.

60



5. Ce verbe indique aussi que notre vie doit être en 
croissance constante, une formation continue, un effort vers 
la sainteté. Aucune étape (formation première, oblation 
perpétuelle, sacerdoce, âge de la retraite) ne doit faire de 
nous des gens arrivés au but, installés, immobiles, 
incapables de changer de place ou de mentalité. L’Oblat est 
un homme sans cesse en chemin, disponible aux appels 
nouveaux.

6. Ce verbe exprime un rapport avec la mission qui est 
toujours un envoi du Seigneur et de l’Eglise, toujours un 
départ pour rencontrer ceux qui sont loin, ceux qui sont 
dehors, les pauvres. Il est intéressant de noter l’existence 
fréquente du verbe “envoyer” dans les lettres du Fondateur. 
Marcher avec Jésus sur les traces des Apôtres indique le 
devoir et le désir intense de rejoindre d’autres villages, 
d’autres personnes (cf. Le 4, 43), d’autres cultures, d’autres 
situations, parce que “le Royaume des Cieux est tout près”. 
De là également la tension qui existe entre mission interne 
et mission externe, entre l’évangélisation de ceux qui sont 
loin et celle des non-chrétiens qui, au cours de la vie du 
Fondateur et dans l’histoire de la Congrégation, a connu 
une augmentation constante.

Marie, compagne et formatrice des Apôtres

Le Nouveau Testament nous présente Marie dans une 
relation spéciale avec les Apôtres aux moments décisifs de 
leur formation. Qu’il suffise de penser aux noces de Cana 
(Jn 2, 1-11), au Calvaire (Jn 9, 19-27), au Cénacle (Ac 1, 12- 
15). La formation a pour but, dit la Constitution 46, de faire 
grandir l’homme apostolique animé du charisme oblat, un 
homme qui, s’inspirant de l’exemple de Marie, vive son 
engagement envers Jésus Christ dans une fidélité toujours 
inventive et se mette totalement au service de l’Eglise et du 
Royaume.

61



Le Fondateur, aux débuts de la Congrégation, écrivait 
au Père Tempier qui s’occupait du groupe des scolastiques 
qui vivaient dans notre unique maison d’Aix: Toutes leurs 
actions doivent être faites dans la disposition où étaient les 
apôtres lorsqu'ils étaient dans le Cénacle pour attendre que le 
Saint-Esprit vint en les embrasant de son amour leur donner 
le signal pour voler à la conquête du monde (4 nov. 1817). Et 
au Cénacle, avec les Apôtres, se trouvait Marie. Sur les 
routes du monde l’homme apostolique trouvera toujours en 
Marie la compagne, le modèle et la mère, à qui je confie 
chacun de vous et toute la Congrégation.

Notes

(1) Lettre à Viguier, le 6 janvier 1819; cf “Mémoires du Fonda­
teur”, dans Choix de Textes, no. 16, pp. 34-36.

(2) Cf. à Tempier, 9 oct. 1815; à Vincens, 12 nov. 1840; à Semeria, 
25 janv. 1848; à Dorey, 15 oct. 1848; à Viguier, 6 janv. 1819; à 
Mouchette, 5 août 1860.

62



VI

LE CARACTERE SACERDOTAL 
DE LA CONGRÉGATION

1992

Cette lettre de communion vous rejoint à une étape 
importante de la route de la Congrégation, qui se prépare 
au Chapitre général. Tout Chapitre a des répercussions sur 
la vie de la Congrégation. Si nous sommes convenablement 
préparés et disponibles à l’inspiration de l’Esprit, c’est un 
moment de grâce, d’unité, de renouveau religieux et 
apostolique pour la communauté oblate dispersée dans le 
monde.

Le choix du thème de ma lettre est suggéré par 
différents motifs. Le Synode de 1990 sur la formation des 
prêtres et l’Exhortation postsynodale de Jean-Paul II 
situent cette lettre dans l’aujourd’hui de l’Eglise. C’est 
cependant le charisme oblat et la manière de le vivre qui 
ont suggéré et provoqué cette réflexion sur un aspect 
important pour la vie de chaque Oblat.

Dans certains secteurs de la Congrégation on connaît 
seulement l’Oblat prêtre, ce qui conduit à désigner notre 
communauté d’une façon erronée. Dans d’autres, on tend à 
nier le caractère sacerdotal au nom de la mission 
évangélisatrice ou au nom de l’égalité des membres. Dans 
d’autres cas, on a perdu le sens de l’évangélisation comme 
annonce de Jésus Christ et formation de communautés 
chrétiennes car cet aspect de notre vocation s’est estompé. 
Or, la Congrégation des Missionnaires Oblats de Marie 
Immaculée fondée par Eugène de Mazenod comprend des 
prêtres et des frères et de par sa nature est sacerdotale ou 
cléricale.

63



La Préface des Constitutions et Règles rappelle que les 
hommes apostoliques appelés à répondre aux défis 
missionnaires de l’Eglise avec Eugène de Mazenod étaient 
des prêtres. La vue de ces désordres a touché le coeur de 
quelques prêtres à qui la gloire de Dieu est chère, qui aiment 
l’Eglise et qui voudraient se sacrifier, s’il le fallait, pour le 
salut des âmes. Ils se sont convaincus que, si l’on pouvait 
former des prêtres zélés, désintéressés, solidement vertueux, 
des hommes apostoliques en un mot (...) on pourrait se flatter 
de ramener bientôt les peuples égarés à leurs devoirs. Dans 
les nouvelles Constitutions le Saint-Siège a voulu que le 
caractère sacerdotal de la Congrégation soit indiqué dès le 
premier article même s’il l’était déjà de manière équivalente 
dans la Constitution 7.

Cette dimension de notre charisme n’est pas quelque 
chose de secondaire, lié à la fondation de l’institut et aux 
besoins passagers de l’époque. Plus que cela c’est quelque 
chose d’essentiel et, en conséquence, un aspect permanent 
de notre vocation. Cet aspect rejaillit sur la vie de tous les 
membres, qu’ils soient prêtres ou frères et cela imprègne les 
finalités et les priorités missionnaires de l’institut, sans 
oublier les incidences sur ses structures et plus encore sur 
sa spiritualité.

Charisme modelé dans l’expérience d’Eugène de Mazenod

Le charisme oblat est un don que l’Esprit nous a 
transmis à travers un homme concret, Eugène de Mazenod. 
Le Seigneur a préparé un tel don par l’expérience 
personnelle du Fondateur, lequel à été marqué par la 
vocation sacerdotale (1). Après avoir senti l’appel au 
sacerdoce dans les années de l’enfance, Eugène, dans sa 
jeunesse, poursuivit d’autres idéaux. Plus tard, il considéra 
un tel refus comme un état de péché (2). La conversion du 
Vendredi saint 1807 porta tout son fruit avec le choix du 

64



sacerdoce à un moment où l’Eglise était persécutée, 
abandonnée. Comme il l’écrivait à sa mère le 29 juin 1808, 
depuis le séminaire de Paris: Ce que le Seigneur veut de moi, 
c’est que je renonce au monde (...) que je me dévoue plus 
spécialement à son service pour tâcher de ranimer la foi qui 
s’éteint parmi les pauvres; c’est, en un mot, que je me dispose 
à exécuter tous les ordres qu’il peut vouloir me donner pour 
sa gloire et le salut des âmes qu’il a rachetées de son précieux 
sang. (3) La formation au séminaire de Saint-Sulpice a 
marqué profondément la vie et la spiritualité d’Eugène (4), 
en continuité avec l’expérience du Vendredi saint, où il 
découvrit le Christ comme son Sauveur et celui de toute 
l’humanité.

Les premières années de son ministère furent 
consacrées aux jeunes, pour lesquels il fonda une 
association, aux ouvriers de la ville et aux prisonniers, en 
privilégiant la prédication et la formation chrétienne. Les 
besoins d’évangélisation des populations des campagnes, les 
limites d’une pastorale individuelle et la recherche d’une 
existence sacerdotale sainte et exemplaire le poussèrent à 
fonder une communauté de prêtres vraiment missionnaires 
et engagés à pour suivre leur propre sanctification.

Les Règles rédigées en 1818, approuvées par Léon XII 
en 1826 et revues en 1853, reflètent l’idéal sacerdotal et 
l’expérience apostolique d’Eugène et de ses compagnons. 
La Préface et certains des textes plus significatifs sont cités 
dans les nouvelles Constitutions. On y parle de prêtres zélés, 
envoyés à la conquête du monde, (...) prêts à tout sacrifier 
pour l’amour de Jésus Christ, le service de l’Eglise et la 
sanctification du prochain, (...) des prêtres voués à toutes les 
oeuvres de zèle que la charité sacerdotale peut inspirer et 
principalement à l’exercice des saintes missions, (...) des 
prêtres saints qui, remplis de l’Esprit Saint et s’efforçant de 
marcher sur les traces du divin Pasteur, paissent avec un soin 
vigilant et constant les brebis qui lui ont été ramenées. (5)

65



Cet idéal, traduit dans la pratique par le Fondateur et 
par tant d’Oblats, a suscité des initiatives apostoliques et un 
engagement à la sainteté. A côté d’Oblats connus de toute 
la Congrégation pour leur zèle, comme par exemple les 
Pères Gérard et Albini, chacun de nous connaît d’autres 
confrères vraiment animés de la charité sacerdotale pour 
évangéliser et servir les plus petits. Je pense qu’on pourrait 
commenter les Constitutions et Règles non seulement avec 
des textes choisis du Fondateur, mais avec des exemples de 
vie de tant d’Oblats dans toutes les parties du monde.

finalité évangélisatrice jaillissant du caractère sacerdotal

L’évangélisation des pauvres (C 1), l’annonce de la 
Bonne Nouvelle à qui ne l’a pas encore reçue ou à ceux qui 
sont moins atteints par les structures de l’Eglise (C 5), la 
créativité évangélisatrice pour susciter la foi ou la réveiller, 
faisant connaître qui est le Christ, surtout à travers la 
proclamation de la Parole de Dieu, qui trouve son 
achèvement dans la célébration des sacrements et le service 
du prochain (C 7), expriment de manière équivalente la 
finalité sacerdotale du charisme oblat.

La mission de l’Eglise se déploie dans une grande di­
versité de modèles et de parcours, comme nous le rappelle 
l’encyclique missionnaire de Jean-Paul II (6). Tous les 
chrétiens sont coresponsables dans la mission et apportent 
leur contribution selon l’état et le charisme propre à chacun 
(7). La priorité missionnaire confiée à notre Congrégation est 
sacerdotale, justement parce qu’elle est orientée vers 
l’annonce de la Bonne Nouvelle et vers la constitution de 
communautés chrétiennes. Pour les Oblats, la contribution 
spécifique, prioritaire bien que non exclusive, à la mission de 
l’Eglise est principalement l’évangélisation des pauvres (Cl).

Depuis le Chapitre de 1966 les Constitutions et Règles 
distinguent la fin de la Congrégation et les ministères. La 

66



fin, c’est l’évangélisation des pauvres; elle peut être réalisée 
à travers divers ministères, selon les lieux et les besoins. La 
fin qu’est l’évangélisation n’est plus identifiée avec le 
ministère des missions populaires ou paroissiales, comme 
c’était le cas dans la Règle primitive, même si on reconnaît à 
celles-ci une valeur historique significative (cf R 2). Ainsi se 
trouve unifiée la finalité des diverses formes de notre 
activité apostolique, aussi bien en terres de tradition 
chrétienne qu’en terres de mission (cf. C 5).

La priorité donnée à l’annonce dans notre tradition 
oblate et dans les Constitutions actuelles est en conformité 
avec le mandat missionnaire réaffirmé dans l’encyclique 
Redemptoris missio et constitue le grand défi pour l’Eglise 
dans un monde pluraliste, souvent indifférent, et en grande 
partie non chrétien.

Eannonce a, en permanence, la priorité dans la mission. 
IdEglise ne peut se soustraire au mandat explicite du Christ; 
elle ne peut pas priver les hommes de la Bonne Nouvelle 
qu’ils sont aimés de Dieu et sauvés par lui. L’évangélisation 
contiendra aussi toujours -à la fois base, centre et sommet de 
son dynamisme - une claire proclamation que, en Jésus Christ 
(...), le salut est offert à tout homme, comme don de grâce et 
miséricorde de Dieu. 'Toutes les formes de l’activité 
missionnaire tendent à cette proclamation qui révèle et 
introduit dans le mystère caché depuis les siècles et dévoilé 
dans le Christ (cf. Ep 3, 3-9; Col 1, 23-29), mystère qui est au 
coeur de la mission et de la vie de l’Eglise, et qui forme le 
pivot de toute l’évangélisation.

Dans la réalité complexe de la mission, la première 
annonce a un rôle central et irremplaçable parce quelle 
introduit dans le mystère de l’amour de Dieu, qui appelle à 
nouer des rapports personnels avec lui dans le Christ, et qu elle 
ouvre la voie à la conversion. La foi naît de l’annonce et toute 
communauté ecclésiale tire son origine et sa vie de la réponse 
personnelle de chaque fidèle à cette annonce. De même que 

67



l’économie du salut est centrée sur le Christ, de même l’activité 
missionnaire tend à la proclamation de son mystère (8).

Il y a une profonde harmonie entre les Constitutions et 
Règles et l’encyclique missionnaire sur la priorité de 
l’annonce ou de l’évangélisation (9). Pour nous, la priorité 
de l’annonce est une conséquence du caractère sacerdotal 
de la Congrégation, à la manière et à l’exemple des Apôtres, 
présentés dans la Règle primitive comme nos premiers 
pères. La Parole, à travers l’action de l’Esprit et 
l’acceptation de la foi, est formatrice de communautés 
chrétiennes et atteint son sommet dans la célébration 
eucharistique. La constitution et le soin pastoral des 
communautés ne s’opposent pas à l’évangélisation, mais ils 
en sont une conséquence. En tant que missionnaires, il 
importe cependant que nous fassions que ces communautés 
soient missionnaires à leur tour à l’égard des personnes et 
de la culture du milieu dans lequel elles se trouvent (10).

Les structures mêmes de la Congrégation subissent 
l’influence du caractère clérical, aussi ses responsables 
doivent être prêtres. C’est obligatoire pour les supérieurs 
majeurs, alors qu’au niveau local un non-ordonné peut, 
avec la permission du Saint-Siège, être supérieur.

Charisme avec une spiritualité sacerdotale

Le caractère sacerdotal de la Congrégation a aussi son 
incidence sur la spiritualité oblate. Le Christ est vu comme 
le Sauveur, celui qui par amour nous a rachetés par son 
sang avec toute l’humanité. Il n’est pas seulement le but de 
notre ministère mais aussi l’exemple qui nous montre 

— *4-1comment ie mettre en oeuvre.
L’Eucharistie est le centre de la vie personnelle et 

communautaire. C’est dans le Christ présent dans l’Eucha- 
ristie que les Oblats trouvent la source de leur unité et de leur 
communion, même quand les circonstances et les engage­

68



ments missionnaires les tiennent éloignés. La Constitution 33 
exprime bien l’aspect central de l’Eucharistie, source et 
sommet de la vie de l’Eglise. Les Oblats vivent de manière à 
pouvoir chaque jour la célébrer dignement. En y participant de 
tout leur être, ils s’offrent eux-mêmes avec le Christ Sauveur; il 
sont renouvelés dans le mystère de leur coopération avec lui, 
resserrent les liens de leur communauté apostolique et 
élargissent les horizons de leur zèle aux dimensions du monde.

Ce que le Fondateur écrivait à l’occasion de son 
ordination en 1812, il le vécut durant toute sa vie: “Plût à 
Dieu que toute ma vie ne fût employée qu’à ce sublime 
ministère. Je convertirais plus d’âmes par mon assiduité à 
l’autel que par toutes les prédications que je pourrais faire.” 
Pour bien des Oblats, l’Eucharistie est non seulement la 
source de leur vie mais aussi la seule forme de leur ministère. 
Au Sahara et ailleurs, là où il n’y a aucune communauté 
chrétienne, ils trouvent dans la célébration eucharistique la 
raison dernière de leur présence et la force d’un témoignage 
gratuit. Nous pouvons nous poser les mêmes questions que le 
Frère Gabriel Tessier, missionnaire au Cameroun pendant 40 
ans et décédé le 24 avril 1991, qui écrivait dans ses notes: Est- 
ce que la messe me rend semeur de joie, trait d’union entre 
Dieu et mes frères? Est-ce que ma vie de chaque instant reflète 
la foi, l’espérance, la confiance en Dieu? Que la messe me fasse 
facteur d’espérance au milieu de ceux qui m entourent1. Que 
ma vie de chrétien, de religieux me rende tel que je sois un 
évangile vivant, un porteur de Bonne Nouvelle.

Toute prière est marquée par notre être missionnaire. 
De ce fait, dans la prière nous portons le poids quotidien de 
notre souci pour les gens auxquels nous sommes envoyés (C 
32). A cause de cette spiritualité apostolique, notre prière 
ne contemple pas seulement le Seigneur en lui-même mais 
aussi son mystère d’amour et de salut dans les personnes, 
dans les cultures, dans les religions, s’adaptant ainsi à 
diverses traditions spirituelles et faisant d’elles les aréopages 

69



d’évangélisation (11). Les événements de la vie et le ministè­
re lui deviennent des manières de rencontrer le Seigneur 
(cf.CC31,33,%).

La prière de l’office divin n’est pas seulement un 
devoir que l’Eglise requiert de ses ministres et une manière 
de continuer la tradition des ordres monastiques, mais aussi 
une manière d’exercer notre mission oblate (12).

Ministère à l’égard des prêtres

L’idéal du Fondateur et le but de la fondation étaient 
de fournir à l’Eglise des prêtres évangélisateurs et saints, 
comme la Préface, qui est une relecture évangélique de la 
situation et de la réponse à offrir, l’exprime d’une manière 
pressante. Les Oblats sont appelés à être ces prêtres évan­
gélisateurs et saints. En ne l’étant pas nous devenons 
infidèles au charisme de notre vocation dans l’Eglise.

Très rapidement, le Fondateur se rendit compte que la 
Congrégation devait contribuer à transmettre cet idéal sacer­
dotal à l’extérieur de ses rangs, en donnant l’exemple, en pro­
mouvant accueil et animation, en prenant en charge la forma­
tion dans les séminaires. La formation du clergé est entrée 
ainsi dans les finalités de la Congrégation. Cela demeure aussi 
pour nous un défi et un critère d’évaluation de notre “per­
formance”. Sommes-nous un exemple, une force entraînante 
et constructive pour un clergé évangélisateur et saint? Il est 
plus délicat de répondre que de compter le nombre de 
séminaires que nous animons ou que d’indiquer le nombre 
d’Oblats engagés dans la formation du clergé. Un tel examen 
s’avère encore plus nécessaire aujourd’hui, dans une crise qui 
nous a touchés au moins autant que les autres prêtres.

Le ministère au service du clergé ne commence pas 
avec dfes obédiences spéciales ou une fois que nous sommes 
engagés dans le ministère. Eugène de Mazenod voulait que 
les scolastiques oblats soient un exemple pour les 

70



séminaristes avec lesquels ils étudiaient ou se trouvaient en 
contact. Aujourd’hui ces occasions de contact sont encore 
plus fréquentes, parce que la grande majorité d’entre vous 
étudie avec d’autres séminaristes. Ne jouons pas à être les 
maîtres de qui que ce soit, mais notre témoignage s’il est 
authentique peut avoir de l’influence sur les autres. En 
outre, ce devoir commence à l’intérieur de notre commu­
nauté oblate, à l’égard de nos confrères, dont nous sommes 
coresponsables de par la force de l’engagement religieux et 
d’un voeu spécifique (cf. C 29).

Un témoignage

Le P. Léo Deschâtelets, Supérieur général de 1947 à 
1972, dans sa circulaire 191 de 1951 a mis en évidence les 
éléments caractéristiques de la vocation oblate et de son 
originalité. Il écrivait:

Prêtres, nous le sommes d'abord (...). Prêtres parmi tant 
d'autres. Prêtres avec une inspiration spéciale, cependant, ce 
qui ajoute un particulier relief au sacerdoce oblat. Nous 
sommes faits pour redonner au sacerdoce toute sa gloire et 
son prestige et pour entraîner par l'exemple de notre vie tous 
ceux qui sont marqués comme nous du caractère sacré de 
l'Ordination. Le Fondateur, en jetant les bases de son 
Institut, songeait à la réforme et à la sanctification du clergé, 
tout comme il envisageait la conversion des masses, et c'est 
pour cela qu'il exigeait dès lors de la part de ses premiers 
disciples une vie sacerdotale si haute et si parfaite (...).

Certes, on a souvent dans l’Eglise insisté sur la nécessité 
de la sainteté sacerdotale. En ceci comme en d'autres points, le 
Père de Mazenod ne s'accorde-t-il pas avec les plus grands 
apôtres du sacerdoce (...)? Sachons, chers Oblats, comprendre le 
message du Père de Mazenod. Soyons des prêtres d’avant-garde. 
Qu'il n'y ait pas de médiocres chez nous, de ceux qu'il appelait 
une vulgaire marchandise dont il ne voulait pas! Pour cela, que 

71



notre vie spirituelle insiste sur tous les éléments les plus riches 
d’une vie sacerdotale qui puise dans la grâce du sacrement de 
l’Ordre la plus extraordinaire vitalité!(...)

La charité sacerdotale chez nous doit tout imprégner, 
tout motiver, tout climatiser. Elle conditionne même notre 
mentalité proprement religieuse, au point que l’Oblat qui 
voudrait subordonner la grâce sacerdotale en lui à celle de sa 
vocation religieuse fausserait l’axe de sa vie oblate. Prêtres et 
religieux nous sommes et devons rester. L’un ne va pas sans 
l’autre si on veut être Oblat de Marie Immaculée.(...)

EOblat ne peut être comme les autres prêtres; il doit en 
être le modèle. Les grâces de sa vocation le projettent vers les 
sommets et font de lui, pour le sacerdoce, un entraîneur et un 
formateur. (...) La Préface, c’est la synthèse de la Règle. Aussi 
bien celle-ci, en termes non équivoques, nous rappellera notre 
devoir de sainteté sacerdotale - verbo et exemplo - afin de 
relever le sacerdoce de l’état de faiblesse où il pourrait être 
tombé. (13)

Charisme partagé par les prêtres et les frères

La finalité et la spiritualité sacerdotales n’ont jamais 
exclu la présence des frères dans la Congrégation et le 
partage intégral du même charisme; je dirais, au contraire, 
que les frères aident la Congrégation à mieux vivre aussi 
cette dimension de sa vocation.

Les modalités des relations entre prêtres et frères ainsi 
que les formes de ministères exercés par ces derniers ont 
été variées selon les époques et les lieux. Le nom de frère 
convers a été changé en frère coadjuteur. L’activité du frère 
a souvent été considérée comme un soutien de celle du 
prêtre. Elle est plutôt complémentaire. Certainement, on ne 
pourrait pas comprendre l’organisation et le développement 
des missions ad gentes sans la présence et le travail des 
frères. La présence oblate parmi les Amérindiens du Ca­

72



nada, parmi les Africains du Lesotho et de la Namibie 
aurait été substantiellement autre sans leur présence. Les 
structures ecclésiales et même civiles de certains pays ont 
été le fruit de l’activité des frères. Mais leur influence a été 
plus profonde que le résultat de leur travail. Cette influence 
provient de leur être et de leur exemple, et pas seulement 
de leur travail. Ils ont transmis des valeurs évangéliques 
importantes, telles que le sens du travail dans des sociétés 
qui le dépréciaient, le culte rendu à Dieu dans la vie 
ordinaire, la gratuité de la vie religieuse, le sens de la prière, 
la simplicité et la proximité avec les gens.

Ce qui m’impressionne le plus, c’est que les frères ont été 
sensibles au caractère sacerdotal du charisme oblat. J’ai 
rencontré des frères qui ont eu une profonde influence sur ma 
vie et sur celle des autres dans les maisons de formation ou 
dans les communautés apostoliques. Certaines figures de 
frères bien connus dans la Congrégation sont remarquables 
par ce qu’ils ont apporté à la vocation et à la persévérance des 
prêtres, par leur sens du sacerdoce, par leur spiritualité. Le 
Frère Antoine Kowalczyk, dont la cause de béatification est 
introduite à Rome, a toujours été reconnu comme un pilier 
dans l’école apostolique d’Edmonton et dans les provinces de 
l’Ouest canadien. Nombreux sont ceux qui ont attribué la 
croissance et la fidélité de leur vocation sacerdotale à 
l’influence du Serviteur de Dieu, à sa prière, à sa parole, à son 
exemple. Plusieurs ont témoigné avoir dépassé épreuves et 
tentations grâce à ses paroles et à ses prières, non seulement 
durant la période de la formation première, mais aussi quand 
ils furent engagés dans le ministère. Du Frère Ernest 
Gauthier, portier au Séminaire universitaire d’Ottawa, cer­
tains ont affirmé qu’ils recouraient à lui dans les difficultés et 
que son influence fut plus marquante que celle de professeurs 
et formateurs désignés pour cela. Eux et d’autres frères n’ont 
pas revendiqué des rôles qui revenaient à d’autres, mais ils ont 
vécu pleinement leur vocation oblate spécifique.

73



La présence des frères dans une Congrégation cléricale 
nous rappelle que la mission est confiée à la communauté 
avant de l’être aux personnes. Une communauté a besoin 
d’apports divers et complémentaires pour exercer sa 
mission. Leur présence nous rappelle que la mission 
dépend de notre “être” avant et plus que de notre “faire”. 
La qualité de notre vie compte non seulement par l’exemple 
mais aussi par l’influence exercée à travers notre rôle de 
collaborateurs à l’oeuvre salvifique du Christ.

Complémentarité dans le même charisme

La Congrégation groupe en communautés apostoliques 
des prêtres et des frères qui se lient à Dieu par les voeux de 
religion (Cl). Non seulement la vie religieuse mais tous les 
éléments du charisme sont partagés par les frères et les 
prêtres, qui incarnent deux vocations à l’intérieur du même 
charisme. Dans ce partage complet du charisme par deux 
vocations distinctes, il y a des manières complémentaires de 
le vivre. Je m’arrête seulement à deux valeurs plus perti­
nentes pour le thème que j’aborde, le caractère sacerdotal et 
le caractère marial.

Le double mode de participation à l’unique sacerdoce 
du Christ rend complémentaires la présence des prêtres et 
celle des frères. Le sacerdoce ministériel rappelle que 
l’Eglise est don de Dieu, que les sacrements ne sont pas des 
réalités que la communauté se donne, mais qu’elle les reçoit 
de la miséricorde du Christ. Le sacerdoce commun permet 
de participer aux sacrements et fait de toute la vie un culte 
rendu à Dieu, un témoignage pour les hommes. Au fond, le 
sacerdoce commun rappelle et fait en sorte que toute la vie 
soit transformée par Dieu et devienne culte pour lui en 
même temps que témoignage et service des frères.

Il y a donc une complémentarité entre les deux formes 
de participation à l’unique sacerdoce du Christ, même dans 

74



une Congrégation cléricale. Les prêtres consacrent l’Eucha- 
ristie et administrent les sacrements; les frères rappellent que 
toute la vie doit être un culte agréable à Dieu, eucharistie de 
tout le créé et de toute l’existence. Si le sacerdoce ministériel 
souligne le don de Dieu, le sacerdoce commun demande de 
notre part la réponse et l’acceptation de ce don. Et nous 
nous retrouvons tous dans l’unique sacrifice eucharistique, 
afin que toute notre vie soit agréée de Dieu et fasse bénéfi­
cier toute l’Eglise.

Le rôle de Marie apporte une autre clarté sur la place du 
frère dans la Congrégation. Tous nous devons avoir une 
tendre dévotion à notre Mère et trouver en elle le modèle de 
notre vie consacrée.Ceci dit, dans la communauté, le frère 
représente Marie d’une manière particulière. Marie n’est pas 
prêtre ministériel, et pourtant elle a engendré Jésus prêtre, 
elle a éduqué Jésus à sa mission, surtout elle l’a accompagné 
dans l’acte suprême du salut à la croix: stabat, dit Jean. Et 
elle a accompagné les Apôtres, de Cana où ils ont commencé 
à reconnaître la divinité du Christ, jusqu’au Cénacle, où elle a 
accompagné l’attente de l’Esprit Saint et le début de la 
mission.

Dans une Congrégation cléricale, le frère prend la place 
de Marie, il est une présence de Marie, place et présence 
discrètes, importantes et nécessaires. Concrètement, cela se 
traduit souvent en services simples, comme pour Marie à 
Nazareth. D’autres fois, c’est la participation aux activités 
communautaires et apostoliques; c’est toujours la suite du 
Christ et la coopération à sa mission à travers notre être et cela 
jusqu’à la croix et l’apparente défaite comme au Calvaire. Plus 
souvent c’est la participation à la prière comme au Cénacle.

Le frère est un don sans prix à la Congrégation; il est 
une présence mariale pour la réalisation de la même 
commune mission d’évangéliser les pauvres. La mission de 
Jésus serait-elle pensable sans Marie? La mission oblate 
serait-elle pensable sans les frères?

75



Je crois que le Bx Eugène ne serait pas en désaccord 
avec ces réflexions que je vous livre. Il a senti la beauté de la 
vocation religieuse grâce à un frère avec lequel il a vécu 
durant les premières années de son sacerdoce. Ce contact 
avec un frère n’a pas été indifférent à la fondation elle-même.

Vivre le sacerdoce à l’intérieur du charisme

Si tous les Oblats sont appelés à vivre le caractère 
sacerdotal de la Congrégation, cela vaut pour qui a la vocation 
spécifique et le ministère sacerdotal. Chaque Oblat doit 
exercer et vivre son sacerdoce à l’intérieur du charisme oblat. 
Le prêtre oblat n’est pas un diocésain. Quel que soit le 
ministère qui lui est confié, il doit y vivre le caractère 
missionnaire: il doit accorder la priorité à l’évangélisation des 
pauvres, des plus loin, de ceux qui sont moins atteints par les 
structures de l’Eglise ou qui n’ont jamais été chrétiens (C 5). Il 
doit développer la créativité et le courage apostoliques (C 8) 
et réaliser une évangélisation intégrale qui promeuve tous les 
aspects de la personne et de la société (C 9). Il s’engage à 
constituer des communautés chrétiennes qui soient mission­
naires dans leur propre milieu et ouvertes à la dimension 
mondiale et pour cela il doit être homme de communauté et 
de communion avec la Congrégation qui vit la mission dans 
des contextes multiples.

Dans l’aujourd’hui de l’Eglise et du monde, les défis 
missionnaires ne manquent pas. Il nous faut nous engager 
dans l’évangélisation des communautés chrétiennes qui 
doivent vivre et rayonner leur propre foi dans un contexte 
nouveau. Nous devons surtout nous engager dans une nouvel­
le évangélisation à l’égard de ceux qui ne sont plus chrétiens 
et être disponibles et actifs pour l’évangélisation de ceux qui 
n’ont jamais été chrétiens. Ce triple engagement proposé à 
l’Eglise entière (14) est un défi rénovateur pour notre 
Congrégation, dont le but est levangélisation des pauvres.

76



Si tout prêtre aujourd’hui est invité à découvrir la 
dimension missionnaire de sa vocation, c’est encore plus vrai 
pour les Oblats. L’Oblat n’est pas préparé par la Con­
grégation pour exercer une mission personnelle et être prêté à 
une Église locale. Il exerce son apostolat comme Oblat, en 
intégrant les divers aspects du charisme. C’est comme 
membres de la Congrégation et de leurs provinces respectives 
que les Oblats s’engagent dans l’oeuvre missionnaire (R 1). Le 
charisme devrait insuffler tin style et un dynamisme 
particuliers aux prêtres de la Congrégation.

formation commune et diversification

Les Constitutions et Règles s’étendent sur la formation 
après le noviciat. Cette partie est divisée en trois sections, une 
section générale, une pour ceux qui se destinent au sacerdoce 
et une autre pour ceux qui s’orientent vers la vie de frères (cf 
CC 65-67). Le temps des voeux temporaires doit être 
considéré comme un temps de formation initiale pour tous. 
La pratique et le lieu de la formation varient selon les 
Provinces et les pays. Dans un nombre toujours plus grand de 
cas c’est de fait une formation commune à tous, encore 
qu’avec des programmes distincts. Cela peut favoriser la vie 
commune future et une insertion adaptée dans l’Église 
d’aujourd’hui, tandis que la formation théologique se répand 
parmi les laïcs. Il faut cependant aussi une formation 
spécifique aussi bien pour ceux qui se préparent au sacerdoce 
que pour ceux qui se préparent comme frères. L’engagement 
pour une formation adéquate est signe d’authenticité de 
vocation aussi bien que moyen pour sa réalisation.

Dans les deux vocations on a prévu un éventuel 
changement de choix: celui qui avait prévu le sacerdoce peut 
discerner un appel à l’état de frère et celui qui voulait se 
consacrer comme frère peut discerner la vocation au sacerdo­
ce. Cette ouverture au changement avant les voeux perpétuels 

77



reflète la situation actuelle, qui prévoit un noviciat commun 
pour les deux états de vie. Dans ce noviciat on souligne 
principalement les aspects communs du charisme et la 
dimension religieuse. On doit cela aussi au fait qu’aujourd’hui 
les choix ne s’improvisent pas et requièrent plus de discer­
nement. L’oblation perpétuelle devrait marquer la conclusion 
d’un tel choix, lequel ne doit jamais être fait à la légère.

Une prière comme voeu et salutation

Le livre La prière oblate, après l’examen du milieu du 
jour, nous présente selon les diverses éditions linguistiques 
deux ou trois prières, une centrée sur notre ministère sacerdo­
tal et l’autre sur la charité fraternelle. Puissent de telles prières 
devenir une réalité vécue par chacun de vous. Je reprends 
celle à caractère sacerdotal pour vous exprimer mes voeux:

Prêtre souverain et hostie tout à la fois, 
toi qui restaures de ton Corps et de ton Sang 
les ministres que tu t’es consacrés, 
nous t’en prions,
à nous qui participons à ton Sacerdoce, 
accorde la grâce de nous comporter dignement 
dans la vocation à laquelle nous avons été appelés, 
pour nourrir avec soin ton peuple 
de nos prières et de nos exemples.

Notes

(1) Tourigny L: Le charisme sacerdotal du Bx Eugène de Mazenod, 
in Vie Oblate Life, 36 (1977),pp. 151-172.

(2) Beaudoin Y.: Introduction à “Bx Eugène de Mazenod: écrits 
spirituels”, dans Écrits oblats I, t. 14, pp. XVI-XXVI.

78



(3) Ibid. p. 63.
(4) Morabito G.: Je serai prêtre: Eugène de Mazenod de Venise à 

Saint-Sulpice (1794-1811), Ottawa, 1954.
(5) Préface des Constitutions et Règles et texte en exergue de la 

page 74.
(6) Cf. Redemptoris missio, 41-60.
(7) Ibid. 61-86.
(8) Ibid. 44.
(9) Ibid. 2,20,23,31,34,44,58.
(10) Ibid. 20,26,27,48,49,51,53.
(11) Ibid. 38.
(12) Cf. C 33; Redemptoris missio, 20; cf. Schaff N.: La psalmodie 

de l’Office divin en commun, in Etudes Oblates, 1950, pp. 115-128.
(13) Deschâtelets L.: Notre vocation et notre vie d’union intime 

avec Marie Immaculée. Circulaire 191, in Circulaires Administratives, V; 
pour le caractère sacerdotal voir pp. 302-314.

(14) Cf. Redemptoris missio, 32-34.

79



VII

LE CHRIST SOURCE DE NOTRE ÊTRE
1993

Les réactions aux lettres que j’ai adressées aux Oblats 
en formation première m’encouragent à continuer cette 
tradition inaugurée il y a six ans. Et le thème du dernier 
Chapitre m’incite à développer quelques aspects de son 
message centré sur notre vocation de “témoins en commu­
nauté apostolique”.

En fait, le Chapitre joue un rôle important dans le 
cheminement de la Congrégation. Il en est l’autorité suprê­
me. Il dispose d’une grâce spéciale pour percevoir ses 
besoins et ses défis. Observant avec discernement les 
besoins du monde et de la Congrégation, il en est venu à la 
conclusion qu’actuellement, pour nous renouveler dans 
notre vocation et pour être missionnaires dans l’aujourd’hui 
du monde, le plus grand défi à relever est d’être des 
“témoins en communauté apostolique”. Les orientations du 
Chapitre ne sont pas seulement un projet humain formulé 
par un groupe de personnes capables de réflexion et 
représentatives, elles sont d’abord un appel de Dieu. A 
travers la mise en oeuvre de ces orientations, une grâce 
particulière est accordée à toute la Congrégation pour 
qu’elle puisse se renouveler dans son charisme, exercer effi­
cacement sa mission, obtenir les vocations et la persévé­
rance dont elle a besoin.

Un mot d’ordre et un programme

Le message du Chapitre est clair et essentiel. Il aurait 

80



suffi de proposer les trois mots suivants, qui constituent un 
mot d’ordre, ou un programme.

Témoin indique quelqu’un qui est un modèle clair, qui 
interpelle, en raison d’une expérience vécue et d’une 
authenticité de vie. Le témoin chrétien vit et révèle le Christ 
et son Evangile. L’encyclique missionnaire affirme que la 
forme première et irremplaçable de l’évangélisation est le 
témoignage (RM 42-43). Pour cette raison, elle consacre 
tout un chapitre à la spiritualité et à la sainteté (RM 87-92).

La communauté est expression de l’Evangile vécu 
ensemble. Dans toute l’histoire de la vie religieuse, la com­
munauté est mémoire du groupe rassemblé autour du Christ, 
de la première communauté chrétienne caractérisée par 
l’unité (“un seul coeur, une seule âme”). Elle est aussi annon­
ce prophétique de la communion trinitaire à laquelle nous 
sommes destinés et que nous vivons de façon inchoative.

Le qualificatif apostolique rappelle la communauté des 
Apôtres avec Jésus. Il affirme aussi qu’elle est forme et 
chemin d’apostolat. Etant Evangile vécu, la communauté 
est Bonne Nouvelle pour l’humanité; elle est non seulement 
une aide à l’apostolat, mais aussi sa source, parce que là où 
deux ou trois sont réunis au nom de Jésus, Il est présent au 
milieu d’eux (cf. Mt 18,20).

En eux-mêmes, ces trois mots sont déjà tout un 
programme pour la Congrégation: elle est appelée à porter 
son attention et orienter ses efforts pour que nous devenions 
témoins en communauté apostolique. Ce trinôme constitue 
un programme interne à la communauté, c’est-à-dire qu’il 
faut être témoins les uns pour les autres à l’intérieur de la 
communauté elle-même. Il exprime aussi un programme 
externe: il faut qu’ensemble, comme communauté, nous 
devenions des témoins, car nos contemporains accordent 
plus de crédit au témoignage collectif.

Le Chapitre a développé ce thème en donnant des 
indications importantes qui aident à saisir l’essentiel et 

81



approfondissent les exigences pour la communauté aposto­
lique qui veut et doit être témoin.

La Congrégation entière, à ses différents niveaux, est 
appelée à mettre en oeuvre les orientations du Chapitre. 
C’est le devoir de chaque Oblat, de chaque communauté, de 
chaque administration de Province ou de Délégation. Le 
Conseil général, pour sa part, ne manquera pas d’indiquer 
des façons pratiques d’y donner suite et de fournir des 
instruments adaptés. Avec la présente lettre et celles qui 
suivront, je me place dans ce sillage. Je commence cette 
année en mettant en évidence la source de notre être en tant 
que témoins en communauté apostolique, c’est-à-dire le 
Christ. Par la suite, je pourrai en approfondir d’autres 
aspects comme la vie fraternelle, la consécration par les 
voeux, la vocation missionnaire de la communauté, la co­
responsabilité et l’autorité, la communion et le pluralisme, les 
formes et les exigences du témoignage communautaire, etc. 
Vous pourrez vous-mêmes me suggérer d’autres thèmes.

Le Christ nous appelle toujours et sans cesse

Une analyse attentive du document capitulaire 
Lémoins en Communauté apostolique fait ressortir la 
centralité du Christ. Plus d’une quinzaine de paragraphes 
rappellent son rôle (TCA 1, 3, 5, 6, 8, 9, 10, 12, 15, 17, 25, 
26, 27, 28, 32, 33, 45). Il n "y a pas de communauté sans 
Lui. Il n’y a pas d’apostolat, sinon avec Lui. Il n’y a pas de 
témoignage si l’on est séparé de Lui.

Le Christ est avant tout celui qui appelle, qui interpelle, 
qui convoque, qui prend l’initiative, justement parce que 
c’est Lui qui continue la mission divine, c’est Lui qui sauve et 
attire tous les hommes au Père à travers son Esprit. Le Christ 
nous appelle aujourd'hui encore à Le suivre et à témoigner de 
sa vie et de sa mission. Nous sentons donc le besoin de mettre 
en valeur l’actualité de son appel, l’invitation à marcher à sa 

82



suite et l’urgence d’être crédible au service de la mission (ib. 
27). Cet appel renouvelé du Christ est à l’origine de notre 
effort de formation à toutes ses étapes (cf. ib. 26, 32, 37); il 
nous fait aussi un devoir de nous engager, avec espérance, 
dans la pastorale des vocations. Le ministère en faveur des 
vocations n’est pas facultatif, parce que le Christ ne cesse 
d’appeler des hommes à Le suivre et à prêcher son Royaume (C 
52). Partageant avec tous les chrétiens une même vocation 
baptismale, nous sommes convaincus aussi que Dieu nous 
appelle à la vocation spécifique qui est la nôtre, en tant que fils 
d’Eugène de Mazenod (ib. 28). Il y a une continuité entre 
notre fidélité à répondre à l’appel spécifique et l’éveil 
progressif de nouvelles vocations.

L’appel de Jésus revêt pour nous une modalité 
privilégiée: (II) nous appelle à travers les besoins de salut des 
hommes et surtout des pauvres (1). Ce premier paragraphe 
de Rémoins en Communauté apostolique fait écho au 
premier article des Constitutions et plus encore à 
l’expérience fondatrice de la Congrégation, expérience 
exprimée dans la Préface et se situant dans la ligne de celle 
du Christ. Comme il est rappelé dans l’Evangile choisi pour 
la messe du Fondateur, Jésus, “voyant les foules, eut pitié 
d’elles, parce qu’elles étaient fatiguées et abattues^ comme 
des brebis sans berger” (Mt 9, 36). Cette page de l’Evangile, 
avec celle qui décrit la réalisation de la prophétie d’Isaie: “Il 
m’a envoyé annoncer la Bonne Nouvelle aux pauvres” (Le 
4, 16-21), est au centre de l’intelligence biblique de notre 
charisme. C’est dans cette perspective que peut se 
comprendre la conclusion de la première partie de Rémoins 
en Communauté apostolique consacrée aux besoins de salut 
aujourd’hui: Dans ce cri des pauvres, c’est bien la promesse 
d’une nouvelle naissance que nous accueillons, plutôt que des 
lamentations de mort. Christ sans cesse à naître dans un 
monde blessé! Saurons-nous être les serviteurs de cette 
espérance naissante? (ib. 5)

83



Réponse à l’appel du Christ

Notre réponse est avant tout une participation à la com­
passion de Jésus. De même que le spectacle des maux de leur 
temps a profondément touché nos premiers pères, ceux qui 
ont donné origine à la Congrégation (cf. la Préface), ainsi 
aujourd’hui Jésus appelle à travers les besoins de salut des 
hommes et surtout des pauvres (ib. 1). Cette participation à la 
compassion du Christ nous réunit en communauté, crée entre 
nous une solidarité de compassion, nous fait vivre une com­
munion profonde entre nous, communion orientée au salut 
de l’humanité. Comme notre Fondateur, nous cherchons à nous 
rassembler autour de la personne de Jésus Christ, de façon à 
créer une solidarité de compassion, un seul coeur qui soit nour­
riture pour la vie du monde (ib. 6). En tant que missionnaires, il 
nous faut entendre le cri des personnes et des groupes qui 
aspirent au salut, se laisser interpeller par ce ai, y répondre par 
la prière et la disponibilité, le répercuter dans notre entourage 
(...) Ce texte du Rapport du P. Général a trouvé beaucoup 
d’écho parmi nous (ib. 24). Nous ne deviendrons des évangéli- 
sateurs efficaces que dans la mesure où notre compassion sera 
partagée (ib. 7). Il existe un rapport étroit entre la perception 
des besoins de salut de l’humanité, l’appel du Christ, la 
participation à sa compassion salvifique, la réunion en com­
munautés authentiques, le témoignage et l’évangélisation.

Participer à la compassion de Jésus est déjà répondre. La 
réponse pourtant n’est pas seulement vis-à-vis de l’humanité, 
elle est aussi et surtout vis-à-vis de Jésus. Se faisant disciples à 
la suite de Jésus, ils se disposent d’autant mieux à partager sa 
mission comme apôtres (ib. 15; cf. ib. 27). Le disciple est appelé 
à suivre Jésus et à se mettre à son école (ib. 32). Même s’il y a 
des moments et des étapes privilégiées dans le choix et 
l’approfondissement d’une telle référence au Christ, toute la 
vie doit être marquée par une relation spéciale et sans 
ambiguïté avec Lui. Le dernier Chapitre a souligné la 

84



préparation aux voeux perpétuels qui doit devenir pour 
chaque Oblat un temps privilégié pour approfondir son 
expérience personnelle de Jésus Christ, de sa vie, de sa mission 
et de son message (ib. 33).

En même temps témoins en Communauté apostolique 
rappelle qu’il s’agit d’un engagement constant, d’une con­
version continuelle. Une conversion recommencée chaque jour 
est indispensable à qui se veut témoin crédible, sans 
incohérence, sans contradiction ni mensonge (ib. 18; cf. 37). 
Parlant de la formation en vue du témoignage en commu­
nauté apostolique on souligne: La rencontre avec le Christ et 
l’intériorisation des valeurs sont au coeur meme de ce processus 
qui dure toute la vie. U image qui résume l’ensemble de ce que 
nous voulons dire est celle de Jésus le Earmateur qui appelle et 
regroupe ses disciples autour de Lui, qui crée entre eux des liens 
d’unité et d’amour, qui leur donne la force de l’Esprit et qui les 
envoie comme ses témoins (ib. 25-26).

La suite et l’école de Jésus signifient des rapports 
personnels profonds avec le Christ, rapports qui qualifient et 
transforment toute la vie. Au plan de la foi, la C 31 nous 
rappelle que les Oblats ne réalisent l’unité de leur vie qu’en 
Jésus Christ et par Lui. C’est pourquoi, comme personnes et 
comme communautés, nous nous emploierons à approfondir 
notre relation avec Lui (ib. 12). Il y faut une expérience du 
Christ: Le témoignage de vie chrétienne se pratique réellement 
par ceux qui font personnellement et tous ensemble l’expé­
rience de Jésus Christ. Ils ont découvert la perle de grand prix; 
leur vie a trouvé un centre de gravité (ib. 15). L’exemple 
parfait de ce rapport avec le Christ est Marie (qui) nous invite 
sans relâche à approfondir notre relation personnelle avec Jésus 
(ib. 45).

Cette relation avec Jésus n’est ni intimiste ni 
transitoire. Elle transforme toute la vie. Les paragraphes 15 
à 18 indiquent comment le témoignage fondé sur 
l’expérience du Christ engage notre être humain, chrétien, 

85



religieux; il exige une conversion recommencée chaque jour 
(ib. 18) et il exige une formation continue (cf. ib. 37-38).

Un tel rapport fait naître un style de vie, une façon de 
faire semblable à celle du Christ qui sert au lieu de dominer, 
qui est chaste et pauvre et qui sauve le monde par son 
obéissance (cf. ib. 3, 8, 9).

Notre réponse est irréalisable par nos seules forces. 
Nous ne pouvons y arriver que si nous sommes guidés par 
l’Esprit (ib. 1). C’est le Christ qui appelle, qui donne aussi 
la force de l’Esprit (ib. 26). Animés par l’Esprit, nous invite­
rons à la communion, signe d’un monde né de la Résurrection 
(ib. 9).

Le Christ, centre de la communauté

L’expérience du Christ n’est pas seulement personnelle, 
elle est aussi communautaire. La communauté n’est pas une 
juxtaposition de personnes qui, bien sûr, aiment le Christ, 
mais qui conserveraient cette relation dans le secret de leur 
propre conscience. La foi se vit et se transmet dans les 
rapports fraternels à l’intérieur de la communauté. Du reste, 
la communauté se construit seulement dans le Christ, autour 
de Lui, qui en est le centre. Construire de telles communautés 
apostoliques ne pourra se faire sans nous recentrer sur la 
personne de Jésus Christ (TCA 9). Nous cherchons à nous 
rassembler autour de la personne de Jésus Christ (ib. 6). Nous 
formons la communauté ensemble autour du Christ (cf. ib. 
8). C’est Lui qui appelle et regroupe ses disciples autour de Lui 
(ib. 26).

Cette place centrale du Christ devrait s’exprimer dans la 
façon dont se fait la communauté, dont s’organisent les 
activités communautaires; elle devrait aussi se retrouver dans 
la configuration de la maison religieuse elle-même.

En Lui naît notre interdépendance et notre communion. 
C’est Jésus le Formateur qui appelle et regroupe ses disciples 

86



autour de Lui, qui crée entre eux des liens d’unité et d’amour, 
qui leur donne la force de l’Esprit et qui les envoie comme ses 
témoins (ib. 26). Notre expérience du Christ doit être 
communautaire en raison de notre vocation religieuse et 
missionnaire (cf. ib. 9). Le modèle communautaire est une 
réalité de foi. Ce n’est pas un fait purement social ou 
fonctionnel. Il naît de la relation avec le Christ qui continue à 
appeler et à former ses disciples et apôtres. La communauté 
des Apôtres avec Jésus est le modèle de cette vie. Cette présence 
du Seigneur nous unit dans la charité et l’obéissance pour nous 
faire revivre la communion des Douze, ainsi que notre mission 
commune dans l’Esprit (cf. C 3). A cette lumière, la pratique 
communautaire ne se limite pas à faire naître un groupe qui 
fonctionne bien ensemble; elle vise à établir une interdépen­
dance, une communion profonde les uns avec les autres (ib. 10).

L'approfondissement de notre relation avec le Christ 
n’est donc pas seulement une responsabilité personnelle, qui 
se passe dans l’intime de la conscience. Elle se réalise au plan 
personnel et au plan communautaire. Les Oblats ne réalisent 
l’unité de leur vie qu’en Jésus Christ et par Lui. C’est pourquoi, 
comme personnes et comme communautés, nous nous em­
ploierons à approfondir notre relation avec Lui (ib. 12). Le té­
moignage de vie chrétienne se pratique réellement par ceux qui 
font personnellement et tous ensemble l’expérience de Jésus 
Christ (ib. 15).

Le rythme de vie qui inclut l’échange dans la foi, la 
louange de Dieu et la prière, est une conséquence de cet 
engagement (cf. ib. 12,17,23.2). La communion fraternelle et 
la compassion pour les autres naissent de ce rapport commun 
avec Jésus et le renforcent (cf. ib. 6, 8,10,12,13,15,17,23.2).

Le Christ source de notre témoignage

La relation personnelle et communautaire au Christ est 
à l’origine du dynamisme missionnaire (cf. RM 87-91). Le 

87



témoignage chrétien a pour objet le Christ et son message. 
Pour le réaliser, il faut une expérience personnelle et 
communautaire de Jésus, comme le rappelle saint Jean dans 
sa première épître: “Ce qui était dès le commencement, ce 
que nous avons entendu, ce que nous avons vu de nos yeux, 
ce que nous avons contemplé et que nos mains ont touché 
du Verbe de vie, - car la vie s’est manifestée, et nous avons 
vu et nous rendons témoignage et nous vous annonçons la 
vie éternelle, qui était tournée vers le Père et s’est 
manifestée à nous - ce que nous avons vu et entendu, nous 
vous l’annonçons à vous aussi, afin que vous aussi, vous 
soyez en communion avec nous” (1 Jn, 1,1-3).

Il me semble que ce texte est comme la toile de fond 
de tant d’affirmations de 'Témoins en Communauté 
apostolique. On souligne avant tout le rapport nécessaire et 
intrinsèque entre l’expérience du Christ et de Dieu et le 
témoignage. Première forme de la mission, le témoignage de 
la vie chrétienne est irremplaçable (...) il se pratique 
réellement par ceux qui font personnellement et tous 
ensemble l'expérience de Jésus Christ (TCA 14-15). Les 
Oblats vivent en vérité leur vie chrétienne lorsqu’ils 
témoignent qu’ils sont aimés de Dieu et convertis à Jésus 
Christ (...). Ils sont des hommes de la présence de Dieu, unis 
à Lui dans la prière (ib. 17).

On rappelle aussi le lien de cause à effet entre 
l’expérience de Dieu, la vie fraternelle dans la communion 
communautaire et la communion universelle proposée à 
tous. La communauté que nous formons ensemble autour du 
Christ est la table du banquet auquel nous invitons 
l’humanité (ib. 8). Nous cherchons à nous rassembler autour 
de la personne de Jésus Christ, de façon à créer une solidarité 
de compassion, un seul coeur qui soit nourriture pour la vie 
du monde (6). La présence du Seigneur qui nous unit nous 
fait revivre la communion des Douze, ainsi que notre mission 
dans l’Esprit (ib. 10).

88



C’est ce même Jésus le Formateur qui appelle et 
regroupe ses disciples autour de Lui (...) et qui les envoie 
comme ses témoins (ib. 26). Marie, qui nous invite sans 
relâche à approfondir notre relation personnelle avec Jésus 
(...) nous provoque à prendre soin les uns des autres, comme 
des frères, et à aimer le peuple auquel nous sommes envoyés 
pour lui porter la Bonne Nouvelle (ib. 45).

Témoins en Communauté apostolique dans le sillage 
des Constitutions

Le message capitulaire sur la centralité du Christ pour 
être témoins en communauté apostolique est en parfaite 
harmonie avec les Constitutions et Règles. Cela est tout à 
fait compréhensible en raison du caractère christologique 
de notre code de vie et du christocentrisme de notre 
charisme (cf. ma première lettre aux Oblats en formation. 
Les citations des Constitutions ou les références à celles-ci 
sont nombreuses (cf. TCA 9, 10, 11, 12, 20, 23, 24, 28, 32, 
35,37).

C’est bien dans les Constitutions que nous trouvons les 
compléments normaux au document capitulaire. En 
méditant ce dernier, nous pouvons par exemple nous 
demander comment il est possible de faire l’expérience du 
Christ et quels sont les moyens pour approfondir notre 
relation avec Lui.

C’est bien dans les Constitutions que nous trouvons la 
réponse à ces questions. Les paragraphes 56 et 33 sont 
fondamentaux pour ce qui est de la précision de ces moyens 
en vue de croître dans l’amitié avec le Christ, “guidés par 
l’Esprit”. La Constitution 56 énumère neuf de ces moyens:

- la prière,
- la liturgie,
- l’écoute du Seigneur dans l’Ecriture,
- la rencontre du Seigneur dans l’Eucharistie,

89



- le reconnaître dans les hommes
- et dans les événements,
- la contemplation de l’action de Dieu dans la vie et 

dans la mission du Fondateur
- ainsi que dans l’histoire et les traditions de la 

Congrégation,
- le travail apostolique.
A ces neuf moyens, il convient d’ajouter la vie 

fraternelle en communauté qui fait que Jésus vit au milieu 
d'eux et fait leur unité (C 37; cf. 3). La Constitution 33 
développe quelques-unes de ces richesses, en particulier 
l’Eucharistie, la Parole de Dieu, la Liturgie des Heures, la 
prière silencieuse et prolongée de chaque jour, l’examen de 
conscience et le sacrement de la réconciliation. Il s’agit des 
formes classiques de la prière formelle, appelées aussi 
exercices spirituels et pratiques de piété.

Mais également les autres formes indiquées plus haut 
sont importantes pour transformer notre vie dans le Christ 
et réaliser l’unité en Lui. Reconnaître la présence de Dieu 
dans les hommes et les événements, par exemple, est de la 
plus grande importance pour un regard de foi et pour un 
apostolat authentique. Dieu est réellement à l’oeuvre dans 
les personnes et dans l’histoire à travers l’Esprit, comme il 
est souvent rappelé dans Redemptoris Missio. Et c’est dans 
les événements sociaux et surtout personnels que normale­
ment nous vivons le mystère pascal dans toutes ses exigen­
ces de mort et de résurrection. Contempler l’action de Dieu 
dans la vie et dans la mission du Fondateur ainsi que dans 
l’histoire et dans la tradition de la Congrégation aide à 
situer le charisme oblat dans la juste perspective de foi et 
dans sa dynamique existentielle. L’apostolat est aussi un 
chemin ordinaire pour entrer en relation avec le Seigneur. 
On le comprend facilement pour le ministère sacramentel. 
Ajoutons enfin que toute rencontre avec les personnes est 
chemin pour vivre la charité du Christ. Chaque activité faite 

90



au nom de l’obéissance est porteuse de grâce. L’exercice de 
la charité et la vie fraternelle en communauté, en plus d’être 
une contribution spécifique à la communion ecclésiale, sont 
des chemins pour vivre la présence du Seigneur et en faire 
l’expérience.

Une complémentarité entre les deux groupes de 
moyens existe pour croître dans l’expérience du Christ. 
Nous avons besoin des exercices spirituels pour développer 
la relation personnelle avec le Christ, et nous avons besoin 
des autres attitudes de foi pour vivre toute la vie en 
présence du Seigneur. C’est de cette manière que se réalise 
progressivement l’unité entre le faire et l’être et que notre 
vie devient identification au Christ (cf. Ga 2, 20). De cette 
façon s’accomplit ce qui est dit dans la Constitution 2: Pour 
être ses coopérateurs, (les Oblats) se doivent de le connaître 
plus intimement, de s'identifier à Lui, de le laisser vivre en 
eux.

Pour conclure, je souhaite et prie pour que cette 
expérience avec le Christ devienne toujours davantage 
réalité existentielle pour chacun de vous et pour chaque 
communauté dans laquelle vous vivez. Par expérience, je 
sais que les communautés de formation authentiques et 
dynamiques peuvent être un levain de renouveau autour 
d’elles et dans toute une Province. C’est ce que je souhaite à 
toutes les communautés dont vous faites partie. Mais cela 
n’est possible que si vous faites personnellement et tous 
ensemble l'expérience de Jésus Christ (TCA 15). Que Marie 
vous aide et vous guide!

91



VIII

LA CHARITÉ FRATERNELLE
1994

Nous sommes témoins en communautés apostoliques à 
travers la charité. Si le rapport personnel avec le Christ est 
source de notre vie et de notre apostolat, la charité 
fraternelle est le fruit et le signe de la vie nouvelle qui vient 
de lui. “Que tous soient un comme toi, Père, tu es en moi et 
que je suis en toi, qu’ils soient en nous eux aussi, afin que le 
monde croie que tu m’as envoyé” (Jn 17,21).

C’est la charité fraternelle qui nous fait communauté, 
qui nous rend témoins, qui nous fait Oblats. Elle est au 
centre de notre charisme, elle est partie essentielle de notre 
esprit de famille, elle est caractéristique de notre identité. 
Elle a une importance particulière dans notre monde ainsi 
que dans la vie de la Congrégation en ce moment 
historique.

Nous devenons en effet toujours davantage une 
Congrégation internationale et interculturelle. Grâce à la 
charité et à elle seule nos communautés pluriethniques 
peuvent devenir vraies et donner un témoignage dans notre 
monde. Lors de ma première visite en Afrique du Sud en 
avril 1987, en un moment où sévissait l’apartheid, j’ai été 
fortement impressionné par nos communautés de formation. 
J’ai vu chez elles l’image de ce qu’aurait dû être la société 
sud-africaine. Car en elles vivaient harmonieusement les 
Indiens, les Blancs, les Noirs, les Métis de diverses cultures et 
ethnies. Je l’ai constaté de nouveau voici quelques mois. Les 
communautés internationales sont de plus en plus fréquentes 
dans les maisons de formation en Amérique latine, en

92



Afrique et même en Amérique du Nord et en Europe, parce 
que les sociétés modernes deviennent toujours plus 
pluralistes et pluriethniques. Cette situation entraîne évidem­
ment des défis particuliers pour une vie en commun effective 
qui sache surmonter non seulement les accrocs mais aussi la 
superficialité des rapports. Cette situation pousse nos com­
munautés à se construire sur l’Evangile. Notre vivre 
ensemble ne trouve pas son origine et sa croissance dans les 
liens de la chair ou du sang ou de la culture, mais dans 
l’appel de Jésus Christ (cf. C 1) et dans la charité évangélique 
(cf. C 3), qui font de nous des missionnaires (cf. C 37).

Communion et interdépendance, expressions de charité

Le document capitulaire de 1992 met côte à côte deux 
termes, qui ont provoqué diverses réactions durant le 
Chapitre et dans la suite. Pour désigner les rapports 
communautaires sur le plan local et sur celui de l’institut on 
parle de “communion et interdépendance” (1).

“Communion” est un terme théologique devenu 
maintenant d’usage fréquent. L’ecclésiologie de Vatican II 
est centrée sur la théologie de la communion. Dans le sillage 
conciliaire, la vie communautaire est perçue comme 
communion de personnes plus que comme ensemble de 
structures. La perspective communion renvoie à la vie 
trinitaire, d’où la vie chrétienne prend origine et sur 
laquelle elle se modèle. Dieu est communion, il est charité 
en lui-même et par rapport à nous. Il nous invite donc à 
vivre la communion avec lui et entre nous. Il nous appelle à 
vivre dans la charité.

“Interdépendance” fait référence à des rapports 
réciproques. L’expérience sociale rend toujours plus évidents 
les liens mutuels. Il y a dépendance entre les cultures, les 
économies, les groupes. Personne n’est une île. Dans le 
meilleur des cas il y a interdépendance, influence réciproque, 

93



soutien mutuel. Dans la communauté religieuse, l’interdé­
pendance indique l’incarnation des rapports, la responsa­
bilité réciproque, l’influence mutuelle.

Le rapprochement des deux termes n’est pas le résultat 
d’un compromis entre deux mentalités présentes au Cha­
pitre, mais le rapprochement de deux sensibilités complé­
mentaires, une qui illustre surtout la dimension théologique 
et l’autre qui souligne les exigences sociales de notre vie en 
commun. Le texte capitulaire précise les conséquences de 
cette communion-interdépendance.

Au plan humain, nous sommes appelés à un sens adulte 
des responsabilités. Cette attitude (...) présuppose un esprit de 
coopération et d’initiative et un dialogue effectif avec la 
communauté. Il s’agira en outre de se soutenir mutuellement, 
de partager ensemble, de prendre soin des uns des autres (TCA 
11). Ils vivent en vérité leur humanité lorsqu’ils pratiquent des 
qualités humaines telles que le respect des autres, la générosité, 
l’empathie. Ils sont capables d’accueillir l’autre dans sa liberté et 
sa différence (TCA 16).

Ces attitudes de relation doivent se concrétiser et se 
structurer pour devenir une charité vécue communautai- 
rement. La pratique de la communauté comme communion- 
interdépendance nécessite un rythme régulier de rencontres et 
de retraites pour célébrer le Seigneur, évaluer son action, se 
renouveler et renforcer les liens de l’unité (C 38). Pour un 
groupe missionnaire actif, cela suppose d’abord une plani­
fication communautaire (...). Le partage financier constitue une 
dimension essentielle de la communauté comme communion- 
interdépendance (...). Il nous est demandé d’être disposés à 
rendre compte à la communauté de l’usage de l’argent et des 
biens pour grandir ensemble dans la liberté et le détachement 
(...). La communauté a un rôle de guérison et de réconciliation 
(...). Que les communautés soient (...) attentives aux anni­
versaires et aux fêtes, qu’elles partagent les joies et les peines de 
chacun (...). Chaque communauté est invitée à élaborer un 

94



projet missionnaire commun (TCA 23 passim). Parlant de la 
formation première, et citant la Constitution 39, le document 
capitulaire affirme: Ehomme de communauté devra apprendre 
le partage mutuel de ce qu’il est et de ce qu’il a (...) en mettant 
au service de tous ses dons d’amitié et les talents reçus de Dieu 
(TCA 32).

Le document capitulaire rappelle que la charité n’est pas 
une qualité simplement humaine. Elle jaillit de notre vie dans 
le Christ (cf. TCA 9, 17). C’est Jésus le Formateur qui appelle 
et regroupe ses disciples autour de lui, qui crée entre eux des 
liens d’unité et d’amour, qui leur donne la force de l’Esprit et 
qui les envoie comme témoins (TCA 26). Cette présence du 
Seigneur nous unit dans la charité et l’obéissance pour nous 
faire revivre la communion des Douze, ainsi que notre mission 
commune dans l’Esprit. A cette lumière, la pratique commu­
nautaire ne se limite pas à faire naître un groupe qui 
fonctionne bien ensemble; elle vise à établir une interdé­
pendance, une communion profonde les uns avec les autres 
(TCA 10). Partant de cette vie dans le Christ, la charité 
trouve la profondeur et la persévérance exigées de par notre 
consécration et notre mission commune. Au plan de la foi, la 
C 31 nous rappelle que “les Oblats ne réalisent l’unité de leur 
vie qu’en Jésus Christ et par lui. C’est pourquoi, comme 
personnes et comme communautés, nous nous emploierons à 
approfondir notre relation avec lui. A mesure que mûrit notre 
responsabilité réciproque, nous devenons plus transparents les 
uns aux autres, au point de savoir partager en profondeur nos 
histoires personnelles, les projets missionnaires et notre vie de 
/oz(TCA12).

C’est seulement dans cette union d’amour humain et 
divin, de communion et d’interdépendance réciproque, que 
nous devenons un seul coeur et une seule âme, (que) nos 
communautés seront de plus en plus apostoliques par la 
qualité de leur témoignage, portant ainsi un fruit qui demeure 
(TCA 13).

95



Dans le sillage des Constitutions

Le document capitulaire de 1992 se situe en continuité 
avec notre livre de vie. Déjà la Règle du Fondateur a plus de 
quarante allusions directes sur la charité fraternelle. Dès le 
début, elle souligne que nous sommes en communauté 
“comme des frères” tandis que les derniers articles parlent 
de la charité avec laquelle nous devons traiter ceux qui ont 
abandonné la Congrégation. Dans la deuxième partie le 
Fondateur écrit: Ils seront tous unis par les liens de la plus 
intime charité (...) et dans la pratique exacte de la sainte 
obéissance (2).

Les nouvelles Constitutions soulignent encore plus les 
exigences de la charité. Elles présentent un idéal de 
communauté qui avant d’être fonctionnelle et structurelle est 
évangélique, donc animée de la charité. Le mot “charité” est 
employé pour indiquer les rapports fraternels animés par la 
foi, tandis que celui d”amour” désigne de préférence les 
rapports avec Dieu (3), avec l’Eglise. En continuité avec le 
Fondateur, le terme charité est associé à celui d’obéissance (4) 
pour indiquer une complémentarité qui donne sens. On 
emploie le terme “frère” ou “fraternel” pour désigner tous les 
Oblats (5) et leur type de relations (6). La Constitution 37 
indique le rapport essentiel entre charité, communauté, 
témoignage et mission. “A mesure que grandit entre eux la 
communion d’esprit et de coeur, les Oblats témoignent aux 
yeux des hommes que Jésus vit au milieu d’eux et fait leur 
unité pour les envoyer annoncer son Royaume” (C 37). 
Charité et témoignage sont unis en particulier avec le voeu de 
chasteté (7).

Le livre des nouvelles Constitutions rapporte deux textes 
des anciennes se rapportant à la charité fraternelle. Celui qui a 
été inséré dans la section sur la Communauté apostolique est 
de 1825. Il souligne le support réciproque, la charité joyeuse, 
le respect mutuel (cf p. 44). L’autre, de 1850, est mis à la fin, 

96



presque comme une synthèse des Constitutions. Il est une 
invitation au renouvellement dans l’esprit de sa vocation et de 
l’audace apostolique. Il conclut: Gardant en mémoire ces mots 
(magnifique résumé de toute notre Règle) “tous unis par les 
liens de la plus intime charité sous la direction des supérieurs”, 
quils forment un seul coeur et une seule âme (cf. p. 141).

“Personne ne vous a aimés plus que moi”

Eugène de Mazenod a été l’homme des grands désirs 
pour la Congrégation et l’Eglise diocésaine et l’homme d’un 
grand amour pour ses Oblats. On connait bien sa dernière 
consigne avant de mourir: Parmi vous la charité et au dehors 
le zèle pour le salut des âmes. Moins connu et pourtant aussi 
significatif est ce qu’il a chargé Mgr Guibert de dire en son 
nom aux Oblats au moment où celui-ci lui apportait le saint 
viatique: deux choses: qu’il nous avait toujours aimés et qu’il 
nous aimerait toujours, et qu’il voulait qu’à notre tour nous 
nous aimions comme des frères; que cette affection mutuelle 
nous rendrait heureux, saints et forts pour le bien (8). Il avait 
vraiment à coeur la charité entre les Oblats. Il voyait en elle 
l’esprit commun qui vivifie la Congrégation.

Le Fondateur en a donné l’exemple, aimant intensé­
ment ses Oblats. Certains lecteurs pressés se sont même 
scandalisés du ton affectueux de ses lettres à quelques-uns 
d’entre eux. Le Bx Eugène voyait au contraire dans cet 
amour pour les Oblats - mais non seulement pour eux - un 
don de Dieu, une attitude semblable à celle du Christ, un 
moyen de sainteté vraie. Il écrivait au père Baret: Pu sais, 
mon bien cher fils, que ma grande imperfection est d’aimer 
passionnément les enfants que Dieu m’a donnés. Il n’y a pas 
amour de mère qui vienne là (9). Et au père Mouchette: 
j’aime mes fils incomparablement plus qu’aucune créature 
humaine ne pourrait les aimer. C’est un don que je tiens de 
Dieu et dont je ne cesse de le remercier parce qu’il découle 

97



d’un de ses plus beaux attributs (10). Deux ans plus tard, il 
écrivait au même: J’ai souvent dit au bon Dieu que puisqu’il 
m’a donné un coeur de mère et des enfants qui méritent à 
tant de titres mon amour, il faut qu’il me permette de les 
aimer sans mesure. C’est ce que je fais en toute conscience. Il 
me semble que plus j’aime des êtres comme vous, mon bien- 
aimé fils, plus et mieux j’aime Dieu, le principe et le lien de 
notre mutuelle affection (11).

Dans son Journal, il expliquait les raisons de ses 
sentiments si forts: Je déclare que je ne conçois pas comment 
peuvent aimer Dieu ceux qui ne savent pas aimer les hommes 
dignes d’être aimés (...). Que celui qui serait tenté de me blâmer 
sache que je redoute peu son jugement et que je me ferais fort de 
lui prouver que j’ai tout lieu de remercier Dieu de m’avoir 
donné une âme capable de mieux comprendre celle de Jésus 
Christ notre Maître qui a formé, qui anime, qui inspire la 
mienne, que tous ces froids et égoïstes raisonneurs qui placent 
apparemment le coeur dans le cerveau, et ne savent aimer 
personne parce qu’en dernière analyse ils n’aiment qu’eux. (...) 
Il n’y a pas de milieu: “Voici le commandement que nous tenons 
de lui: celui qui aime Dieu qu’il aime aussi son frère” (1 Jn 4, 
21). Qu’on étudie St Jean, qu’on sonde le coeur de St Pierre et 
son amour pour son divin Maître, qu’on approfondisse surtout 
tout ce qui émane du coeur si aimant de Jésus Christ non 
seulement pour tous les hommes, mais en particulier pour ses 
Apôtres et ses Disciples, et puis, qu’on ose venir nous prêcher un 
amour spéculatif, dépourvu de sentiment et sans affection! (12).

En raison de son amour incarné, le Fondateur exigeait 
une correspondance régulière de la part des Oblats; il 
réagissait avec des tons marqués d’affection ou de reproche, il 
s’entretenait avec eux dans la prière, il se réjouissait de leurs 
visites, il souffrait pour les manquements à. la charité 
fraternelle envers lesquels il avait des jugements très durs (13). 
Ses enseignements théoriques sur la charité sont occasionnels 
mais très riches (14).

98



Charité, caractère distinctif de notre famille

Le père Jetté introduit son commentaire sur la partie 
concerant la communauté avec l’extrait d’une lettre du 
Fondateur au père Mouchette, modérateur des scolastiques 
(15). Le Bx Eugène y rappelle les rapports qui existent 
entre lui et les Oblats: rapports qui partent du coeur, et qui 
forment entre nous de vrais liens de famille (...) cela je ne l’ai 
rencontré nulle part. (...) Je dis que c’est ce sentiment que je 
connais venir de celui qui est la source de toute charité, qui a 
provoqué dans les coeurs de mes enfants cette réciprocité 
d’amour qui forme le caractère distinctif de notre bien-aimée 
famille. Précédemment, dans la même lettre, en guise 
d’introduction il affirmait: Que les frères Oblats se pénètrent 
tous de l’esprit de famille qui doit exister parmi nous (16). 
C’est donc à bon droit que le père Jetté présente ce texte 
comme la clef pour comprendre et vivre notre vie en 
communauté comme Missionnaires Oblats de Marie 
Immaculée.

Ce n’est pas seulement à la fin de sa vie que le 
Fondateur a eu cette vision de sagesse; c’est elle en effet que 
dès le début il a pris comme fondement de la formation et 
de l’animation de l’institut. En 1830, il avait visité la 
communauté de Notre-Dame du Laus; le manque de 
régularité qu’il y avait noté l’avait peiné. Dans la lettre qu’il 
écrivait ensuite de Fribourg, il revenait sur le sujet et, 
rappelant l’observance des Règles, il indique le principe 
unificateur de toute notre vie: Il faut qu’il y ait un esprit 
commun qui vivifie ce corps particulier. L’esprit du Bernardin 
n’est pas celui du Jésuite. Le nôtre aussi est à nous. Ceux qui 
ne l’ont pas saisi, faute d’avoir fait un bon noviciat, sont 
parmi nous comme des membres disloqués. Ils font souffrir 
tout le corps et ne sont pas eux-mêmes à leur aise. Il est 
indispensable qu’ils se mettent à leur place. Pour illustrer cet 
esprit il parle de la charité, dans sa triple expression: envers 

99



Dieu, envers les confrères, et envers les autres. La charité est 
le pivot sur lequel roule toute notre existence. Celle que nous 
devons avoir pour Dieu nous a fait renoncer au monde et 
nous a voués à sa gloire par tous les sacrifices, fût-ce meme 
celui de notre vie. (...) La charité pour le prochain fait encore 
une partie essentielle de notre esprit. Nous la pratiquons 
d’abord parmi nous en nous aimant comme des frères, en ne 
considérant notre Société que comme la famille la plus unie 
qui existe sur la terre, en nous réjouissant des vertus, des 
talents et des autres qualités que possèdent nos frères autant 
que si nous les possédions nous-mêmes, en supportant avec 
douceur les petits défauts que quelqueS-uns n’ont pas encore 
surmontés, en les couvrant du manteau de la plus sincère 
charité, etc., pour le reste des hommes, en ne nous 
considérant que comme les serviteurs du père de famille 
chargés de secourir, d’aider, de ramener ses enfants par le 
travail le plus assidu... (17).

Les Supérieurs généraux sont revenus constamment 
sur ce thème de la charité fraternelle (18). Le père Fabre, 
successeur du Bx Eugène, écrit: C’est à l’affection que nous 
avons les uns pour les autres qu’on doit reconnaître de 
véritables Oblats de Marie Immaculée. C’est là le signe qui 
nous fera reconnaître parmi nous et qui doit nous faire 
reconnaître au dehors. Il faut donc nous aimer, nous estimer 
les uns les autres (19). Soyons au dehors des missionnaires 
zélés et dévoués, soyons dans nos communautés des Oblats 
fervents, pleins de charité les uns pour les autres. Jugeons 
avec indulgence, aimons-nous de tout notre coeur, soyons, 
dans tous nos rapports mutuels, de véritables frères. Que 
partout et toujours on nous reconnaisse à ce signe (20).

Le père Louis Soullier, pour les maisons de formation, 
rappelait cette vertu: Que l’esprit d’amour et de charité, qui 
doit être le caractère distinctif de l’Oblat de Marie 
Immaculée, règne toujours de plus en plus, non seulement 
dans ce cher scolasticat de Rome où il nous a été donné de le 

100



contempler dans son plus bel épanouissement, mais encore 
dans toutes les maisons de formation, pour de là se répandre 
dans la Congrégation entière, jusqu’aux extrémités les plus 
reculées! C’est un point auquel nous attachons une grande 
importance', à l’heure où, par une disposition particulière de 
la Providence, la Congrégation ouvre ses bras et son coeur à 
des enfants venus de tous les pays(21).

Charité, voie oblate vers la sainteté

La charité n’est pas une exclusivité oblate. Elle est le 
commandement nouveau donné par Jésus à ses disciples. La 
vie religieuse elle-même est définie par Vatican II en 
relation avec la charité. La charité est la règle ultime dans 
l’exercice même de la mission, comme le rapelle Jean-Paul 
II dans son encyclique missionnaire (22).

Alors qu’y a-t-il de nouveau dans la charité oblate? Le 
Fondateur nous voulait avant tout chrétiens authentiques, 
vrais religieux, missionnaires zélés. Il désirait que nos 
communautés soient à l’image de la communauté chré­
tienne primitive telle que décrite dans les Actes des 
Apôtres. L’expression “un seul coeur et une seule âme” nous 
renvoie à cet idéal lié au témoignage et à la fécondité 
apostolique. Il voulait que nous soyons la continuation de 
l’esprit et des oeuvres des ordres religieux supprimés. En 
d’autres termes, il voulait que nous vivions l’âme de la vie 
consacrée: Poussés dans cette voie par la charité que l’Esprit 
Saint répand dans leurs coeurs, ils vivent toujours davantage 
pour le Christ et pour son Corps qui est l’Eglise (23). Il 
voulait que nous soyons des missionnaires zélés, c’est-à-dire 
remplis d’amour actif et créatif pour les âmes aimées et 
sauvées par le Christ.

Pourtant le Fondateur exigeait quelque chose de plus 
spécifique dans notre façon de vivre la charité. Cette 
spécificité est remarquée par les autres. Ceux qui fré­

101



quentent les chapitres et congrès de divers Instituts et 
viennent chez nous nous ont dit avoir noté quelque chose 
de différent justement dans notre façon de vivre la 
fraternité, de nous comporter les uns envers les autres, dans 
la cordialité toujours simple et ouverte, dans la vie de 
famille. Cette coloration fraternelle a son incidence sur 
l’obéissance et sur notre façon de vivre la vie commu­
nautaire. Même si nous ne pouvons dire avec précision ce 
qui nous distingue des autres religieux sur un point 
particulier, l’important est d’être nous-mêmes et de vivre 
intégralement ce à quoi nous sommes appelés.

Le père Maurice Gilbert, fondateur de la revue Vie 
Oblate Life et grand connaisseur du Fondateur, concluait 
ainsi son article sur les dernières paroles du Bx Eugène: 
Thomas Merton (...) note simplement cette réflexion: “léidéal 
franciscain de pauvreté semble jouer le même rôle dans la vie 
spirituelle que celui de silence et de solitude dans les ordres 
purement contemplatifs.” Les deux voies, en effet, se 
rejoignent au terme: la purification de l’âme et son union à 
Dieu. Il est possible de se demander pareillement quel est pour 
l’Oblat le chemin de la sainteté, sa façon à lui de communier 
au mystère pascal du Christ. Ce n’est certainement pas le 
silence et la solitude du contemplatif ni même la pauvreté du 
Franciscain. Ne serait-ce pas justement son idéal de charité 
fraternelle et apostolique? (...) Reprenant la phrase de Thomas 
Merton, nous croyons pouvoir dire: l’idéal oblat de charité 
semble jouer le même rôle dans la vie spirituelle que celui de 
silence et de solitude dans les ordres purement contemplatifs. 
Le "testament du coeur du Fondateur’ exprime bien "l’âme de 
notre âme (24). L’idéal oblat de charité et de zèle est une 
caractéristique de notre charisme, il est la voie privilégiée de 
notre purification intérieure et de notre union à Dieu, il est 
notre chemin vers la sainteté, il est notre façon de com­
muniquer et transmettre le mystère pascal.

102



S’éduquer à une charité incarnée et consacrée

La charité n’est pas quelque chose d’automatique, de 
spontané. Elle n’est pas comme un certain amour humain 
qui est souvent aveugle. Elle est le fruit d’une conquête, 
d’une ascèse. Elle est participation au mystère pascal qui est 
mort et aussi résurrection. Elle est don de l’Esprit.

Parlant de charité nous pouvons employer plusieurs 
termes différents comme amitié, fraternité, amour, empathie, 
intimité, etc. Les termes et les expressions peuvent avoir des 
significations diverses, parfois ambigües et même opposées 
selon les cultures, les personnes et les temps. Même ici on 
peut devenir victime de mauvaise interprétation et d’illusion. 
Il faut donc un processus d’initiation, de discernement fait 
dans le contexte propre et vérifié avec des hommes de Dieu. 
J’aimerais souligner deux caractéristiques de cette vertu, 
comme deux côtés de la même médaillé. La charité oblate 
doit être incarnée et doit être consacrée, c’est-à-dire qu’elle 
doit répondre aux exigences des personnes consacrées à 
Dieu et dédiées à la mission.

Lorsque je dis que la charité doit être incarnée, j’entends 
qu’elle doit être concrète et intégrale. Elle comprend 
l’intelligence et l’esprit, le coeur et les sentiments, l’interne et 
l’externe. Elle doit être affective et effective, sensible et 
serviable, attentive et inventive. Elle exige le respect et 
l’appréciation réciproque, l’aide mutuelle dans la croissance 
personnelle et dans la fidélité à la vocation, le partage de sa 
propre vie, celle aussi de la vie intérieure. Elle devient 
communion et interdépendance qui ne se limitent pas à des 
secteurs particuliers, mais fondamentalement s’ouvrent à 
toutes les dimensions de notre vie, surtout à celles plus 
importantes comme la mission et la consécration, la vie de foi 
et de prière, le cheminement personnel et les exigences 
humaines. ]e ne vous dis pas: aimez-vous bien les uns les 
autres, cette recommandation serait ridicule; mais je vous dirai 

103



bien: soignez-vous les uns les autres et veillez chacun sur la 
santé de tous (25). Paul, qui dans le fameux chapitre XIII de 
la première lettre aux Corinthiens fait l’éloge de la charité, ne 
manque pas d’aller aux choses pratiques: IC amour prend 
patience, l’amour rend service, il ne jalouse pas, il ne 
plastronne pas, il ne s’enfle pas d’orgueil, il ne fait rien de laid, 
il ne cherche pas son intérêt, il ne s’irrite pas, il n’entretient pas 
de rancune (...). Il excuse tout, il croit tout, il espère tout, il 
endure tout (1 Cor 13, 4-7).

Notre amour fraternel doit ensuite être consacré. C’est- 
à-dire que ses modalités doivent exprimer notre consécration 
spéciale à Dieu. Il a donc des exigences et des manifestations 
différentes de l’amour des personnes mariées ou de celles qui 
vivent seules dans le monde. Pour aimer comme des 
consacrés il faut se laisser modeler par la Parole de Dieu, qui 
illumine et indique la voie. Non seulement les textes sur la 
charité (26) mais toute la Parole de Dieu nous fait entrer 
dans les attitudes du Christ. Nous comparant à elle et 
cultivant une véritable amitié pour Jésus, nous devenons 
capables d’“aimer avec le coeur du Christ” (R 12). C’est 
l’identification progressive au Christ qui nous habitue à voir 
“à travers le regard du Christ crucifié (...) le monde racheté 
de son sang” (C 4) et partant, comme Lui, à aimer tous les 
hommes, en commençant par nos frères. Les Oblats de­
viennent alors “prêts à sacrifier tous leurs biens, leurs talents, 
leur repos, leur personne et leur vie pour l’amour de Jésus 
Christ, le service de l’Eglise et la sanctification du prochain” 
{Préface).

Dans son amour, le Fondateur s’est laissé modeler par 
la Parole de Dieu lue et méditée quotidiennement et par son 
expérience du Christ renouvelée dans la prière constante. 
Dans son premier commentaire des Règles il écrivait: Inti­
mement unis à Jésus Christ, leur chef, ils ne feront qu’un entre 
eux, ses enfants, très étroitement unis par les liens de la plus 
ardente charité, vivant sous l’obéissance la plus parfaite, pour 

104



acquérir l’humilité qui leur est si nécessaire “arctissimis cha- 
ritatis vinculis connexi. Ils ne doivent donc pas se bouder, ils 
ne doivent donc pas se contrister par des marques 
d’indifférence ou de froideur. Arctissimis charitatis vinculis 
connexi, omnes sanctae obedientiae sub superiorum regimine 
exacte subiicientur”. Il ne s’agit pas ici seulement du Supérieur 
général. Que dire alors des murmures? que dire des 
préventions? (27)

Pardon et réconciliation, exigences de la charité

En ce qui concerne la charité, les aspects les plus 
difficiles à pratiquer sont le pardon réciproque lorsqu’il y a 
blessure et la correction fraternelle. Traditionnellement 
existait chez nous un exercice communautaire appelé “la 
coulpe”. On en a perdu l’usage peut-être parce qu’on en 
avait perdu le sens profond. Le dernier Chapitre est revenu 
sur cet aspect avec réalisme et avec une vision inspiratrice.

Le document Pémoins en communauté apostolique en 
effet a des affirmations qui en ont impressionné plus d’un: 
Il n’est guère possible d’éviter des blessures provenant de la 
vie ou du ministère; voilà pourquoi la communauté a un rôle 
de guérison et de réconciliation. Si ce service n’est pas rendu, 
les incompréhensions accumulées détruiront la confiance et 
rendront les relations communautaires superficielles et 
formelles (TCA 23, par. 4).

Après avoir médité cet extrait de TCA, s’est constitué au 
scolasticat d’Allemagne un groupe dont la tâche est de saisir 
ce qui blesse la communauté, ce qui crée des tensions et des 
incompréhensions et bloque les rapports. Ce groupe doit 
aussi proposer des chemins de réconciliation et des façons de 
rendre plus fortes l’unité et la communion au scolasticat.

En effet, il n’existe pas de communauté idéale ni de 
charité parfaite, même pas entre consacrés qui sont en 
communion quotidienne avec le Seigneur. En raison d’expé­

105



riences ou de caractères différents, de manques d’attention 
ou d’impolitesses, par suite de faits ou d’événements vécus, 
de divergences d’opinions et de façons de faire, de culture ou 
d’éducation diverses peuvent naître en nous et chez les 
confrères des attitudes et des réactions d’incompréhension, 
d’antipathie, même d’inimitié et de rupture.

Face aux difficultés et aux incompréhensions qui 
surgissent en communauté et entre les confrères, la solution 
n’est pas d’ignorer les situations et de se refermer sur soi; elle 
n’est pas non plus de faire ses valises, de prendre la porte et 
de s’en aller. En cette vie nous demeurons tous pèlerins et 
pécheurs. Ce qui importe, c’est de ne pas se bloquer, comme 
si l’on avait perdu nos illusions sur nous-mêmes, les autres et 
la vie religieuse. Il existe une seule solution: se pardonner et 
reprendre le chemin des disciples de Jésus. La voie évangé­
lique est dans la réconciliation, dans un recommencer à 
nouveau à s’aimer comme des frères. En ces circonstances, ce 
que Jésus disait vaut aussi pour nous: “Si vous aimez ceux 
qui vous aiment, quelle récompense allez-vous en avoir? (...) 
Vous donc, vous serez parfaits comme votre Père céleste est 
parfait” (cf Mt 5). Alors on goûtera ce renouveau encore plus 
que dans les expériences idylliques des premiers temps: “Oh! 
quel plaisir, quel bonheur de se trouver entre frères!” (Ps 
132,1).

D’ailleurs, porter les poids des autres (cf. Ga 6, 2), 
donner la vie (cf. Jn 15, 13), se pardonner mutuellement (cf 
Ep 4, 32), s’entraider pour croître et surmonter nos défauts 
est partie essentielle de la charité fraternelle. La com­
munauté est vraie lorsqu’on s’entraide avec le pardon et la 
correction fraternelle. Le Fondateur écrivait à un directeur 
du séminaire d’Ajaccio: Soyons humbles et que la charité de 
Jésus Christ nous inspire, sans cela on court le risque de nètre 
que des pharisiens, très habiles pour voir la paille dans l'oeil 
de leurs frères et aveugles pour découvrir la poutre qui nous 
blesse nous-mêmes (28).

106



Charité et unité de la Congrégation

Pour le Fondateur, la charité ne se limite pas à la seule 
communauté locale, faisant d’elle un foyer intime et 
dynamique pour la mission. La charité doit embrasser toute 
la Congrégation, tous ses membres et toutes ses com­
munautés. Elle doit devenir une unité qui fasse surmonter les 
difficultés et rende toute la Congrégation missionnaire (29). 
Dans les écrits du Bx Eugène, il y a un fait surprenant qui 
manifeste son sens prophétique. En un temps où les Oblats 
étaient presque tous français et se connaissaient entre eux, il 
liait avec insistance charité et unité. Aujourd’hui, une telle 
unité prend une très grande importance en raison même de 
notre extension géographique et de nos diversités culturelles.

Eugène de Mazenod voulait que sa Congrégation fût 
une famille unie, un corps, un édifice, un arbre. Vers la fin de 
sa vie il écrivait aux Oblats du Canada: A quelque distance 
que vous soyez du centre de la Congrégation, songez que vous 
devez vivre de la vie de la famille dont vous faites partie. Il est 
consolant aux extrémités de la terre où vous vous trouvez, de 
penser que vous vivez de la même vie et dans la communion 
intime de vos frères répandus sur toute la surface du globe (30). 
Et encore: Réjouissons-nous donc mutuellement de tout le 
bien qui se fait par les nôtres dans les quatre parties du monde. 
Tout est à la solidaire chez nous. Chacun travaille pour tous et 
tous pour chacun. Oh! la belle, la touchante communion des 
Saints (31)

Pour favoriser cette unité dans la Congrégation il existe 
bien des moyens comme les bulletins d’information, les Cha­
pitres, les visites du provincial et des membres du gouverne­
ment général, les divers congrès et sessions aux niveaux pro­
vincial, régional et général, les stages, les échanges de person­
nel et surtout les obédiences. Je note avec joie que dans 
diverses Provinces le stage pastoral se fait aussi en dehors de 
son propre pays. Diverses Régions organisent des rencontres 
de scolastiques.

107



Le Fondateur voyait en particulier dans l’Eucharistie le 
point de rencontre et d’unité de tous les Oblats. Parmi ses 
nombreux témoignages j’en choisis un de ses dernières 
années: C’est une bien grande consolation d’avoir un centre 
commun où l’on se rencontre chaque jour. Quel rendez-vous 
délicieux que cet autel où l’on offre la sainte victime, que ce 
tabernacle où l’on vient chaque jour adorer Jésus Christ et 
s’entretenir avec lui de tout ce qui nous intéresse. Je lui parle de 
vous dans l’effusion de mon coeur; je lui parle de tous les autres 
enfants que sa bonté m’a donnés; je lui demande de vous 
conserver dans les sentiments de la perfection religieuse dont 
vous avez donné l’exemple pendant votre noviciat et votre 
scolasticat. Je le prie de vous maintenir dans la sainte humilité 
au milieu des prodiges de zèle, de mortification, de charité que 
votre ministère si pénible vous donne si souvent l’occasion de 
faire. Je le supplie aussi de vous conserver la santé afin que 
vous puissiez continuer longtemps de répondre à votre sublime 
vocation en procurant la gloire de Dieu et le salut des âmes, de 
ces pauvres âmes si fort abandonnées et qui ne peuvent être 
sauvées que par vous, serviteurs dévoués qui n’avez pas autre 
chose en vue dans ce monde (32). L’unité de la famille oblate, 
comme l’unité de la vie personnelle et communautaire se 
réalise dans le Christ et par lui (33).

Charité, témoignage pour le monde d’aujourd’hui

La communauté qui vit dans la charité est réponse à 
notre monde divisé, replié sur soi, dominé par les égoïsmes et 
les injustices (cf. 7CA 3 et 4). Elle conteste de façon prophé­
tique l’individualisme du monde et l’arbitraire du pouvoir, 
source du malheur de tant de pauvres. En meme temps, elle 
donne à ce monde des raisons d’espérer, dans son effort pour 
sortir de son émiettement et de sa dispersion. A la manière du 
Christ qui invite avec tendresse à son banquet, ainsi notre vie 
communautaire aura-t-elle l’humble autorité d’une proposition 
qui jamais n’abuse ni ne force (TCA 8).

108



Une communauté où règne la charité est signe de la vie 
nouvelle apportée par le Christ. Un tel témoignage est vrai 
parce que vécu par des personnes normales, réunies non par 
la chair et le sang, en raison d’affinités psychologiques ou 
idéologiques, mais à cause de la foi et de l’amour du Christ. 
C’est le signe du monde instauré par le Christ dans un 
monde égoïste et divisé; ce signe est encore plus grand s’il est 
vécu avec persévérance dans le changement des circonstances 
et non sous la poussée d’une générosité passagère.

La charité communautaire devient motif de crédibilité 
dans notre ministère, qui invite à la réconciliation, au 
dépassement de l’égoïsme, à la solidarité et à la justice. Elle 
suscite normalement des conversions et des vocations, parce 
qu’elle permet au Seigneur d’opérer en nous et à travers 
nous. Je conclus comme le faisait le Fondateur dans sa 
première lettre circulaire du 2 août 1853, lorsqu’il résumait 
toutes ses recommandations et souhaits avec ces paroles de 
l’Apôtre Paul aux Corinthiens (2 Cor 13, 11-13): Enfin, mes 
Frères, réjouissez-vous, rendez-vous parfaits, encouragez-vous 
les uns les autres, soyez unis d'esprit et de coeur, vivez dans la 
paix, et le Dieu d’amour et de paix sera avec vous. Saluez-vous 
mutuellement par un saint baiser. Que la grâce de notre 
Seigneur Jésus Christ, et la Charité divine, et la communion du 
Saint-Esprit, demeure avec vous tous.

Notes

(1) Cf. Témoins en communauté apostolique, 10,22,23, 37,51.
(2) Ilème partie chap. 1, par. 4, dans Choix de Textes, n. 334.
(3) Cf. CC 2,12,33,34,59, 63,73.
(4) Cf. CC 3,38, 81.
(5) Cf. CC 42,71, 80, 81, 84.
(6) Cf. CC 18,35,53,89,113.
(7) Cf. CC 15, 16.
(8) Tempier, Circulaire n. 2,29 janvier 1861, p. 2.

109



(9) Lettre au p. Baret, le 17 janvier 1851, dans Écrits oblats I, t. 11, 
p. 30.

(10) Lettre au p. Mouchette, le 24 avril 1855, dans Écrits oblats I, 
t. 11, p. 266.

(11) Lettre au p. Mouchette, le 22 mars 1857, dans Écrits oblats I, 
t. 12,p. 43.

(12) Journal, 4 septembre 1857, dans Choix de Textes, n. 327.
(13) Cf. Choix de Textes, nn. 324-326,329-332,341,343-344,349.
(14) Cf. C. Lubowicki, o.m.i., Mystère et dynamisme de l’Amour 

dans la vie du Bx Eugène de Mazenod, Teresianum, Rome, 1990.
(15) F. Jette, o.m.i., Homme apostolique. Commentaire des 

Constitutions et Règles oblates de 1982, Rome 1992, pp. 221-222.
(16) Lettre au p. Mouchette, le 2 décembre 1854, dans Choix de 

Textes, n. 229.
(17) Lettre au p. Guibert, le 29 juillet 1830, dans Écrits oblats I, t. 

7, p. 206.
(18) Cf. Maurice Gilbert, o.m.i., La charité fraternelle chez les 

Oblats d’après les Circulaires administratives des Supérieurs généraux, 
dans Etudes Oblates, 1969, pp. 60-79.

(19) Circulaire n. 11,21 mars 1862, p. 8.
(20) Circulaire n. 40, 8 décembre 1886, p. 3.
(21) Circulaire n. 55,1er janvier 1894, p. 6.
(22) Cf. Redemptoris missio, 60.
(23) Cf. Perfectae caritatis, 1, cf 15.
(24) Maurice Gilbert, o.m.i., Les "Novissima verba” du Fondateur, 

dans Etudes Oblates, 28 ( 1969), pp. 5.8-59.
(25) Lettre au p. Mye, le 19 juin 1825, dans Choix de Textes, n. 

377.
(26) Cf. Mt5,43-48,Jn 13,17; Rm 12, 9-16;l Co 13; Ga 5,13-24; 1 

Jn 3,11-18.
(27) Notes de retraite, 8 octobre 1831, dans Choix de Textes, n. 

338.
(28) Lettre au p. Telmon, le 14 octobre 1836, dans Écrits oblats I, 

t. 8, p.233.
(29) Domenico Arena, Hnità e missione nelle lettere del Beato 

Eugenio de Mazenod, Gregoriana, 1991.
(30) Lettre aux pp. Maisonneuve et Tissot, le 24 novembre 1858, 

dans Choix de Textes, n. 350.
(31) Lettre au p. Baudrand, le 11 janvier 1850, dans Choix de 

Textes, n. 346.
(32) Lettre au p. Végreville, le 25 mars 1857, dans Choix de 

Textes, n. 268.
(33) Cf. CC 1, 3, 12,26,31,33,37, 71,75, 81.

110



IX

SE RENOUVELER DANS LE CHARISME 
D’EUGÈNE DE MAZENOD

1995

1995, l’année de la canonisation d’Eugène de Maze­
nod, notre Fondateur, marque l’histoire de la Congrégation. 
Elle marque aussi notre vie personnelle et collective. C’est 
dans ce but qu’a été décidée pour toute la Congrégation 
une année mazenodienne, du 21 mai 1995 au 21 mai 1996, 
fête liturgique d’Eugène de Mazenod.

La présente lettre, adressée normalement aux Oblats 
en formation première, est adressée cette année à tous les 
membres de la Congrégation. J’espère qu’elle stimulera non 
seulement les Oblats, mais tous ceux qui désirent partager 
le charisme du bienheureux Eugène. Ici, je veux non seule­
ment proposer un texte pour la lecture, la méditation et la 
prière faites personnellement, mais aussi mettre à la dispo­
sition des communautés un instrument d’échanges, d’éva­
luation et de discernement.

Le Fondateur fait partie de notre vie

Chaque Oblat puise dans le Fondateur l’esprit qui 
l’anime, trouve en lui un modèle de vie. De ce fait chacun de 
nous a une expérience du Fondateur, un regard personnel sur 
lui, trouve en lui une consonance avec sa propre vocation et 
ses propres aspirations. En fait, le Fondateur fait partie de 
notre vie et de notre expérience. Il n’est pas seulement un 
personnage historique que l’on connaît plus ou moins bien.

Certainement la connaissance objective du Fondateur, 
de sa spiritualité, de la compréhension du charisme est 

111



importante. La canonisation devrait être l’occasion de 
mieux le connaître, en profitant des nombreuses études et 
publications faites ces dernières années. Eugène de Maze- 
nod reste cependant une personne vivante avec laquelle on 
a des relations personnelles. Ayant vécu entre 1782 et 1861 
avec une existence riche en événements et en responsa­
bilités, son influence n’est pas due seulement à son oeuvre, 
à ses intuitions, à l’institut qu’il a fondé et au mouvement 
qu’il a créé dans l’Eglise. De par la communion des saints, il 
continue à avoir des relations avec nous et nous avec lui. Se 
souvenir de lui n’est donc pas suffisant. Il faut développer 
un rapport personnel et toujours plus intime avec lui. Pour 
cela je vous invite à fixer ensemble le regard sur le 
Fondateur. Sur sa trace et guidés par lui nous pourrons 
nous renouveler dans le charisme que l’Esprit a transmis à 
l’Eglise à travers lui.

1. Un saint à imiter

Eugène de Mazenod a été canonisé non pas parce que 
fondateur ou évêque ou parce qu’il a fait de grandes choses, 
mais parce qu’il a été un saint. C’est-à-dire qu’il a vécu de 
manière exemplaire en disciple du Christ selon sa vocation 
de chrétien, de prêtre, de religieux, de fondateur, de 
supérieur général et d’évêque. C’est justement parce qu’il a 
vécu selon un mode héroïque les vertus chrétiennes qu’il est 
présenté à toute l’Eglise comme un modèle à imiter.

Il n’est pas né saint, il l’est devenu progressivement 
sous la motion de la grâce divine à laquelle il a 
correspondu. Il l’est devenu avec son caractère humain bien 
caractéristique, qui était attirant pour certains et en 
éloignait d’autres. On peut dire aussi qu’il est devenu saint 
grâce à son caractère volontaire et en même temps malgré 
lui. il r est devenu aussi grâce à et malgré les événements 

112



qui ont accompagné sa vie. Le secret de la sainteté est dans 
sa relation avec le Christ auquel il s’est conformé toujours 
plus, dans son amour authentique de Dieu et du prochain, 
dans l’exercice des vertus chrétiennes, dans son zèle 
apostolique. Poussé par l’Esprit, il s’est conformé au Christ 
sauveur et évangélisateur, et il s’est mis inconditionnel­
lement au service de l’Eglise. Il est ainsi devenu progressi­
vement une merveille de l’action de Dieu et une réussite 
humaine grâce aussi à son engagement personnel.

Je me suis demandé quelles seraient les caractéristiques 
de sa sainteté qui pourraient nous interpeller et nous attirer, 
nous chrétiens de cette fin du second millénaire. J’en 
indique quelques-unes qui m’inspirent le plus.

Passionné de Jésus-Christ

Ce qui m’inspire avant tout, c’est sa relation avec le Christ, 
une relation fraîche et directe, personnelle et concrète. Ce 
n’était pas une relation stéréotypée, qui s’épuisait en 
exercices formels et sans vie. Jésus était une personne réelle 
qu’il rencontrait de tant de manières, surtout dans l’Eucha- 
ristie et dans son ministère de prêtre missionnaire. Il le 
rencontrait dans les personnes telles que les Oblats, les 
prêtres, les pauvres. Quelques expériences de type mystique 
l’ont marqué profondément. Mais tout aussi vraie et 
vivifiante était sa relation ordinaire avec le Christ à travers 
la prière et le ministère. Si pour lui le but de la mission était 
d’enseigner qui est le Christ, cela découle du fait que Jésus 
était pour lui une personne vivante avec laquelle il avait une 
expérience directe et qui était au centre de son existence. 
Le Christ n’était pas une simple vérité à faire accepter, mais 
une personne à connaître, à aimer, à qui confier sa vie, avec 
laquelle prendre les décisions, en présence de qui il faisait 
bon se tenir. De ce fait la liturgie était centrale, la 
méditation et particulièrement l’oraison constituaient un 

113



besoin. Comme évêque, après une journée chargée d’enga­
gements, il aimait passer une heure d’adoration devant le 
Christ eucharistique, là où il était exposé solennellement 
dans une des églises de son diocèse en rapide expansion.

Chercheur de la Volonté divine

C’est dans le Christ et à travers le Christ qu’il cherchait 
la volonté du Père et se laissait guider par l’Esprit. La 
Trinité, qu’il honorait et adorait dans les prières du matin et 
du soir, était l’horizon vers lequel il conduisait sa vie. Il le 
faisait avec un sens du concret, s’adaptant aux situations. 
C’est ainsi qu’il accepta de devenir prêtre, de commencer 
une communauté missionnaire, de devenir vicaire général, 
puis évêque. Il fut un homme de grands désirs, mais plus 
encore un homme qui fit des choix courageux après un 
discernement prudent mûri dans la prière et dans la foi. Il 
cherchait la gloire du Dieu vivant et vrai, acceptant les 
épreuves et les souffrances qui furent abondantes dans sa 
vie. Pour lui aussi, accepter la volonté de Dieu, spécia­
lement en certaines circonstances, ne fut ni automatique, ni 
facile. Ce fut la route de sa croissance chrétienne, souvent 
accompagnée de tournants imprévisibles, songeons à la 
période qui suivit son ordination épiscopale lorsqu’il fut 
poursuivi par le gouvernement français et se sentit 
abandonné par Rome.

Attentif aux besoins de salut des hommes

Ce fut un homme attentif aux autres, sensible à leurs 
besoins, prêt à intervenir pour les aider. Sa vocation 
missionnaire naît et se développe à partir des interpellations 
qui lui viennent des besoins de salut des hommes, perçus 
comme un appel du Sauveur. C’est ainsi que la présence des 
prisonniers de guerre à Aix l’a poussé à se mettre à leur 

114



service, l’état d’abandon de l’Eglise l’a décidé à entrer au 
séminaire, le besoin de réévangélisation des populations 
rurales l’a poussé à commencer une communauté 
missionnaire, les urgences missionnaires lui firent accepter 
des fondations dans les divers continents. Pour la même 
raison, jeune prêtre, il prêchait aux domestiques d’Aix; 
évêque, il s’entretenait avec le petit peuple du port de 
Marseille, il allait visiter les pauvres et les malades de sa 
ville, il gardait un contact régulier avec ses missionnaires. 
Tout cela se trouvait facilité par son caractère direct et par 
son expérience qui l’avait mis en contact avec les réfugiés et 
les émigrés en Italie, avec les paysans dans la propriété de sa 
mère à son retour en France, avec les pauvres de sa ville. 
Mais pour lui ce n’était pas simple philanthropie. L’amour 
pour les autres, surtout pour les plus petits et les pauvres, 
venait de la valeur de la personne rachetée et aimée par le 
Christ. Le salut des âmes devint toujours plus le moteur de 
son action apostolique et guida son sens missionnaire.

Inconditionnel de l’Eglise

La réponse à l’appel du Sauveur, perçu à travers les 
besoins de salut des hommes, fut d’abord un appel 
personnel. Mais très vite et de plus en plus la réponse 
devint ecclésiale, par la formation avec d’autres d’une 
communauté capable de répondre aux besoins, par la 
promotion de la collaboration avec les autres forces 
apostoliques, par l’intensification de la communion avec 
l’Eglise répandue dans le monde.

Rempli d’amour pour le Christ, Eugène fut un 
serviteur inconditionnel de l’Eglise . Pour lui, elle n’était 
pas seulement une institution, mais aussi et surtout le 
glorieux héritage conquis par le Christ au prix de son sang... 
l’épouse hien-aimée du Fils de Dieu... la mère appelant au 
secours. Comme il l’exprimait dans la Préface, ses 

115



motivations personnelles et celles de son Institut étaient 
intimement liées: la gloire de Dieu, un ardent amour pour 
l’Eglise et le salut des âmes. La gloire de Dieu et l’amour 
ardent pour le salut des âmes allaient de pair et exprimaient 
“le bien et le service de l’Eglise “. Certainement, il savait 
reconnaître les maux de l’Eglise de son temps et même les 
limites et les erreurs de ses ministres, mais en même temps, 
il reconnaissait sa dimension divine. Et pour l’Eglise , il a su 
travailler avec dévouement et souffrir avec dignité. Il la fit 
aussi connaître et aimer à ses Oblats et à ses diocésains, car 
on ne peut aimer le Christ sans aimer l’Eglise.

Pour répondre aux urgences du salut des âmes et du 
service de l’Eglise, Eugène a accepté, au prix de ses propres 
inclinations, des charges toujours plus pesantes: supérieur 
général, vicaire général, évêque auxiliaire, évêque de 
Marseille. Progressivement il comprit que le Maître de la 
vigne l’appelait à le servir à travers ces ministères. Dans 
ceux-ci il exerça les vertus de manière toujours plus 
héroïque. Ils furent son lieu d’entraînement pour se donner 
à Dieu et le chemin concret pour son chemin de sainteté.

Coeur grand comme le monde

Eugène regardait loin. Son horizon était vaste et son 
amour ouvert sur l’humanité. L’exil des premières années, 
les contacts avec les personnes et les peuples dans des villes 
cosmopolites comme Venise, Naples et Païenne, les lectures 
sur les missions dès son adolescence, les contacts avec la 
Curie romaine prisonnière à Paris pendant son séminaire, sa 
présence à Marseille devenu un port ouvert sur les autres 
continents, l’envoi de ses missionnaires dans d’autres pays, 
élargirent sans cesse ses horizons et lui ouvrirent le coeur. 
Aussi comme évêque, il fit passer chez ses fidèles l’intérêt 
pour les problèmes du monde et les besoins de l’Eglise. Un 
homme universel dans le sens plein du terme et un pasteur 

116



profondément ecclésial. Il écrivit des lettres pastorales non 
seulement sur la liturgie, la catéchèse et la prédication, voire 
sur l’emprisonnement du pape et les droits de l’Eglise , mais 
aussi sur la famine en Irlande, sur le mouvement anglican 
d’Oxford, l’ouverture à l’Afrique.

Caractère fort et droit

Sa personnalité nous le rend sympathique. Un homme 
direct et droit qui savait prendre position. On savait de quel 
côté il était et cependent sans entêtement. Il savait modifier 
ses positions, même si cela lui coûtait. C’est ainsi qu’il a 
accepté les diverses formes de gouvernement, se libérant de 
ses positions monarchistes légitimistes. Il accèpta aussi 
certaines décisions romaines avec lesquelles il n’était pas 
d’accord. Il le fit avec foi, après avoir exprimé son point de 
vue. Avec un effort qui dura plusieurs années, il trouva une 
unité toujours plus grande dans sa vie, entre son besoin 
contemplatif et son apostolat, entre ses exigences mystiques 
et son caractère actif, entre ses tâches de supérieur général 
et d’évêque.

Sources de sa spiritualité

Dans la formulation de sa spiritualité, il a subi 
l’influence de l’Ecole française durant son séminaire à Paris, 
ce qui lui fit acquérir une haute estime du sacerdoce et de ses 
exigences de sainteté. Il fut influencé aussi par la spiritualité 
ignatienne et celle de St Alphonse de Liguori. D’autres 
sources l’ont profondément marqué et de manière toujours 
plus décisive: l’Ecriture, la liturgie et la vie. Fidèle à la lecture 
quotidienne de la Bible, la Parole de Dieu a façonné sa vision 
de foi, sa prière et sa compréhension de l’évangélisation. Il en 
fut de même de la liturgie. La vie concrète avec tous ses défis 
humains et ecclésiaux fut pour lui, homme pratique et 

117



concret, une école constante et une source de croissance 
chrétienne et missionnaire. Il y eut en particulier quelques 
expériences spirituelles qui eurent sur lui une influence 
profonde, et parmi toutes l’expérience du Vendredi saint 
1807, qui peut être considérée comme sa deuxième con­
version, le fondement de toute sa spiritualité et le point focal 
de son expérience de foi. Une étude intégrale de ces sources 
pourrait nous révéler beaucoup de richesses.

Vers le Christ

La canonisation reconnaît le saint. Sa sainteté n’est 
cependant pas séparée de l’appel à être fondateur et père 
d’une grande famille. L’Esprit l’a préparé et conduit, pour 
qu’il soit modèle pour ceux qui partagent son charisme, 
lequel a en lui un prototype et pas seulement un initiateur 
et un maître. En tant que modèle de sainteté, Eugène nous 
renvoie au Christ, surtout dans son mystère de sauveur et 
dans son ministère d’évangélisateur. Sur l’exemple de 
Marie, il nous guide au Christ. Et ici s’enracine le caractère 
marial d’Eugène et du charisme oblat.

2. Un fondateur à suivre

Un fondateur n’est pas simple initiateur d’une oeuvre 
humaine. Sa personne et son oeuvre ne se comprennent 
pleinement que dans l’économie salvifique divine, guidée 
par l’Esprit Saint, le protagoniste de la vie et de la mission 
de l’Eglise (1). C’est l’Esprit qui suscite les fondateurs et à 
travers eux enrichit l’Eglise de familles religieuses. Ainsi, à 
travers Eugène de Mazenod il a suscité une Congrégation 
religieuse consacrée à l’évangélisation des pauvres. Par lui il 
a transmis à l’Eglise un charisme missionnaire, il a façonné 
un corps apostolique, le lançant sur les routes du monde.

118



En syntonie avec le Fondateur

Pour comprendre le charisme de son propre Institut, il 
faut comprendre le Fondateur et entrer en accord profond 
avec lui, avec son inspiration et son projet. C’est ainsi qu’on 
perçoit le don fait à travers lui à l’Eglise. Par Eugène de 
Mazenod, l’intervention divine a tracé sa route à travers la 
lecture des maux de l’Eglise et en particulier à travers la 
constatation de la perte de la foi dans de larges couches de 
la société. Devant de tels besoins, il s’est ému. Secoué par 
l’Esprit, il a rassemblé des compagnons pour donner avec 
eux une réponse évangélique à travers la réévangélisation 
des pauvres, surtout des campagnes.

En suivant le Christ Sauveur et évangélisateur

Pour une telle oeuvre d’évangélisation, le modèle, la 
source et le centre est Jésus Christ sauveur et évangélisateur, 
qui rassemble autour de lui des disciples pour les former et les 
envoyer. Le Christ Sauveur, c’est le point de vue sous lequel 
nous devons contempler notre divin Maître, écrivait-il au P. 
Tempier en juillet 1816. Cette intuition, enracinée dans son 
expérience du Vendredi saint, prit corps dans son chemin 
spirituel apostolique, en particulier dans la recherche d’une 
réponse pour porter secours à l’Eglise abandonnée. A partir 
de la perspective du Christ sauveur et évangélisateur, il donna 
leur poids aux diverses réalités: l’humanité, les pauvres, 
l’Eglise et la communauté. La vision du Christ sauveur qui 
appelle à lui les Oblats, afin qu’ils coopèrent avec lui au salut 
du monde par l’annonce de la Bonne Nouvelle, marque toute 
la spiritualité qu’il a vécue et transmise.

Les trois piliers de l’édifice oblat

En partant ce cette lecture évangélique, Eugène a 

119



formé sa Congrégation sur trois valeurs principales qui 
constituent les bases et les piliers de l’édifice: la mission 
d’évangéliser les pauvres, la vie communautaire, 
l’engagement de sanctification des membres eux-mêmes.

La priorité de l’évangélisation comme annonce dans 
son pays d’origine s’exprime dans la prédication des 
missions paroissiales qui se proposaient de réveiller la foi et 
de réanimer les communautés chrétiennes attiédies par les 
mouvements culturels et politiques récents. Dans les pays 
de mission, cette annonce avait pour but de transmettre la 
foi et de construire de nouvelles communautés chrétiennes. 
Cette évangélisation avait valeur prioritaire: elle naissait des 
urgences perçues et se proposait de rendre les destinataires 
d’abord des hommes, puis des chrétiens, et enfin des saints.

La communauté fut considérée dès le début comme 
essentielle, en se basant sur l’expérience et le modèle des 
apôtres. Elle fut de fait à l’origine de la croissance de 
l’institut. Une quarantaine de fondations nées en France à 
la même époque et avec les mêmes buts missionnaires ont 
disparu, pour plusieurs raisons: la faiblesse de la vie 
communautaire, un tri peu soigné des candidats, une 
formation insuffisante.

L’engagement pour la sainteté naissait d’exigences 
missionnaires, parce que l’annonce de l’Evangile exige des 
prédicateurs qui soient surtout des témoins. Le choix de la 
vie religieuse avec la pratique des voeux et avec ses exigen­
ces ascétiques en fut la conséquence naturelle.

Autres facettes du charisme

Le charisme oblat ne doit évidemment pas être réduit à 
ces caractéristiques, même si celles-ci constituent les piliers 
de la fondation et de la croissance de l’institut qui 
s’ensuivit. D’autres dimensions le caractérisent, telles que le 
choix des pauvres et des abandonnés, le caractère sacer­



dotal, la dévotion à Marie, l’amour pour l’Eglise , l’attention 
portée aux urgences pastorales, l’engagement pour la 
mission universelle, la proximité avec les gens, le courage 
apostolique, la radicalité de l’oblation, la charité fraternelle, 
le zèle apostolique, etc. Cette visée charismatique a été 
reproposée non sans lucidité par les nouvelles Constitutions 
préparées par une consultation de toute la Congrégation, 
votées à l’unanimité par le Chapitre de 1980 et approuvées 
par le St-Siège en 1982.

Rayonnement du charisme

Le charisme d’Eugène de Mazenod a été transmis à la 
Congrégation des Missionnaires Oblats de Marie Imma­
culée. Mais son rayonnement s’est élargi. Sous son influence 
sont nés des Congrégations religieuses, des Instituts sécu­
liers, des groupes de laïcs associés de diverses manières. 
Chaque groupe a développé certains aspects et a fait sa 
synthèse. On peut sans exagérer parler d’une constellation 
de charismes d’origine mazenodienne qui comporte une 
fécondité et une riche rayonnement.

3. Un maître à écouter

Le Concile et par la suite le Magistère nous invitent à 
nous renouveler dans l’esprit des Fondateurs. Le premier 
critère est certainement celui de se renouveler dans le Christ, 
auquel chaque fondateur renvoie et dont il révèle un aspect. 
Pour Eugène le Christ est le Fondateur même de l’institut, le 
modèle. Dans la première Règle, il écrivait: Quelle fin plus 
sublime que celle de leur Institut! Leur instituteur, c’est Jésus- 
Christ, le Fils de Dieu lui-même; leurs premiers pères, les 
Apôtres. Ils sont appelés à être les coopérateurs du Sauveur, les 
corédempteurs du genre humain.

121



D’autre part, il était conscient de son propre rôle non 
seulement au début de l’institut mais aussi pour en 
transmettre et interpréter l’esprit, les finalités missionnaires, 
les modalités du vivre-ensemble. Ecrivant au P. Honorât, il 
réprouvait certaines manières indépendantes de faire: 
blâmer cette faute est venu tout naturellement en fixant ma 
pensée sur des hommes que fai engendrés à la vie religieuse 
et qui passent des années entières sans me donner signe de vie 
et sans songer à puiser auprès de moi l’esprit qu’ils doivent 
reproduire, s’ils reconnaissent ma paternité et l’autorité que 
l’Eglise me donne sur eux (2).

Des textes inspirateurs

Eugène n’a pas laissé de traité de spiritualité. Homme 
pratique, il s’est laissé guider par l’Esprit selon les 
circonstances. Il est donc important de cueillir sa manière de 
faire les choix, de répondre aux défis, de traduire en 
pratique les intuitions. Il n’a pas manqué pourtant de 
donner des indications sur l’esprit de l’institut, en partant 
souvent des situations de la vie. Il s’agit de perles précieuses, 
d’intuitions fécondes, de semences transmetteuses de vie 
pour le charisme. Au-delà des recueils déjà faits, il me 
semble que certains textes ont une importance particulière. 
J’en ai choisi cinq que j’offre à votre méditation, comme un 
moyen pour pénétrer dans les intuitions du Fondateur et 
pour notre renouveau charismatique.

La Préface comme Magna Carta

Le texte le plus significatif est la Préface des Consti­
tutions et Règles. Ecrite comme Nota Bene dans les Règles 
primitives de 1818, elle a été légèrement modifiée et intro­
duite en 1825 comme Préface dans les premières Règles 
approuvées par le St-Siège. Dans la reformulation radicale des 

122



Constitutions faite par le Chapitre de 1966, elle a été con­
servée intégralement et présentée comme la Magna Carta 
inspiratrice du charisme oblat. De fait, non seulement elle 
rappelle la genèse historique de notre charisme, mais aussi la 
méthodologie pour sa réalisation.

Elle commence par un regard lucide et inspiré par la foi 
sur les besoins de l’Eglise . Ces besoins de salut constituent un 
appel qui touche Eugène et quelques prêtres et les pousse à 
répondre avec générosité par amour de l’Eglise. Le type de 
réponse est trouvé en regardant Jésus Christ lui-même 
contemplé comme Sauveur et imité comme évangélisateur. De 
même que le Christ a formé quelques disciples à son école et à 
son mode de vie pour ensuite les envoyer évangéliser le 
monde, ainsi ce groupe de prêtres veut se mettre à l’école de 
Jésus pour pouvoir évangéliser les populations abandonnées 
de la région. Ils suivent ainsi l’idéal des Apôtres appelés par 
Jésus à être avec lui et à être envoyés par lui (cf. Mc 3,14).

Dans ce texte apparaît:
a) la genèse du charisme oblat qui naît de l’émotion 

ressentie face aux besoins de salut des gens et aux maux de 
l’Église ;

b) la perspective christologique qui contemple le 
mystère du Christ sauveur et qui choisit le ministère du 
Christ évangélisateur, en suivant sa pédagogie de formation;

c) l’amour de l’Eglise contemplée comme mystère mais 
perçue comme abandonnée à cause de l’infidélité des 
chrétiens et de la tiédeur de ses ministres. En se mettant à 
son service, les Oblats adoptent une forme de ministère 
extraordinaire;

d) la communauté avec Jésus comme école de sainteté 
et de zèle apostolique;

e) les buts et les étapes de l’évangélisation elle-même: 
rendre les hommes raisonnables, puis chrétiens, enfin les 
aider à devenir des saints;

123



f) son contenu: enseigner qui est le Christ, les arracher 
à l’héritage du démon et leur montrer le chemin du ciel;

g) l’appel à la sainteté pour les missionnaires et pour 
les chrétiens eux-mêmes: travailler sérieusement à devenir 
des saints avec les exigences de la Kenosis;

h) le besoin de règles de vie qui réunissent tous les 
membres dans une pratique uniforme et dans un esprit 
commun (3).

Conditions de notre vocation

La radicalité de la mission oblate est bien décrite dans 
un texte de la Règle de 1853: Celui qui voudra être des nôtres 
devra brûler du désir de sa propre perfection, être, enflammé 
d’amour pour Notre Seigneur Jésus Christ et son Eglise, d’un 
zèle ardent pour le salut des âmes; avoir dégagé son coeur de 
toute affection déréglée aux choses de la terre et de tout 
attachement immodéré à ses parents et à sa patrie, n’avoir 
aucun désir de lucre, regarder plutôt les richesses comme de la 
houe pour mériter de posséder le Christ; avoir le désir de servir 
uniquement Dieu et son Eglise, soit dans les missions, soit dans 
les autres ministères de la Congrégation; enfin avoir la volonté 
ferme de persévérer jusqu’à la mort dans la fidélité et 
l’obéissance aux Règles de notre institut. (4)

La charité, pivot de notre vie

La charité entre nous et le zèle apostolique ont 
toujours été soulignés par Eugène. Que suffise ce texte écrit 
pour répondre à une situation particulière. En 1830, il avait 
visité la communauté de Notre-Dame du Laus. Il était resté 
attristé du manque de régularité qui s’y remarquait. Dans la 
lettre qui suivit, écrite de Fribourg, il revient sur ce thème 
et, rappelant l’observance de la Règle, il indique le principe 
unificateur de toute notre vie. Il faut qu’il y ait un esprit 

124



commun qui vivifie ce corps particulier. Lesprit du Bernardin 
n’est pas celui du Jésuite. Le nôtre aussi est à nous. Ceux qui 
ne l’ont pas saisi, faute d’avoir fait un bon noviciat, sont 
parmi nous comme des membres disloqués. Ils font souffrir 
tout le corps et ne sont pas eux-mêmes à leur aise. Il est 
indispensable qu’ils se mettent à leur place. Pour illustrer cet 
esprit, il parle de la charité, dans sa triple expression vers 
Dieu, vers les confrères et vers les autres. La charité est le 
pivot sur lequel roule toute notre existence. Celle que nous 
devons avoir pour Dieu nous a fait renoncer au monde et 
nous a voués à sa gloire par tous les sacrifices, fût-ce même 
celui de notre vie. (...) La charité pour le prochain fait encore 
une partie essentielle de notre esprit. Nous la pratiquons 
d’abord parmi nous en nous aimant comme des frères, en ne 
considérant notre Société que comme la famille la plus unie 
qui existe sur la terre, en nous réjouissant des vertus, des 
talents et des autres qualités que possèdent nos frères autant 
que si nous les possédions nous-mêmes, en supportant avec 
douceur les petits défauts que quelques-uns n’ont pas encore 
surmontés, en les couvrant du manteau de la plus sincère 
charité, etc., pour le reste des hommes, en ne nous 
considérant que comme les serviteurs du père de famille 
chargés de secourir, d’aider, de ramener ses enfants par le 
travail le plus assidu... (5)

Esprit d’oblation

Notre esprit d’oblation est bien indiqué entre autres 
dans une lettre de 1817 écrite de Paris à sa communauté: 
Nous sommes placés sur la terre, et particulièrement dans notre 
maison, pour nous sanctifier en nous entraidant par nos 
exemples, nos paroles et nos prières. Notre Seigneur Jésus Christ 
nous a laissé le soin de continuer le grand oeuvre de la 
rédemption des hommes. C’est uniquement vers ce but que 
doivent tendre tous nos efforts; tant que n’aurons pas employé

125



toute notre vie et donné tout notre sang pour y réussir, nous 
n avons rien à dire; à plus forte raison quand nous n avons 
encore donné que quelques gouttes de sueur et quelques minces 
fatigues. Cet esprit de dévouement total pour la gloire de Dieu, 
le service de l’Eglise et le salut des âmes, est l’esprit propre de 
notre Congrégation, petite, il est vrai, mais qui sera toujours 
puissante tant qu’elle sera sainte. Il faut que nos novices se 
remplissent bien de ces pensées, qu’ils les approfondissent, qu’ils 
les méditent souvent. Chaque Société dans l’Eglise a un esprit 
qui lui est propre; il est inspiré de Dieu selon les circonstances et 
les besoins des temps où il plaît à Dieu de susciter ces corps de 
réserve, ou, pour mieux dire, ces corps d’élite qui devancent le 
corps de l’armée dans la marche, qui la surpassent par la 
bravoure et qui remportent aussi de plus éclatantes victoires. (6)

Confirmation de Marie

Le dernier texte que je vous propose est du 15 août 
1822; écrit dans un moment d’épreuve, il met en relation la 
dévotion et l’apostolat marial du Fondateur et de la 
Congrégation avec la fécondité de notre famille. L’office vient 
de finir, très cher et très bon frère, le silence règne dans la 
maison, il n’est troublé que par le son d’une cloche lointaine 
qui annonce le départ de la grande procession. Content des 
hommages sincères que nous venons de rendre à notre bonne 
Mère, au pied de la belle statue que nous avons élevée à sa 
mémoire au milieu de notre église, je laisse à d’autres le soin de 
l’honorer par la pompe extérieure d’un cortège qui n’offrirait 
rien d’édifiant à ma piété peut-être trop exigeante. Ce temps 
doit être employé à m’entretenir avec vous, mon cher ami, dans 
les douces effusions de nos coeurs. Que ne puis-je vous 
communiquer tout ce que j’ai éprouvé de consolation dans ce 
beau jour consacré à Marie notre Reine!

Je n’avais pas senti depuis longtemps tant de bonheur à 
parler de ses grandeurs et à exciter les chrétiens à mettre en elle 

126



toute leur confiance, comme ce matin à l'instruction de la 
Congrégation fde la Jeunesse chrétienne d’AixJ (...) Je crois lui 
devoir un sentiment particulier que j’ai éprouvé aujourd’hui, je 
ne dis pas plus que jamais, mais certainement plus qu’à 
l’ordinaire. Je ne le définirai pas bien parce qu’il renferme 
plusieurs choses qui se rapportent pourtant à un seul objet, 
notre chère Société. Il me semblait voir, toucher du doigt, quelle 
renfermait le germe de très grandes vertus, quelle pourrait 
opérer un bien infini; je la trouvais bonne, tout me plaisait en 
elle, je chérissais ses règles, ses statuts; son ministère me 
semblait sublime, comme il l’est en effet. Je trouvais en son sein 
des moyens de salut assurés, infaillibles même, de la manière 
qu’ils se présentaient à moi. Un seul sujet de douleur venait 
tempérer et presque amortir entièrement la joie à laquelle je me 
serais volontiers laissé transporter, c’était moi. (7)

Signification des Constitutions et Règles

En plus de ces textes, j’attire encore une fois l’attention 
sur les Constitutions et Règles qui reflètent excellemment le 
charisme du bienheureux Eugène avec un langage adapté à 
nos jours. La canonisation du Fondateur doit être 
l’occasion de les redécouvrir, de les reméditer et de les 
prier. A leur propos, je reprends ce que le Fondateur 
écrivait aux Oblats, après la dernière révision et 
l’approbation pontificale, le 2 août 1853: Je voudrais, mes 
très chers fils, résumer mes conseils par une seule recom­
mandation: Lisez et méditez vos saintes Règles. Là se trouve 
le secret de votre perfection: elles embrassent tout ce qui doit 
vous conduire à Dieu. (...) Lisez, méditez et observez vos 
Règles, et vous deviendrez de vrais saints, vous édifierez 
l’Eglise, vous honorerez votre vocation, et vous attirerez des 
grâces de conversion sur les âmes que vous évangéliserez, 
ainsi que toute sorte de bénédictions sur la Congrégation votre 
mère, et sur ses membres qui sont vos frères. Lisez, méditez, 

127



observez fidèlement vos Règles, et vous mourrez dans la paix 
du Seigneur, assurés de la récompense promise de Dieu à celui 
qui persévérera jusqu à la fin dans l’accomplissement de ses 
devoirs. (8).

4. Un père à aimer

Normalement, les fondateurs se considèrent pères ou 
mères des membres de l’institut fondés par eux. Ce 
sentiment se trouve très marqué chez Eugène de Mazenod, 
au point de constituer un “exemple emblématique” (9). 
Cette attitude se relie à une caractéristique du charisme 
oblat, la charité fraternelle (10).

Eugène en a eu conscience très rapidement. Dans ses 
notes de retraite de 1824, il écrivait: Je puis bien dire de ces 
chers enfants comme la mère des Macchabées que j’ignore 
comment ils ont été formés dans mon sein (11). Peu d’années 
plus tard, il écrivait: Je suis père et quel père\ (12). Dans sa 
correspondance des années 50 cette affirmation revient 
comme un refrain.

Réciprocité d’amour

C’était une paternité qui lui venait de son charisme de 
Fondateur: Dieu, en me prédestinant à être le père d’une 
famille nombreuse dans l’Eglise ... (13). Elle entraînait un 
amour profond envers ses Oblats: J’aime mes fils incom­
parablement plus qu’aucune créature humaine ne pourrait les 
aimer... C’est sans doute à raison de la position où (Dieu) a 
daigné me placer dans l’Eglise (14). Il y a là un don particulier 
dont il remercie Dieu, cette expansion d’amour qui m’est 
propre et qui se répand sur chacun d’eux sans détriment pour 
d’autres, comme il en est, si j’ose dire, de l’amour de Dieu pour 

128



les hommes (15). Il est convaincu que cette relation d’amour 
entre lui et les Oblats ne se trouve pas dans les autres familles 
religieuses. J’ai vu beaucoup d’ordres religieux, je suis en 
rapport très intime avec les plus réguliers. Eh bien! j’ai reconnu 
parmi eux, indépendamment de leurs vertus, un grand esprit de 
corps; mais cet amour plus que paternel du chef pour les 
membres de la famille, mais cette correspondance cordiale des 
membres pour leur chef qui établissent entre eux des rapports 
qui partent du coeur, et qui forment entre nous de vrais liens de 
père à fils, de fils à père, cela je ne l’ai rencontré nulle part, j’en 
ai toujours remercié Dieu comme d’un don particulier qu’il a 
daigné m’accorder... Je dis que c’est ce sentiment que je connais 
venir de celui qui est la Source de toute charité, qui a provoqué 
dans les coeurs de mes enfants cette réciprocité d’amour qui 
forme le caractère distinctif de notre bien-aimée famille (16).

Communion avec le Fondateur

La mort ne met pas fin à cette relation de paternité. La 
canonisation confirme qu’Eugène partage la gloire des 
saints et donc sa communion aussi avec nous. En 1828, 
après la mort récente de quelques Oblats, il écrivait au P. 
Courtès: Nous tenons à eux par les liens d’une charité 
particulière, ils sont encore nos frères, et nous sommes les 
leurs; ils habitent notre maison-mère, notre chef-lieu; leurs 
prières, l’amour qu’ils conservent pour nous, nous attireront 
un jour à eux pour habiter avec eux le lieu de notre repos 
(17). Le Fondateur nous est présent parce qu’il est auprès 
de Dieu. Il continue à nous aimer et il attend non seulement 
un amour fraternel entre nous mais aussi un amour filial à 
son égard. C’est cet amour qui nous fera comprendre son 
inspiration initiale et partager ses attitudes pour vivre son 
charisme dans l’aujourd’hui de l’Eglise et qui nous mettra 
en syntonie avec son esprit.

129



5. Un intercesseur à invoquer

Depuis le temps où le Seigneur l’a appelé à lui le 21 
mai 1861, le bienheureux Eugène n’a pas transmis de 
nouvelles consignes, il ne réagit plus en paroles aux 
situations nouvelles et à nos choix. Mais dans son amour de 
père et en sa qualité de saint il peut intercéder pour nous 
auprès du Seigneur. Les grâces et les miracles accordés par 
son intercession sont un exemple de sa disponibilité. Je 
crois qu’il doit être particulièrement disponible à intercéder 
pour le renouveau des Oblats, pour une plus grande qualité 
missionnaire de la Congrégation, pour la grâce de nouvelles 
et authentiques vocations, pour une formation adéquate 
d’apôtres pleins de zèle. Ces intentions lui tenaient à coeur.

Partager sa prière

Au ciel il intercède pour les siens comme il le faisait 
devant le saint Sacrement. Il écrivait au P. Lacombe: Vous 
ne sauriez croire combien je me préoccupe devant Dieu de nos 
chers missionnaires de la Rivière-Rouge. Je ri ai que ce moyen 
pour me rapprocher d’eux. Là, en présence de Jésus-Christ 
devant le Très-Saint Sacrement, il semble que je vous vois, 
que je vous touche. Il doit arriver souvent que de votre côté 
vous êtes en sa présence. C’est alors que nous nous ren­
controns dans ce centre vivant qui nous sert de commu­
nication. Et vos souffrances et vos travaux si pénibles, croyez- 
vous qu’ils ne fassent pas le sujet fréquent de mes 
conversations et de mon admiration? (18). Comme alors 
durant sa vie terrestre, son intercession exige une présence 
réciproque et une communion dans le Seigneur.

Nous pouvons prier avec lui et non seulement nous 
tourner vers lui comme notre intercesseur. Le bienheureux 
Eugène nous a laissé quelques prières qu’il avait composées 
et dont il s’est servi. Je vous en propose deux, la première, 

130



composée avant son ordination, dans laquelle il demande 
de pouvoir aimer le Christ, et l’autre où il demande la 
persévérance dans la vocation oblate. Nous pourrons nous 
en servir pour pouvoir être renouvelés dans son esprit, et 
prier avec lui, en nous servant des mêmes formules.

Prière pour aimer le Christ:

Mon Dieu, redoublez, triplez, centuplez mes forces, que 
je vous aime, non pas seulement autant que je puis vous 
aimer, ce riest rien, mais que je vous aime autant que vous 
ont aimé les saints, autant que vous aimait et que vous aime 
votre très sainte Mère. Mon Dieu, ce n’est pas assez, et 
pourquoi ne voudrais-je pas vous aimer autant que vous vous 
aimez vous-même? Cela est impossible, je le sais, mais le 
désir rien est pas impossible, puisque je le forme dans toute la 
sincérité de mon coeur, de toute mon âme. Oui, mon Dieu, je 
voudrais vous aimer autant que vous vous aimez vous- 
même. (19).

Prière pour persévérer dans la vocation oblate:

Dieu tout-puissant et éternel, vous avez daigné m'appeler, 
sans aucun mérite de ma part, mais par l’effet de votre seule 
miséricorde, à faire partie de la Congrégation de l’immaculée 
Vierge Marie.

Je vous en supplie humblement, par les mérites et le sang 
précieux de notre Sauveur, par l’intercession de la bienheureuse 
Marie conçue sans péché et de mes autres saints patrons, 
accordez-moi la grâce d’être fidèle à cette sainte vocation.

Qu’aucun effort de l’ennemi ne l’affaiblisse, que la chair 
ne la corrompe, que l’amour de mes parents et les conseils des 
miens ne m’en détournent; que la crainte des difficultés ne 
me retienne de la suivre, que la vanité du monde ne m’en 

131



écarte, que la perversion de la société ne la trouble, que mes 
propres passions ne l’entravent, que l’épreuve ne la brise, que 
la tentation du diable ne l’égare.

Et puisque vous m’avez donné la grâce de vouloir, 
donnez-moi celle de pouvoir, et de réaliser cet idéal de la 
façon qu’il vous plaira.

Donnez-moi en particulier, ô Dieu très bon, les disposi­
tions requises dans ce but, une confiance filiale à l’égard de 
mes pères spirituels, afin que, jusqu’à une fin bienheureuse, 
pour mon salut, pour celui des âmes des autres et surtout pour 
votre gloire, je puisse travailler sans défaillance. Amen. (20)

6. Nous renouveler dans le charisme

La réflexion théologique et le magistère lui-même des 
dernières années se servent du terme charisme pour 
indiquer la vie consacrée en général et encore plus ses 
diverses formes. Il a été utilisé comme catégorie privilégiée 
par le Congrès de l’Union des Supérieurs généraux qui s’est 
tenu à Rome en novembre 1993. On parle ainsi du charisme 
du fondateur, transmis à l’institut.

Caractéristiques d’un charisme

Le mot charisme appliqué à une forme particulière de 
vie consacrée indique en particulier quatre aspects:

a) un aspect trinitaire qui souligne le rapport initial et 
constant avec l’Esprit, duquel procède tout don; la 
configuration au Christ, expérimenté et exprimé selon un 
de ses mystères ou/et un ministère; un rapport avec le Père 
de qui on perçoit et on vit l’amour pour l’humanité.

b) un aspect ecclésiologique, c’est-à-dire un rapport pri­
vilégié avec l’Eglise, pour l’édification de qui tout don est 
donné.

132



c) un aspect intrinsèque unifiant les diverses dimensions 
du charisme lui-même, qui sont interdépendantes et qui 
comprennent les valeurs essentielles, le sens et les choix de la 
mission, l’esprit de l’être-ensemble, les chemins de la 
formation, etc.

d) un rapport de continuité avec le fondateur. Le 
charisme des fondateurs se révèle comme une “expérience de 
l’Esprit”, transmise à leurs disciples, pour être vécue par ceux- 
ci, gardée, approfondie, développée constamment en harmonie 
avec le Corps du Christ en croissance perpétuelle. (21)

Le charisme n’est pas une notion qui se construit avec le 
jeu de concepts et d’élucubrations. Ce n’est pas non plus un 
objet ou un bien immobile qui se transmet automatiquement 
ou par droit acquis. C’est un don de l’Esprit et une 
expérience vivante du Christ, quelque chose d’essentiel et de 
vital. On peut le déformer, l’affaiblir et même le perdre pour 
divers motifs, mais surtout en perdant le contact avec la 
source même qu’est l’Esprit de Dieu et avec l’affaiblissement 
de l’expérience du Christ.

Conditions pour nous renouveler dans le charisme

Je me suis demandé quelles seraient les conditions 
pour que le charisme puisse être vécu, gardé, approfondi et 
constamment développé. Celles qui suivent me semblent les 
conditions les plus importantes.

- Disponibilité à l’Esprit
La première condition est la disponibilité à l’Esprit 

non seulement à travers la prière de supplication, mais aussi 
à travers des attitudes intérieures qui permettent à l’Esprit 
de se manifester et à travers des manières de faire qui lui 
permettent d’agir, telles que le discernement.

- Relation avec le Christ
Il faut constamment approfondir notre relation 

personnelle et communautaire au Christ, à travers une: 

133



connaissance toujours plus complète de lui, une 
identification toujours plus grande, de manière à le laisser 
vivre en nous et opérer à travers nous (cf C 2). La fidélité 
active à nos voeux en est la voie privilégiée et inéluctable. 
Cela nous conduira à une expérience progressive et 
transformante du Christ contemplé dans son mystère de 
sauveur et imité dans son ministère d’évangélisateur.

- En profonde communion de projet et de choix avec 
le Fondateur

L’amour, la connaissance et la dévotion au Fondateur 
créent une réelle communion avec lui, de manière à 
comprendre et à suivre son chemin spirituel et apostolique, 
en nous rendant aptes et disponibles à l’action de l’Esprit. 
L’Esprit a en fait agi en lui, en suscitant non seulement les 
intuitions et les initiatives initiales, mais aussi en faisant 
évoluer l’oeuvre en réponse aux nouveaux défis. Cette 
pédagogie des débuts peut enseigner à affronter les 
nouveaux virages à entreprendre. En particulier, appli­
quons-nous à vivre les dimensions du charisme 
mazenodien, qui demeurent claires et actuelles. Il nous faut 
en particulier vivre avec zèle et créativité la mission de 
réévangéliser les “chrétiens dégénérés” et porter la Bonne 
Nouvelle aux “non-chrétiens” selon le parcours du Fon­
dateur lui-même, bien exprimé par les Constitutions (22). 
Je pense que toute unité oblate à l’occasion de la 
canonisation devrait développer des formes d’évangéli­
sation hors de l’ordinaire sur le type des missions popu­
laires. Ce ministère manifeste son efficacité là où on a le 
courage de se rendre disponible et de l’adapter aux besoins 
réels.

- En Eglise
Il faut une profonde harmonie avec l’Eglise, corps 

mystique du Christ en croissance. Ce qui signifie commu­
nion avec le Peuple de Dieu et ses pasteurs et cela implique 
d’assumer dans la mission spécifique les nouvelles sensi­

134



bilités et les orientations pastorales, comme la place du 
laïcat, le dialogue interreligieux, l’oecuménisme, la justice et 
de la promotion humaine, toutes choses à quoi on était peu 
sensible lors de la fondation. Cela signifie aussi s’appliquer 
avec une ardeur nouvelle et avec créativité aux nouveaux 
défis proposés par le magistère, tels que la nouvelle 
évangélisation et la mission ad gentes, qui faisaient partie 
des intuitions et des priorités du Fondateur. Notre réponse 
à ce double défi sera une bouffée d’oxygène pour la vie du 
charisme.

- En communauté
La communauté est le lieu dans lequel on comprend et 

on vit le charisme. Il lui est en fait confié à ses différents 
niveaux. Pour cela les Oblats doivent développer une vie 
communautaire qui soit vraiment chrétienne et vraiment 
oblate, dans la foi et la charité. Les orientations des 
Constitutions et des derniers Chapitres sont très claires, 
mais on doit les traduire en pratique.

- Interpellés par les besoins de salut
L’attention aux besoins de salut de son propre milieu 

et du monde réveille en nous l’appel du Christ et dynamise 
le charisme (cf. C 1). Il faut une attention aux signes des 
temps pour en lire les appels évangéliques selon la nature 
de notre charisme et pouvoir ainsi répondre aux urgences. 
Devant la lecture de ces signes et des besoins, il faut se 
laisser toucher comme les premiers Oblats, et trouver 
l’audace pour une réponse effective.

- Comme Marie
Pour vivre abondamment le charisme oblat, il faut 

ensuite ne pas omettre la nuance mariale, caractérisée par 
l’humilité et la reconnaissance. Nous vanter nous place hors 
de la route. Demeurons toujours la “parva Congregatio” 
des débuts. Cela nous permet d’être naturalisés parmi les 
pauvres et les petits (cf. C 8). Comme Marie devant les 
merveilles dont nous sommes témoins dans la Congréga­

135



tion, nous devons reconnaître qu’elles sont fruit de la bonté 
de Dieu. C’est cette confiance dans le Seigneur qui nous 
rendra audacieux dans la réponse aux nouveaux défis et 
dans la mise en oeuvre de nouveaux chemins (cf. C 9). Il 
faut surtout comme Marie accueillir constamment le Christ 
dans les péripéties de notre vie pour le donner de façon 
évangélique au monde d’aujourd’hui auquel nous sommes 
envoyés (cf. C 10).

Conclusion

Le charisme demeure un don à accueillir et à faire 
fructifier. Il est une grâce à demander. Comme les Apôtres 
après l’Ascension du Christ, l’Eglise doit se réunir dans le 
Cénacle ‘avec Marie la Mère de Jésus’ pour implorer l’Esprit et 
obtenir force et courage pour accomplir le mandat missionnaire. 
Nous aussi, bien plus que les Apôtres, nous avons besoin d’être 
transformés et conduits par l’Esprit (23). Dans cette prière 
d’invocation de l’Esprit Saint s’unissent à nous les Oblats du 
ciel et en particulier Eugène de Mazenod, qu’avec toute 
l’Eglise nous vénérons comme saint et notre intercesseur.

Notes

(1) Cf. Avant-Propos des Constitutions et Règles, Rome 1992.
(2) Lettre au P. Honorât, le 2 septembre 1851, dans Ecrits oblats I, 

t. 2. p. 25.
(3) Constitutions et Règles. Préface.
(4) Constitutions et Règles 1853, Chapitre 3, XIX.
(5) Lettre au P Guibert, le 29 juillet 1830, dans Écrits oblats I, t. 

7, pp. 206-207.
(6) Lettre au P. Tempier, le 22 août 1817, dans Écrits oblats I, t. 6, 

p. 38.
(7) Lettre au P. Tempier, le 15 août 1822, dans Écrits oblats I, t. 6, 

pp. 98-99.

136



(8) Lettre circulaire du 2 août 1853, dans Écrits oblats I, t, 12, pp. 
183-184.

(9) F Ciardi, o.m.i., I Fondatori, uomini dello Spirito, Città nuova 
1982, p. 346.

(10) Cf. plus haut, chapitre VI, pp. 90 et ss.
(11) Notes de retraite 1824, dans Écrits oblats I, t. 15, p. 205.
(12) Lettre au P. Mille, le 25 janvier 1831, dans Écrits oblats I, t. 8, 

P- 12.
(13) Lettre au P. Baret, le 4 janvier 1856, dans Écrits oblats I, t. 12, 

p. L
(14) Lettre au P. Mouchette, le 24 avril 1855, dans Ecrits oblats I, 

t. 11. p. 266.
(15) Lettre au P. Mouchette, le 2 décembre 1854, dans Écrits 

oblats I, t. 11, p. 254.
(16) Ibid; p. 253-254.
(17) Lettre au P. Courtès, le 22 juillet 1828, dans Écrits oblats I, t. 

7,p. 167.
(18) Lettre au P. Lacombe, le 6 mars 1857, dans Écrits oblats I, t. 

2,p. 148.
(19) Retraite 1-11 décembre 1811, dans Écrits oblats I, t. 14, p. 

254. Reprise dans le manuel La prière oblate, p. 77.
(20) Manuel La prière oblate, pp. 77-78..
(21) Mutuae relationes, n. 11
(22) Cf. CC 5 et 7
(24) Redemptoris missio, n. 92.

137



X

VTE4 CONSECRATA ET LES OBLATS 
1997

La dixième lettre que je vous adresse, à vous, Oblats en 
formation première est consacrée à un document récent qui 
nous concerne tous de près. Il s’agit de l’exhortation 
apostolique post-synodale Vita Consecrata du Saint-Père 
Jean-Paul TT, qui est adressée à toute l’Eglise et en 
particulier aux personnes consacrées. Elle porte la date du 
25 mars 1996.

Ce document est le résultat des échanges et des 
réflexions de l’Eglise à l’occasion du Synode des Evêques 
sur la vie consacrée, qui s’est tenu en octobre 1994. En tant 
que secrétaire spécial de cette Assemblée synodale des 
Evêques, je reconnais la fidélité non seulement aux 
Propositions finales, mais aussi aux travaux des groupes 
linguistiques et aux interventions les plus significatives du 
Synode; il reflète aussi la réflexion préparatoire dont 
quelques congrès internationaux furent le point culminant. 
Ce document est complémentaire des exhortations post­
synodales précédentes, Christifideles Laici sur la vocation et 
la mission des laïcs dans l’Eglise et dans le monde (1988) et 
Pastores dabo vobis sur la formation des prêtres dans la 
situation actuelle (1992). Avec ces trois documents 
s’explicite l’identité des divers états de vie, leur mission et 
leur vocation spécifique dans l’Eglise (cf. VC 4, 16, 31,32).

Par cette lettre je vous invite aujourd’hui à étudier 
cette exhortation, pour mieux comprendre notre vie 
religieuse apostolique (cf. VC 9), qui est une des multiples 
formes de la vie consacrée (cf. VC 4-12, 32). Afin de 
faciliter cette méditation personnelle et communautaire, 

138



après quatre rappels généraux, je soulignerai certaines 
consonances du document avec la tradition oblate.

I - Aspects generaux

L’exhortation apostolique est un traité sur la Vie 
consacrée. Il ne faut donc pas s’étonner de sa longueur. 
Après une introduction qui décrit les formes et catégories 
variées de la vie consacrée, le premier chapitre en rappelle et 
en développe les sources christologiques et trinitaires, le 
second traite de la vie consacrée comme signe de communion 
dans l’Eglise particulièrement à travers la vie fraternelle, le 
troisième en développe la dimension missionnaire. Est ainsi 
retenue une division désormais classique, décrivant l’identité 
chrétienne comme mystère, communion et mission, déjà 
développée dans Christifideles Laid.

Perspective trinitaire

Suivre le Christ de près et de manière radicale constitue 
le cœur de la vie consacrée. La théologie l’avait toujours 
souligné. Ce qui dans ce document est plus original est son 
fondement trinitaire, grâce auquel la vie consacrée devient 
confessio Trinitatis, comme s’intitule le premier chapitre. Le 
Concile Vatican II avait indiqué la vie trinitaitre comme 
fondement de la vie de l’Eglise (cf. LG 1-9) et comme source 
de la mission (cf. AG 1-5). Maintenant cette exhortation 
postsynodale situe la vie consacrée dans le contexte de la 
Trinité même, complétant ainsi la réflexion théologique du 
Concile et l’appliquant à un état particulier de la vie chré­
tienne. La communion trinitaire est évoquée non seulement 
en rapport à la vie consacrée en général (cf. VC 17-21), mais 
aussi relation avec chaque charisme spécifique (cf. VC 36). 
Les conseils évangéliques sont un don de la Trinité et un reflet 

139



de la vie trinitaire selon l’expérience même de Jésus Christ (cf. 
VC 20-21)). La vie consacrée imite de plus près et représente 
continuellement dans l’Eglise, grâce à l’élan donné par l’Esprit 
Saint, la forme de vie que Jésus, premier consacré et premier 
missionnaire du Père pour son Royaume, a embrassée et 
proposée aux disciples qui le suivaient... La vie consacrée 
constitue en vérité une mémoire vivante du mode d’existence et 
d’action de Jésus comme Verbe incarné par rapport à son Père et 
à ses frères (VC 22). La perspective trinitaire par conséquent 
met en relief la communion et la charité, comme principe 
d’animation, fondement et modalité des rapports mutuels (cf. 
VC 41-42, 47, 49-51) et de de la mission dans le monde (cf. 
VC24,72,75).

Au coeur de l’Eglise

La vie consacrée, dans l’Eglise, n’est pas une réalité 
isolée et marginale. Elle est placée au cœur même de l’Eglise... 
Elle appartient à sa vie, à sa sainteté et à sa mission (VC 3). En 
référence à la Constitution conciliaire (cf. LG 44), il est 
souligné que la profession des conseils évangéliques appartient 
indiscutablement à la vie et à la sainteté de l’Eglise (cf. VC 
29). Cela signifie que la vie consacrée, présente dès les origines, 
ne pourra jamais faire défaut à l’Eglise, en tant qu élément 
constituant et irremplaçable qui en exprime la nature même. 
C’est évident du seul fait que la profession des conseils 
évangéliques est intimement liée au mystère du Christ, car elle 
a pour mission de rendre présente en quelque sorte la forme de 
vie que le Christ a choisie, en montrant quelle est une valeur 
absolue et eschatologique (...) La conception d’une Eglise 
composée uniquement de ministres sacrés et de laïcs ne 
correspond pas aux intentions de son divin fondateur telles 
quelles apparaissent dans les Evangiles et les autres écrits du 
Nouveau testament (VC 29; cf. 63, 105). Ce qui signifie que 
la vie consacrée est une structure essentielle de l’Eglise.

140



La vie consacrée est un des trois états de vie dans 
l’Eglise. Même si ces différentes catégories sont la manifestation 
de l’unique mystère du Christ, les laïcs ont comme caractéristi­
que propre, mais non exclusive, la sécularité, les pasteurs, la 
charge du ministère, les consacrés, la conformation spéciale au 
Christ chaste, pauvre et obéissant. (VC 31; cf. 16). Au cours de 
ces dernières années, il a paru nécessaire de mieux expliquer 
l’identité des différents états de vie, leur vocation et leur mission 
spécifique dans l’Eglise. (...) Ceux-ci seront d’autant plus utiles à 
l’Eglise et à sa mission que l’on respectera davantage leur 
identité (VC 4, 5). La communion avec les autres se réalise 
aussi bien dans le partage de ce qui est commun que de ce qui 
est spécifiquement divers (cf. VC 30-33,50-51,54-56,74).

La vie consacrée est un don de Dieu fait à l’Eglise (cf. 
VC 3, 105). Le peuple chrétien continue de compter sur elle (cf. 
VC 3). La vie de l’Eglise et la société elle-même ont besoin de 
personnes capables de se consacrer totalement à Dieu et aux 
autres pour l’amour de Dieu. L’Eglise ne peut absolument pas 
renoncer à la vie consacrée, parce que celle-ci exprime de ma­
nière éloquente son intime nature sponsale. En elle l’annonce 
de l’Evangile au monde entier trouve un nouvel élan et une 
énergie nouvelle (VC 105). C’est pour cela que l’Eglise veut 
engager tous ses membres à la soutenir (cf. VC 3, 13, 69, 106- 
108). Mais les premiers acteurs de son renouveau, de son 
rayonnement, de sa croissance en nombre et de sa diffusion 
sont les personnes consacrées elles-mêmes (cf. VC 13, 109- 
110). L’Eglise fait confiance à leur réponse généreuse (cf. VC 
3, 29, 40, 63) et à la force de l’Esprit qui reste toujours 
l’inspirateur et le soutien de la vie consacrée dans l’Eglise (cf. 
VC5,19).

En pèlerinage dans l’histoire

La vie consacrée chemine dans l’histoire, elle prend 
forme selon les exigences et les changements des temps, elle 

141



subit les contrecoups des événements humains. Le 
cheminement dans l’histoire explique en partie aussi que les 
formes de Vie consacrée se sont multipliées et que les 
Instituts sont très nombreux. Comment ne pas faire mémoire 
avec reconnaissance envers l’Esprit de l’abondance des formes 
historiques de vie consacrée suscitées par Lui et présentes 
aujourd’hui dans le tissu ecclésial? (VC 5). Dans cette 
perspective commune à toute la vie consacrée, on peut 
distinguer des voies différentes mais complémentaires”(VC 32) 
qui manifestent des aspects du mystère et du ministère de 
Jésus Christ. Si aucun des Instituts ne peut prétendre à la 
pérennité, la vie consacrée n’en continuera pas moins à nourrir 
parmi les fidèles la réponse de l’amour envers Dieu et envers 
les frères. Pour cela il est nécessaire de distinguer entre le 
destin historique d’un Institut déterminé ou d’une forme de vie 
consacrée et la mission ecclésiale de la vie consacrée comme 
telle. Le premier peut se transformer à cause des changements 
dûs aux circonstance, la seconde est appelée à durer (VC 63).

Les difficultés que rencontrent actuellement un certain 
nombre d’instituts dans plusieurs régions du monde ne 
doivent pas amener à mettre en doute le fait que la profession 
des conseils évangéliques est une partie intégrante de la vie de 
l’Eglise, à laquelle elle donne un élan précieux pour une 
cohérence évangélique toujours plus grande. Dans l’histoire 
on pourra rencontrer par la suite des formes différentes, mais 
sans changement de la nature d’un choix qui s’exprime dans 
le radicalisme du don de soi par amour du Seigneur Jésus et, 
en lui, de chaque membre de la famille humaine (VC 3). 
Parmi les problèmes actuels évoqués par l’exhortation, on 
constate la diminution des vocations dans certains pays et 
une augmentation en d’autres, parfois dépourvus de 
structures et de moyens (cf. VC 2, 3, 64), la disparition 
probable d’instituts dont l’apport à la vie de l’Eglise a été 
important (cf. VC 63), le nombre considérable d’anciens 
dans certaines zones (cf. VC 44), le besoin de réorganiser 



les œuvres et d’aboutir à des choix qui soient des réponses 
aux défis d’aujourd’hui (cf. VC 63 , 73 , 81, 87), les 
tentations et les défis du monde actuel (cf. VC 38). Tout 
cela ne doit pas être cause de découragement, mais de 
fidélité créatrice et porteuse de renouveau.

Fidélité créatrice au charisme fondateur

Ces dernières années, pour indiquer la particularité et 
l’identité des diverses formes de vie consacrée, on se sert de la 
catégorie théologique de charisme (cf. VC 32,36,37, 48). Par 
ce terme se trouve désignée l’intégralité des aspects d’une 
“famille de consacrés” particulière, tels que le type de spiri­
tualité, de vie fraternelle, de contribution missionnaire, etc. 
On parle parfois de caractère propre (cf. VC 48, 52), de 
nature propre de l’institut (cf. VC 45), d’esprit spécial (cf. VC 
48). Celui-ci peut être partagé avec les laïcs (cf. VC 54-56).

Les membres d’un Institut doivent être fidèles à son 
charisme propre, car celui-ci est don transmis pour le bien de 
l’Eglise. Il est avant tout demandé d’être fidèle au charisme 
fondateur et au patrimoine spirituel ensuite constitué dans 
chaque Institut. Cette fidélité à l’inspiration des fondateurs et 
des fondatrices, don de l’Esprit Saint, permet précisément de 
retrouver et de revivre avec ferveur les éléments essentiels de la 
vie consacrée (VC 36). Les Instituts sont donc invités à 
retrouver avec courage l’esprit entreprenant, l’inventivité et la 
sainteté des fondateurs et des fondatrices, en réponse aux 
‘signes des temps’ qui apparaissent dans le monde actuel. Il 
s’agit là surtout d’un appel à persévérer sur la voie de la 
sainteté, à travers les difficultés matérielles et spirituelles 
rencontrées dans les vicissitudes quotidiennes, mais c’est aussi 
un appel à acquérir une bonne compétence dans son travail et à 
garder une fidélité dynamique dans sa mission, en adaptant 
lorsque c’est nécessaire les modalités aux situations nouvelles 
et aux besoins différents, en pleine docilité à l’inspiration 

143



divine et au discernement ecclésial. En tout cas, il faut rester 
fermement convaincu que chercher à se conformer toujours 
plus pleinement au Seigneur, c’est la condition d’authenticité 
de tout renouveau qui veut rester fidèle à l’inspiration des 
origines (VC 37).

Cette fidélité créatrice doit être conservée par 
l’institut, mais elle doit être aussi poursuivie et relancée par 
chaque membre dans les différentes phases de sa vie (cf. VC 
70), en assurant la progression des diverses dimensions de 
son existence, y compris la dimension charismatique. Du 
point de vue du charisme enfin, les autres exigences se 
trouvent réunies, comme en une synthèse qui demande un 
approfondissement continuel de la consécration particulière 
dans ses différentes composantes, apostoliques, mais aussi 
ascétiques et mystiques. Cela comporte pour tous les membres 
une étude assidue de l’esprit de l’institut d’appartenance, de 
son histoire et de sa mission, pour mieux l’assimiler 
personnellement et en communauté (VC 71).

II - Consonances Oblates

La lecture de l’exhortation apostolique a fait surgir 
dans mon esprit un grand nombre de valeurs fondamentales 
de notre charisme oblat, qui trouvent confirmation et 
approfondissement dans ce document postsynodal. J’en 
indique quelques-unes en rappelant d’abord l’expérience 
du Fondateur, puis des passages du document, avec le 
renvoi aux Constitutions et Règles pour aider à approfondir 
les différents thèmes.

La suite du Christ

L’expérience du Christ Sauveur et Evangélisateur a 
illuminé et dynamisé la vie d’Eugène de Mazenod. Sa 

144



spiritualité et sa missiologie sont avant tout christocentriques. 
Devenir d’autres Jésus Christ, être coopérateurs du Sauveur, 
enseigner qui est le Christ, sont des convictions et des mots 
d’ordre fondamentaux transmis par lui aux Oblats. Les divers 
aspects du charisme mazenodien se comprennent et se vivent 
seulement s’il y a une passion personnelle pour le Christ

L’exhortation développe un bon nombre de ces 
aspects, qui deviennent pour nous inspiration. Dans 
l’horizon trinitaire, la suite du Christ acquiert encore plus 

' de relief. L’icône de Jésus transfiguré illumine la nature et 
les exigences de la vie consacrée (cf. VC 14-16, 23-28, 29,
35, 40). Le Christ est le modèle et le fondement de la vie 
consacrée (cf. VC 9, 22, 25; cf. CC 12, 19, 24), parce que, le 
premier, il a vécu lui-même cette forme de vie, la confiant à 
ceux qu’il a a appelés (cf. VC 111), pour qu’ils la rendent 
constamment visible (cf. VC 109). Sa forme de vie chaste, 
pauvre et obéissante apparaît comme le mode le plus radical 
de vivre l’Evangile sur cette terre, un mode pour ainsi dire 
divin, parce qu’il a été embrassé par lui, l’Homme-Dieu, afin 
d’exprimer sa relation de Fils unique avec le Père et avec 
l’Esprit Saint. Tel est le motif pour lequel, dans la tradition 
chrétienne, on a toujours parlé de l’excellence objective de la 
vie consacrée (VC 18). Le but fondamental des conseils 
évangéliques est de rendre conforme au Christ. En se 
laissant guider par l’Esprit pour avancer constamment sur un 
chemin de purification, ils deviennent, jour après jour, des 
personnes christiformes, prolongement dans l’histoire d’une 
présence spéciale du Seigneur ressuscité (VC 19).

La suite du Christ comporte un engagement total pour 
vivre en intimité avec lui et le suivre où qu’il aille... 
s’identifier à lui, en ayant les mêmes sentiments et la même 
forme de vie (VC 18; cf. CC 2, 4, 31). Il faut aimer dans le 
cœur du Christ (VC 75; cf. R 12). Dans la suite du Christ et 
dans la mission, nous sommes ses coopérateurs (cf. VC 25,
36, 72; cf. CC 1,2, 33, 63). Pour cela il faut se configurer au 

145



Christ (cf. VC 93, 95; cf. CC 2,4), se regarder en lui comme 
en un miroir (cf. VC 9), pour être signe de lui dans le 
monde, mémoire vivante de son mode d’être et d’agir (cf. 
VC 2, 25; CC 15, 37). Vous pouvez et vous devez dire non 
seulement que vous êtes du Christ, mais que vous êtes 
devenus le Christ (VC 109). C’est comme l’écho de ce que le 
Fondateur écrivait dans la première Règle que le but de 
toute notre vie est de devenir d’autres Jésus Christ.

Lïévangélisation

L’annonce de la Bonne Nouvelle est au centre de notre 
activité missionnaire, aussi bien sous la forme de 
réévangélisation des chrétiens abandonnés que sous celle de 
la première évangélisation. Les Oblats ont été fondés pour 
la réévangélisation des communautés chrétiennes du midi 
de la France; ils ont connu une expansion rapide et un 
approfondissement de leur charisme avec la mission ad 
gentes. Pour Eugène, la foi se transmet à travers l’annonce. 
Pour lui la communauté se construit et se renouvelle à 
travers l’évangélisation.

Vita Consecrata invite les consacrés à la première 
évangélisation, c’est-à-dire à annoncer le Christ aux nations, 
en gagnant toutes les extrémités de la terre (cf. VC 77-78; 
C5) et à la nouvelle évangélisation de ceux qui connaissent 
déjà le Christ (cf. VC 81), soulignant que l'annonce du 
Christ a, en permanence, la priorité dans la mission de 
l’Eglise (VC 79; cf. C 7). Pour cela il faut audace et fidélité 
créative (cf. VC 37,73; C 8) pour lire les signes des temps et 
surtout répondre aux nouveaux défis (cf. VC 73, 81; C 8). 
Sont aussi indiqués les nouvelles exigences de 
l’inculturation (cf. VC 88, 98; CC 7, 104), de l’oecuménisme 
et du dialogue (cf. VC 100-104); C 6) et les nouveaux 
aréopages à évangéliser (cf. VC 73, 81, 87-92).

Notre influence missionnaire ne se réduit pas cependant 



à l’action apostolique, pourtant nécessaire et urgente, 
toujours à évaluer et à relancer. La vie religieuse sera d’autant 
plus apostolique que le don de soi au Seigneur sera plus 
intérieur, la forme communautaire d’existence plus fraternelle, 
l’engagement dans la mission spécifique de l’institut plus 
ardent (VC 72; cf. C 37).

Les pauvres sont évangélisés

L’amour préférentiel pour les pauvres a caractérisé le 
zèle et l’activité missionnaire et épiscopale de saint Eugène. 
Bien qu’il ne se soit pas limité à une classe sociale et qu’il 
accordait la priorité à l’annonce, ses choix sont allés aux 
pauvres, qui étaient “les âmes les plus abandonnées.” Il 
était tout disposé à les accueillir, à les écouter, à aller à leur 
rencontre et à leur rendre ses services de pasteur.

L’exhortation apostolique souligne l’amour préférentiel 
des pauvres qui doit caractériser l’engagement des consacrés. 
Idoption pour les pauvres se situe dans la logique même de 
l’amour vécu selon le Christ (cf. VC 82; CC 5, 8-9). La 
pauvreté évangélique s’accompagnera naturellement de l’amour 
préférentiel pour les pauvres et il se manifestera tout spéciale­
ment par le partage des conditions de vie des plus déshérités 
(VC 90; CC 20-21). Promouvoir la justice constitue une 
conséquence de cet amour évangélique. Parmi les différents 
domaines où peut s’exercer la charité, celui qui manifeste au 
monde à un titre spécial l’amour jusqu’au bout est certaine­
ment, en notre temps, celui de l’annonce passionnée de Jésus 
Christ à ceux qui ne le connaissent pas encore, à ceux qui l’ont 
oublié et, de manière préférentielle, aux pauvres (VC 75; C 5).

La vie communautaire

La vie ensemble, en frères, pour réaliser la mission 
évangélisatrice d’une manière efficace et crédible a été une 

147



orientation ferme de saint Eugène dès le début de la 
fondation et durant tout le laps de temps où il fut Supérieur 
général. La vie communautaire est soutien réciproque dans 
la sainteté, elle est vie de famille fraternelle, elle est 
préparation à l’apostolat, comme elle est témoignage de 
l’Evangile authentiquement vécu. Caractérisée par la 
régularité et encore plus par la charité, elle se modèle sur 
celle de Jésus avec les Apôtres et sur celle de la commu­
nauté chrétienne primitive.

Ces modèles et ces idéaux de la vie communautaire se 
retrouvent dans l’exhortation postsynodale (cf. 41-42, 45; C 
3), qui y ajoute la dimension trinitaire et ecclésiale. Parmi 
les disciples aussi il n’y a pas d’unité vraie sans cet amour 
mutuel inconditionnel, qui demande d’être disposé à servir 
sans mesure, disponible pour accueillir l’autre comme il est, 
sans le juger, capable de pardonner même soixante-dix fois 
sept fois. Pour les personnes consacrées, unies en un seul 
cœur et une seule âme, grâce à cet amour répandu dans les 
cœurs par l’Esprit Saint, cela devient une exigence intérieure 
de mettre tout en commun, les biens matériels et les 
expériences spirituelles, les talents et les inspirations, de 
même que les idéaux apostoliques et le service caritatif (VC 
42; cf. CC3,39,40).

Le témoignage et la joie doivent caractériser les 
communautés (cf. VC 45; C 41), qui sont apostoliques de 
par elles-mêmes et non seulement de par les activités 
qu’elles accomplissent (cf. VC 72; C 37). La vie fraternelle, 
comprise comme une vie partagée dans l’amour, est un signe 
expressif de la communion ecclésiale (VC 42), un lieu 
théologal où l’on peut faire l’expérience de la présence 
mystique du Seigneur ressuscité (ib; cf. C 3). Insérées dans les 
sociétés de ce monde - des sociétés souvent traversées de 
passions et d’intérêts conflictuels, aspirant à l’unité, mais 
incertaines sur les voies à prendre - les communautés de vie 
consacrée, où se rencontrent comme des frères et des sœurs 

148



des personnes d’âges, de langues et de cultures divers, se 
situent comme des signes d’un dialogue toujours possible et 
d’une communion capable d’harmoniser toutes les différences 
(VC 51; cf TCA5-7).

Idappel à la sainteté

La conversion du Vendredi saint a été pour Eugène 
plus un ferme propos de devenir saint qu’un changement 
d’ordre moral. Le chemin de sainteté s’alliait a un 
engagement de toute sa vie, à un pressant appel à ses 
compagnons. “Soyez saints” fut une consigne constante 
pour lui et pour les Oblats. Les vœux religieux ont été pris 
en considération comme un engagement et une aide afin de 
réaliser cet idéal: l’identification au Christ.

L’exhortation Vita Consecrata revient avec force sur cet 
appel-devoir. La sainteté est le grand défi d’aujourd’hui pour 
les consacrés; elle constitue le témoignage prophétique 
majeur pour notre temps (cf. VC 84-95). L’Eglise a toujours 
vu dans la profession des conseils évangéliques une voie 
privilégiée vers la sainteté (VC 35). La profession et la 
pratique des conseils évangéliques en sont les voies concrètes 
(cf. VC 20-22, 35, 87-93; CC 11-29). Elles sont aussi les 
sources du témoignage et du prophétisme évangélique (cf. 
VC 25, 76, 84-94: CC 15, 16, 21, 25). La fidélité au charisme 
et au fondateur est surtout un appel à persévérer sur la voie de 
la sainteté, à travers les difficultés matérielles et spirituelles 
rencontrées dans les vicissitudes quotidiennes (VC 37). Le 
chemin de sainteté exige un don total jusqu’au martyre (cf 
VC 24,38, 86; Préface des CC et RR).

Dans la sainteté chrétienne le religieux ne perd jamais 
de vue que sa vie est ressemblance progressive au Christ (cf. 
VC 22,35-38, 72, 76, 77; CC 2, 4). Tendre vers la sainteté, 
voilà en bref le programme de toute vie consacrée, également 
dans la perspective de son renouveau au seuil du troisième 

149



millénaire. Le point de départ de ce programme se trouve dans 
le fait de tout quitter pour le Christ, Le préférant à tout, afin de 
pouvoir participer pleinement au Mystère pascal. (...) De cette 
option prioritaire, développée dans l’engagement personnel et 
communautaire, dépendent la fécondité apostolique, la 
générosité dans l’amour pour les pauvres, ainsi que la capacité 
de faire naître des vocations dans les nouvelles générations. 
C’est précisément la qualité spirituelle de la vie consacrée qui 
peut ébranler les personnes de notre temps, elles aussi assoiffées 
de valeurs absolues, et devenir un témoignage attirant (VC 93).

Les consacrés, non seulement doivent s’appliquer à 
devenir saints, mais doivent promouvoir la sainteté chez tous 
les chrétiens. Cela fait partie de leur rôle dans l’Eglise (c£. VC 
33, 35-39, 103). Aujourd’hui plus que jamais, il est 
indispensable que les personnes consacrées renouvellent leur 
engagement dans la sainteté pour aider et soutenir en tout 
chrétien la recherche de la perfection. (...) En effet les personnes 
consacrées, par leur être le plus profond, se situent dans le 
dynamisme de l’Eglise assoiffée de îAbsolu de Dieu, appelée à 
la sainteté. C’est de cette sainteté qu’elles témoignent. Le fait 
que tous soient appelés à devenir des saints ne peut que stimuler 
davantage ceux qui, en raison de leur choix de vie, ont la 
mission de rappeler aux autres cet appel (VC 39; cf. 103). C’est 
ce que, de plus en plus, nous demandent les laïcs, surtout 
ceux qui veulent s’associer à notre charisme (cf. VC 54-56; RR 
27-28). La vie spirituelle doit donc être en première place dans 
le projet des familles de vie consacrée, en sorte que tous les 
Instituts et toutes les communautés se présentent comme des 
écoles de spiritualité évangélique authentique (VC 93).

\Jnité de vie

L’unité de vie est l’expression de la croissance intégrale 
et de la maturité dans le Christ. Eugène a lutté, surtout dans 
ses premières années de ministère, pour parvenir à un 



équilibre entre apostolat et prière. Pour nous aussi, il faut 
une application constante pour grandir dans cette 
harmonie, qui se réalise dans notre union au Christ.

Parlant de la vie religieuse apostolique, l’exhortation 
affirme : Les religieux et les religieuses doivent continuer à 
prendre le Christ Seigneur pour modèle, à toute époque, 
nourrissant dans la prière une profonde communion de 
sentiments avec Lui, afin que toute leur vie .soit animée d’un 
esprit apostolique et que toute leur action apostolique soit 
pénétrée de contemplation (VC 9). L’unité de vie dans le 
Christ s’exprime à trois niveaux :

- Avant tout la vie consacrée manifeste l’unité du 
commandement de l’amour, dans le lien indissoluble entre 
l’amour de Dieu et l’amour du prochain (VC 5; cf. 63, 67, 76- 
77, 84).

- Elle s’exprime ensuite dans l’unité entre action et 
contemplation. Les Instituts engagés dans les diverses formes 
de service apostolique doivent cultiver une solide spiritualité 
de l’action, en voyant Dieu en toute chose et toute chose en 
Dieu. (...) Jésus lui-même nous a parfaitement montré 
comment on peut unir la communion avec le Père et une vie 
active intense. Sans une constante recherche de cette unité, le 
risque de l’effondrement intérieur, du désarroi, du 
découragement est continuellement présent. Lunion étroite 
entre contemplation et action permettra, aujourd’hui comme 
hier, de faire face aux missions les plus difficiles (VC 74; cf. 9, 
36, 75, 82).

- Il y a enfin l’unité entre consécration et mission : 
Ceux que Dieu appelle à la suite de Jésus sont eux aussi 
consacrés et envoyés dans le monde pour imiter son exemple 
et poursuivre sa mission. (...) La vie religieuse sera donc 
d’autant plus apostolique que le don de soi au Seigneur Jésus 
sera plus intérieur, la forme communautaire d’existence plus 
fraternelle, l’engagement dans la mission spécifique de 
l’institut plus ardent (VC 72). Nos Constitutions et Règles 

151



indiquent diverses modalités pour grandir dans l’amitié 
avec le Christ et par là réaliser l’unité de vie (cf. CC 56, 31- 
35,37,69).

L’amour pour l’Eglise

Chez saint Eugène le sens de l’Eglise fut vif dès sa 
jeunesse. Par amour pour l’Eglise abandonnée, il opta pour 
la vie sacerdotale et ensuite le ministère des missions. Dès 
les débuts de l’institut, il proposa à ses compagnons l’idéal 
de l’Eglise, héritage et épouse du Christ, qui appelle au 
secours pour remédier aux maux qui l’affligent. La vue de 
ces désordres a touché le cœur de quelques prêtres à qui la 
gloire de Dieu est chère, qui aiment l’Eglise et qui voudraient 
se sacrifier, s’il le fallait, pour le salut des âmes (Préface). 
Pendant sa vie les difficultés avec des personnes et des 
institutions de l’Eglise furent des occasions pour grandir 
dans l’obéissance et dans l’amour pour elle, parce qu’“on 
ne peut pas séparer l’Eglise du Christ”.

Parlant de la fidélité à l’Eglise, l’exhortation aurait pu 
indiquer l’exemple de saint Eugène. A lui certainement 
s’applique ce qui est dit en général. Les fondateurs et les 
fondatrices font toujours preuve d’un vif sens de l’Eglise, qui 
se manifeste par leur pleine participation à la vie ecclésiale 
dans toutes ses dimensions et par leur prompte obéissance 
aux Pasteurs, spécialement au Pontife romain (VC 46). 
L’adhésion d’esprit et de cœur au magistère est vivement 
demandée (VC 46, C 27) et on accorde un soin particulier 
au lien de communion avec le successeur de Pierre dans 
son ministère d’unité et d’universalité (cf. VC 47; C 27). A 
cela s’ajoute l’insertion effective et coordonnée dans l’Eglise 
particulière, aidée par un constant dialogue (cf. VC 49-50, 
74; C 6, 12).

Dans une Eglise qui est essentiellement mystère de 
communion (VC 41), la vie fraternelle, comprise comme une 

152



vie partagée dans l’amour, est un signe expressif de la 
communion ecclésiale (VC 42; C 12). Aux personnes 
consacrées, il est demandé d’être vraiment expertes en 
communion et d’en pratiquer la spiritualité, comme témoins 
et artisans du projet de communion, qui est au sommet de 
l’histoire de l’homme selon Dieu. Le sens de la communion 
ecclésiale, qui devient une spiritualité de la communion, 
encourage une façon de penser, de parler et d’agir qui fait 
progresser l’Eglise en profondeur et en extension (VC 46). La 
vie consacrée grandit dans l’Eglise et contribue à sa vie et à 
sa mission avec une fidélité créatrice au charisme reçu de 
l’Esprit (cf. VC 29-33, 35-39). L’apport spécifique à l’Eglise 
se réalise en vivant avec fidélité et souci de créativité le 
charisme de l’institut particulier que chaque église locale 
doit respecter et favoriser (cf. VC 3, 348-49; CC 5-7).

La charité, axe de notre vie

A partir d’un caractère naturellement extraverti, la 
grâce a développé en Eugène un amour ardent pour le 
Seigneur, une charité vive à l’égard de ses confrères 
religieux et une passion doublée d’un esprit d’entreprise 
pour les âmes dans le besoin. Il transmit tout cela à ses 
Oblats comme un bien et un esprit de famille. Cela 
demeure évident dans son testament: parmi vous la charité 
et au dehors le zèle.

La charité est à la fois expression de la vie trinitaire et 
participation à cette vie. La vie consacrée ne peut être que 
réponse à l’amour de Dieu (cf. VC 17; C 14). C’est l’Esprit 
qui suscite le désir d’une réponse totale; c’est Lui qui 
accompagne la croissance de ce désir, portant à son terme la 
réponse affirmative et soutenant ensuite son exécution fidèle; 
c’est Lui qui forme et façonne l’esprit de ceux qui sont 
appelés, en les configurant au Christ chaste, pauvre et 
obéissant, et en les poussant à faire leur sa mission (VC 19, C 

153



12). Les conseils évangéliques sont comme une icône de la 
vie trinitaire qui est amour (cf. VC 21). La vie consacrée 
reflète cette splendeur de l'amour, parce qu'elle fait profession, 
par sa fidélité au mystère du Calvaire, de croire à l'amour du 
Père, du Fils et de l’Esprit Saint (VC 24; c£. CC 12, 14-16, 21, 
24,29).

La charité se concrétise dans la vie fraternelle, qui 
trouve d’une part sa source dans la vie trinitaire (cf. VC 41) 
et d’autre part son modèle dans le Christ qui s’est donné 
jusqu’au sacrifice suprême de la Croix. Parmi les disciples 
aussi, il n'y a pas d'unité vraie sans cet amour mutuel 
inconditionnel (VC 42). Afin de présenter à l’humanité 
d'aujourd’hui son vrai visage, l’Eglise a réellement besoin de 
telles communautés fraternelles qui, par leur existence même, 
représentent une contribution à la nouvelle évangélisation, 
parce quelles montrent de façon concrète les fruits du 
commandement nouveau (VC 45; cf. 85, TCA 14-18).

La vie consacrée est manifestation de l’amour de Dieu 
dans le monde comme dit le titre du chapitre III. La mission 
est fruit de la charité. Elle est possible seulement si l’on aime 
avec le cœur du Christ. Sans cesse il appelle à lui de nouveaux 
disciples, hommes et femmes, pour leur communiquer, grâce à 
l’effusion de l’Esprit, l’agapê divine, sa façon d'aimer, et pour 
les pousser ainsi à servir les autres dans l’humble don d'eux- 
mêmes, loin des calculs intéressés (VC 75). Dans l'œuvre du 
salut, en effet, tout vient de la participation à l’agapê divine. 
(...) La vie consacrée montre avec éloquence que plus on vit 
dans le Christ, mieux on peut le servir dans les autres, en se 
portant jusqu’aux avant-postes de la mission et en prenant les 
plus grands risques (VC 76; cf. C 37).

Moyens de croissance

Eugène de Mazenod a été un homme pratique. Il a eu 
recours à des moyens concrets pour vivre ses engagements 

154



chrétiens, religieux, sacerdotaux et centrer toute sa vie sur 
le Christ. Toute sa vie il a été fidèle à la lecture méditée de 
la Parole de Dieu. L’Eucharistie, comme sacrifice liturgique 
et comme présence réelle, a été au centre de sa prière et de 
la communion constante avec ses missionnaires. Il a cherché 
l’union avec Dieu dans ses rencontres et dans son apostolat. 
Il a su transmettre ses convictions et son expérience à ses 
Oblats, les inscrivant dans la Règle.

L’exhortation postsynodale rappelle l’importance des 
moyens traditionnels de la vie chrétienne et religieuse. La 
Parole de Dieu est la première source de toute spiritualité 
chrétienne. Elle nourrit une relation personnelle avec le Dieu 
vivant et avec sa volonté salvifique et sanctifiante (VC 94; cf. 
CC 31, 33). La lectio divina est très vivement recommandée 
(cf 73, 81, 85, 94), voire, exigée par la mission 
d’aujourd’hui. Pour répondre efficacement aux grands défis 
lancés par l’histoire contemporaine à la nouvelle évangé­
lisation, il est avant tout nécessaire que la vie consacrée se 
laisse continuellement interpeller par la Parole révélée et par 
les signes des temps (VC 81).

La prière personnelle et communautaire trouve son 
sommet dans la liturgie, qui unit au Seigneur et à l’Eglise. 
Pour entretenir réellement la communion avec le Seigneur, la 
sainte liturgie est sans aucun doute un moyen fondamental, 
spécialement la célébration de l’Eucharistie et la liturgie des 
heures (VC 95; cf. 38,42). Les mêmes paragraphes soulignent 
aussi le sacrement de la réconciliation, la direction spirituelle, 
le saint Rosaire, comme le font nos Constitutions (cf. CC 33, 
36, 490). Tout cela vécu au moyen d’une discipline per­
sonnelle (cf. VC 38; C 4) et la fidelité à un rythme 
communautaire (cf. VC 42; C 38).

Parmi les moyens de renouveau on rappelle les 
Constitutions et Règles, dans lesquelles un itinéraire est tracé 
pour la sequela Christi, correspondant à un charisme propre 
authentifié par l’Eglise. Une plus grande prise en considération 

155



de la Règle ne manquera pas de donner aux personnes 
consacrées des critères sûrs pour chercher les formes appropriées 
d’un témoignage qui réponde aux exigences de l’époque sans 
s’éloigner de l’inspiration initiale 00 CST}.

Marie

La dévotion à la Vierge a accompagné la vie et 
l’apostolat d’Eugène et de la Congrégation. Marie a con­
firmé et soutenu leur chemin surtout dans les moments 
importants et délicats de leur histoire. Elle est tout à la fois 
compagne, patronne, mère et modèle des missionnaires 
Oblats, qui se consacrent à Dieu par la médiation et à 
l’exemple de Marie.

L’exhortation fait référence à Marie à de nombreuses 
reprises. La Vierge Marie est modèle de consécration et de 
sequela, d’accueil sponsal et de maternité miséricordieuse et 
féconde (cf. VC 18, 23, 28, 34; CC 10, 13, 36, 46). En outre, 
on ne peut nier que la pratique des conseils constitue une 
manière particulièrement intime et féconde de prendre part 
aussi à la mission du Christ, à l’exemple de Marie de 
Nazareth, première disciple qui accepta de se mettre au service 
du dessein de Fdieu par le don total d’ellle-même (VC 18; cf. 
C 10, 46). L’exhortation se conclut par une invocation à la 
Vierge Marie (cf. VC 112).

Formation indispensable

Eugène a préparé l’avenir de la Congrégation en 
s’occupant des vocations et de leur formation dès les 
premiers mois de la fondation. La formation continue était 
assurée par le rythme de vie, par les exercices communs, 
par les conférences théologiques et pastorales sans oublier 
l’atmosphère de la vie fraternelle vécue d’une manière plus 
intense entre deux travaux apostoliques.

156



L’exhortation renferme des insistances significatives, 
liées à la sequela et à l’assimilation au Christ (cf. VC 64-65; 
CC 4, 15, 19, 24), à la dimension intrinsèquement mission­
naire de la consécration, à la conscience évangéliquement 
critique à l’égard des valeurs et des contre-valeurs de la 
culture (cf.VC 67; R 37), la formation des formateurs qui 
doivent se rendre experts dans le chemin de la recherche de 
Dieu (cf. VC 66).

On souligne en particulier la formation continue, parce 
que la tâche de la formation n’est jamais achevée. (...) Elle 
fait partie des exigences de la consécration religieuse (VC 65, 
69; CC 68-70). Les particularités des diverses étapes et des 
diverses dimensions (cf. VC 70-71) sont bien indiquées.

Capables de répondre aux défis d’aujourd’hui

Le Fondateur a su comprendre les besoins de l’Eglise 
de son temps et leur a donné des réponses puisées dans un 
très grand courage. Il l’a fait dans les missions paroissiales 
et puis dans les missions étrangères, adaptant de manière 
créative les méthodes aux circonstances. Pour les Oblats 
l’attention aux urgences a été une caractéristique de leur 
travail missionnaire et de leur fécondité apostolique.

De nouveaux problèmes et de graves défis se présentent 
aujourd’hui. Dans la fidélité au charisme particulier une 
réponse créative aux signes des temps, aux nouveaux 
aréopages de la mission (cf. VC 73, 81; C 8). L’Esprit appelle 
la vie consacrée à élaborer de nouvelles réponses aux problèmes 
nouveaux du monde d’aujourd’hui. Ce sont des appels de Dieu 
que seules des âmes habituées à chercher en tout la volonté de 
Dieu savent recevoir avec fidélité puis traduire avec courage par 
des choix qui s’accordent avec le charisme originel et avec les 
exigences de la situation historique concrète (VC 73).

Plusieurs réponses gardent leur valeur et sont 
nécessaires comme la première et la nouvelle évangélisation, 

157



qui font partie de notre charisme de fondation. Il faut 
inventorier des modalités plus adaptées aux personnes et 
aux cultures. D’autres sont plus nouvelles comme 
l’inculturation (cf. VC 78-80, 98; CC 7,104), le dialogue (cf. 
VC 100-104), l’implication des laïcs dans la vie de l’Eglise 
(cf. VC 56). La nouvelle évangélisation, comme celle de 
toujours, ne sera efficace que si elle sait proclamer sur les toits 
ce qui a d'abord été vécu dans l'intimité avec le Seigneur. Elle 
a besoin de solides personnalités, animées de la ferveur des 
saints (VC 81).

Soutenus par l’Eglise, regardons vers l’avenir de la vie 
consacrée et en particulier le “demain” de la vie oblate avec 
confiance et engagement. Vous n’avez pas seulement à vous 
rappeler et à raconter une histoire glorieuse, mais vous avez à 
construire une grande histoire! Regardez vers l'avenir, où 
l'Esprit vous envoie pour faire encore avec vous de grandes 
choses (VC 110). Pour cela, nous sommes invités à une 
fidélité créative, pour répondre aux défis de notre temps et 
être un signe compréhensible et interpellant pour l’huma­
nité d’aujourd’hui.

158



II
TEXTES SUR LA FORMATION





XI

DÉFIS MISSIONNAIRES ET FORMATION 
OBLATE

Notre mission s’insère dans un charisme vivant, un 
charisme qui croît avec l’expérience de l’Eglise et la prise de 
conscience qu’elle a d’elle-même. Elle a des racines qui ne 
sont pas seulement source d’inspiration, mais qui aussi 
indiquent des objectifs clairs (1).

La mission selon le Fondateur

Pour le Fondateur, l’idée initiale de mission était 
surtout l’évangélisation des pauvres des campagnes et des 
quartiers populaires des villes. L’objectif d’une telle activité 
est la rechristianisation des classes populaires, le retour des 
masses à l’Eglise.

Aujourd’hui on parlerait de deuxième évangélisation. 
Le père Gilbert ainsi conclut son étude sur sa conception 
de l’évangélisation: Pour Eugène de Mazenod en tant que 
Fondateur - comme évêque sa pensée assumera toutes les 
dimensions de sa mission - l’évangélisation en France consis­
te à faire connaître Jésus-Christ et à étendre son Koyaume 
dans les âmes, par des missions et retraites aux populations 
pauvres et abandonnées, par une prédication simple et 
adaptée. Dans le même esprit s’ajoute un soin particulier à 
accorder aux jeunes, aux prisonniers, aux immigrés et aux 
autres groupes marginaux et défavorisés. Enfin, pour conso­
lider cette oeuvre d’évangélisation, s’ajoute l’apostolat auprès 
du clergé et même la direction des Grands Séminaires. Pour 

161



être fidèle au Fondateur, il faut, par amour du Christ et de 
son Eglise, chercher par tous les moyens à rejoindre les plus 
abandonnés, c’est-à-dire les moins atteints par les structures 
ordinaires de l’Eglise, pour leur apporter avec la Parole de 
Dieu le salut en Jésus-Christ (2).

Vingt-cinq ans plus tard commence l’engagement des 
Oblats non seulement dans de nouveaux territoires géogra­
phiques, mais aussi avec un nouvel objectif: “l’évangélisa­
tion des non-chrétiens” où l’accent est mis sur la première 
évangélisation. La priorité pour l’évangélisation des non- 
chrétiens en ces pays est évidente dans les écrits du 
Fondateur. Il y a dans ce nouvel engagement un approfon­
dissement du charisme oblat (3)JZr ne sont pas apparus 
seulement pour la rechristianisation, mais pour continuer 
d’une manière directe la mission même du Christ qui est venu 
évangéliser et sauver tous les hommes et susciter la vie de 
Dieu en chaque créature (4).

Il s’agit de deux objectifs du même charisme mission­
naire, comme l’affirme le Fondateur vers la fin de sa vie:

Il me semble voir dans chacun d’eux un apôtre appelé 
par une insigne faveur de la miséricorde de Dieu, comme ceux 
que se choisit Notre Seigneur à son passage sur la terre, pour 
annoncer en tous lieux la bonne nouvelle du salut; en Europe 
pour réveiller les pécheurs qui ont oublié ou qui n’ont pas 
compris qu’ils étaient chrétiens; dans les régions lointaines 
pour annoncer et faire connaître Jésus-Christ et ouvrir la 
porte du ciel à tant de peuples infidèles qui sans les nôtres 
n’auraient jamais connu ni aimé Dieu (5).

Les convergences du congrès de 1982 sur l’évangélisa­
tion aboutissent à une synthèse historique solide (6). Le 
Fondateur avait des priorités précises mais non exclusives 
qui tenaient compte des opportunités et des limites 
missionnaires concrètes, des capacités des personnes, des 
exigences de la Congrégation. Les finalités de l’évangéli­
sation sont exprimées par le Fondateur dans une trilogie: la 

162



conversion et le salut des hommes, le bien de l’Eglise ou 
l’extension du Règne du Christ, la gloire de Dieu.

Les premiers Oblats ont accepté la vision du Fondateur 
et ont cherché à réaliser les objectifs qu’il proposait selon 
leurs situations et leurs possibilités (7).

Cette double priorité de la première et de la deuxième 
évangélisation s’est enrichie selon les besoins et selon la 
conscience ecclésiale en relation avec la mission. Lorsque 
nous les comparons à la vision missionnaire du Fondateur 
quelques exigences sont tout à fait nouvelles, comme le 
dialogue inter-religieux; d’autres sont perçues dans une 
perspective toute nouvelle, comme l’inculturation, le rôle 
des laïcs, l’engagement pour la justice (8).

Les nouvelles Constitutions et Règles ont clairement 
exprimé les objectifs et les priorités de la mission (cf. CC 5, 
7) en y intégrant les nouvelles dimensions comme le dialo­
gue (cf. CC 6, 8: R 8), l’engagement pour la justice (cf. C 9: 
RR 8, 9, 144), l’inculturation (cf. CC 7, 104: RR 8, 29, 32, 
37, 59, 70), la formation et l’engagement des laïcs (cf. RR 6, 
13,27,28) (9).

Les nouvelles Constitutions ont aussi mis en évidence 
les pauvres comme étant les destinataires privilégiés de la 
mission oblate (cf. CC 5, 8, 45, 73, etc.), la nature et la fin 
principale de l’évangélisation: faire connaître le Christ et 
son Royaume (cf. CC 5, 7, 9). Et cela se trouve tout à fait 
dans la ligne de la tradition oblate authentique (10).

Le Chapitre de 1986, fidèle aux racines du charisme et 
aux appels actuels, a énuméré six défis que doit relever 
l’Oblat dans l’aujourd’hui du monde s’il veut être un 
authentique évangélisateur. Il a indiqué non seulement la 
situation des destinataires (les pauvres, le monde sécularisé, 
la diversité des cultures), mais aussi les relations à établir 
avec les autres ouvriers de l’évangélisation (avec les laïcs, 
dans l’Eglise, en communauté apostolique).

163



La nouvelle compréhension de la Mission

Les nombreux et rapides changements du monde 
constituent de nouveaux appels pour la mission. La 
nouvelle prise de conscience de l’Eglise sur sa vie et son 
rôle dans le monde ouvre des perspectives nouvelles à la 
mission.

Les objectifs de la mission s’élargissent. L’Eglise doit 
inviter à la conversion et doit construire des communautés 
chrétiennes, tout en faisant en sorte que tous les hommes 
atteignent le Royaume de Dieu et s’y acheminent dès 
maintenant. L’Eglise, à travers son agir et son être, a un rôle 
salvifique même envers ceux qui n’en font pas partie ou 
n’entrent pas dans ses rangs (cf. RM 18 - 20).

La mission se traduit par de multiples activités, 
complémentaires de par leur nature, mais parfois sélectives 
en raison de contingences historiques. Le culte de Dieu, le 
service de la charité, le témoignage et l’annonce explicite, 
l’inculturation et l’évangélisation des cultures, le dialogue 
respectueux progressif, la promotion de la justice et des 
valeurs évangéliques sont quelques aspects de l’activité 
missionnaire elle-même. Mais il y a une priorité de 
l’annonce, c’est vers elle que toute activité ecclésiale doit 
tendre (cf. RM 41 - 60).

Les artisans et les sujets de la mission se sont multipliés 
et diversifiés. La mission est la responsabilité de toutes les 
Eglises locales, dans leur propre milieu et à la dimension de 
l’Eglise universelle. Les vocations spéciales rendent 
explicite et valorisent la vocation missionnaire de tous, soit 
dans l’Eglise d’origine soit dans les Eglises nouvelles. Les 
laïcs eux-mêmes sont appelés et envoyés dans la vigne pour 
servir la personne et la société et pour annoncer l’Evangile 
dans la communion missionnaire (cf. RM 61-74).

La mission se déploie partout. L’activité missionnaire 
s’exerce parmi les peuples et dans ces contrées où l’Eglise 

164



n’est pas implantée ou ne s’est pas suffisamment 
développée. Mais aujourd’hui le champ de la mission s’est 
étendu en raison de l’émigration qui a conduit des groupes 
humains importants et influents dans des pays 
traditionnellement chrétiens. Il s’est étendu aussi en raison 
des moyens de communication, des lieux privilégiés de 
rencontre comme les institutions universitaires et interna­
tionales. Je suis convaincu que l’activité missionnaire auprès 
des musulmans pourra avoir du succès en Occident plus 
que dans leur habitat d’origine, pourvu que nos Eglises 
locales exercent ici leur mission de façon dynamique tout 
en étant conscientes des situations et des influences 
internationales qui s’y jouent (cf. RM 31 - 40).

La mission est nouvelle par ses méthodes. Elle doit 
s’exercer dans le respect des personnes et des cultures, dans 
un dialogue de compréhension et de promotion de valeurs 
authentiques, dans le témoignage ancré dans la croissance 
de l’identité propre. Aujourd’hui la mission se réalise 
davantage par osmose à travers tous les chrétiens que par 
l’action de quelques spécialistes, même si ceux-ci sont 
toujours nécessaires (cf. RM 42 - 43;55 - 56).

La nouvelle réalité de la mission prend racine dans 
cette conscience que le Christ ressuscité continue par 
l’Esprit sa mission salvifique dans le monde à laquelle il 
associe son Eglise. L’expansion du Royaume a ses étapes et 
ses moments que l’Eglise doit discerner et avec lesquels elle 
doit collaborer sans limiter sa générosité (cf. RM 4-30).

La mission est un appel non seulement à la 
disponibilité et à la générosité mais aussi à la sainteté des 
chrétiens et des communautés pour répondre à l’appel de 
son amour salvifique adressé à toute l’humanité et y 
collaborer (cf. RM 77; 87 - 92).

La nouveauté de la mission, dont j’ai développé 
plusieurs aspects, exige l’adaptation aux diverses situations 
(MR 17-18) et la fidélité au charisme spécifique (cf. MR 10- 

165



12). Tous les “ordres ou états” du Peuple de Dieu ont des 
caractéristiques propres qui se manifestent dans la façon de 
vivre la vocation chrétienne et la mission ecclésiale propres. 
Les Congrégations religieuses existent avec des charisme 
distincts et complémentaires (cf. MR, 10-11). Il ne s’agit 
donc pas de faire tous des choses identiques à l’intérieur 
des Eglises locales, mais de contribuer chacun selon son 
charisme propre. Le charisme des Oblats exige dans toutes 
les formes de ministère une préférence pour l’annonce 
explicite de la Bonne Nouvelle aux pauvres.

Les nouveaux aréopages de la Mission

L’apostolat missionnaire de saint Paul a trouvé des 
méthodes et des défis nouveaux parmi les Grecs. 
L’Aréopage où il leur adresse la Bonne Nouvelle est le 
symbole des chemins et des défis nouveaux auxquels la 
mission doit faire face (cf. RM 37-38).

La mission s’exerce toujours dans le concret de 
l’histoire et des situations. La fin est toujours le Royaume de 
Dieu dans son expression eschatologique et historique dont 
l’Eglise est signe et sacrement. L’activité par excellence est 
toujours l’annonce de la Bonne Nouvelle, qui est le Christ, 
mais cette fin et cette activité passent à travers des média­
tions privilégiées dans le monde d’aujourd’hui. J’en indique 
sept: le dialogue, l’inculturation, la promotion humaine, le 
“village global”, le témoignage, la charité, la spiritualité.

Nous vivons dans un monde dont j’ai dit déjà qu’il est 
pluraliste, en contact avec d’autres Eglises et d’autres 
religions, dans des sociétés animées par des cultures 
humanistes bien souvent sécularisées. Dans ce contexte le 
dialogue est le chemin de la mission. Le dialogue est une 
attitude globale et une activité spécifique. Il exprime 
respect et cheminement vers les personnes et les groupes, 
promotion des valeurs authentiques et donc chemin vers le 

166



salut. Il est disponibilité et croissance réciproque. Il 
suppose et favorise l’identité propre. Dans ce contexte 
survient normalement le témoignage de sa propre foi. Ainsi 
le dialogue n’est pas séparé de l’évangélisation. Il n’en est 
pas non plus exclu. Dans certains milieux il est la seule 
façon pour l’Eglise d’être présente. Pour le chrétien il jaillit 
naturellement de l’Evangile et croît en proportion de sa 
relation personnelle avec le Christ (cf. RM 38,55-57).

L’Eglise, de par sa nature, est un sacrement, c’est-à-dire 
un signe et un instrument de salut, de l’amour de Dieu pour 
l’homme, d’unité entre les hommes et avec son Dieu. Pour 
cette raison l’inculturation devient essentielle à la mission. 
Cette inculturation est une exigence universelle de la mission 
car elle favorise non seulement la communicabilité du 
message, mais elle fait de la communauté ecclésiale elle- 
même le signe et l’instrument de salut et donc une réalité qui 
interpelle. Elle prend des connotations diverses selon les 
contextes culturels. Dans les cultures religieuses, surtout 
asiatiques et populaires, elle doit incarner les mêmes valeurs 
religieuses. Elle doit répondre aux défis locaux et universels, 
qui sont souvent changeants. Elle doit tenir compte du passé, 
s’ouvrir à l’avenir et s’ancrer dans l’essentiel (cf. RM 52 -54).

Le monde moderne souffre de nouvelles et anciennes 
injustices, de profondes différences socio-économiques, de 
nombreuses atteintes aux droits humains. L’Eglise doit être 
le levain de la transformation à opérer. La promotion 
humaine est le service consenti à l’humanité, l’incarnation 
des valeurs évangéliques, la voie pour l’évangélisation. Le 
dépassement des conditionnements personnels, locaux et 
internationaux exige non seulement la dénonciation 
prophétique aussi tout comme la conversion du coeur et la 
transformation des valeurs culturelles et des structures 
sociales, fruit de la relation avec le Christ (cf. RM 58 - 60)

Le “village global” comme milieu d’échange et de com­
munication à un niveau planétaire est un nouvel aréopage 

167



pour la mission. Les contacts, non seulement à travers les 
moyens techniques modernes et les communications sociales, 
peuvent rejoindre les personnes même si les frontières 
nationales sont fermées aux missionnaires. Les institutions 
internationales, les centres d’étude et de rencontre, les 
services réciproques, les migrations temporaires ou 
permanentes autour de nouveaux milieux pour la mission. 
L’avenir de l’Eglise au milieu de tant de peuples se joue, sans 
conteste au coeur de cette situation (cf. RM 37, 82).

Le sens de maturité des peuples et des personnes, 
l’estime pour leurs propres valeurs, la possibilité de choix per­
sonnels donnent une importance aux contacts interpersonnels 
et au témoignage. Le témoignage interpersonnel fait tomber 
les barrières et rejoint les personnes. Il faut qu’il devienne une 
dimension de la présence de telle sorte que l’Evangile passe 
presque par osmose. L’Eglise primitive, même si elle avait des 
envoyés, a répandu l’Evangile surtout par osmose. Ce 
témoignage n’est efficace que s’il est enraciné dans une 
conviction personnelle de l’identité chrétienne et dans la 
charité fraternelle (cf. RM 26,42).

La charité est le “sacrement social” fondamental de la 
mission, comme le Christ est le “sacrement primordial” de la 
vie de l’Eglise. Elle est l’attitude théologique et 
anthropologique qui doit animer toute activité et toute 
relation. Aujourd’hui elle trouve des formes concrètes dans 
l’accueil et la promotion humaine, partout et avec des 
répercussions de plus en plus grandes (cf. RM 60).

La spiritualité est enfin un nouvel aréopage pour 
l’annonce évangélique. Non seulement en Asie ou il est le 
premier critère d’évaluation de toute religion, mais aussi en 
Occident et en Amérique latine ou beaucoup cherchent des 
lieux et des maîtres pour croître intérieurement. La 
prolifération de mouvements spirituels non chrétiens 
constitue un indice d’une telle recherche (cf. RM 38, 87-91).



Formation pour répondre aux défis

La mission chrétienne se joue partout. Elle peut et doit 
se réaliser avec la coopération de tous, même si elle a 
toujours besoin d’ouvriers qui aient leur spécificité propre. 
Pour cette raison la formation missionnaire de tous devient 
une urgence ecclésiale; de même s’impose une formation 
adéquate des animateurs et des spécialistes d’une telle 
mission. Une telle formation a des exigences communes à 
tout le Peuple de Dieu. D’autres seront spécifiques aux 
différents groupes.

Une découverte toujours plus claire de la dimension 
missionnaire de chaque vocation chrétienne s’impose. Tout 
chrétien est un envoyé, un témoin, un coopérateur dans la 
construction de l’Eglise et du Royaume. Cette conscience 
doit croître avec l’approfondissement de l’identité 
chrétienne propre et avec l’accroissement de l’émergence 
propre aux influences sociales. Dans un monde pluraliste 
l’identité chrétienne croît par le dialogue, la confrontation 
et le témoignage.

Chaque communauté chrétienne découvrira sa dimen­
sion missionnaire, soit en relation avec son propre milieu 
géographique, soit en relation avec les autres peuples, avec le 
monde, avec l’Eglise universelle. Vivre le Christ pour la 
communauté signifie Lui rendre témoignage et le servir “hors- 
les-murs”, c’est-à-dire au-delà des pratiquants, des membres 
de son Eglise, et même en dehors de son milieu propre.

Si ce sont là les grandes orientations de la mission 
aujourd’hui pour l’Eglise, orientations dans lesquelles doit 
s’insérer notre participation missionnaire spécifique, quelle 
doit être la formation première de nos candidats aujourd’hui? 
Si chaque chrétien, chaque communauté doit former à la 
mission à laquelle tous sont appelés à apporter leur propre 
contribution, quelle sera notre préparation à nous, Oblats, qui 
y sommes appelés à titre de spécialistes?

169



Notre formation doit s’appuyer sur quelques piliers 
essentiels, qui ne nous sont pas exclusifs, mais qui, pour 
nous, possèdent des nuances et des accents particuliers. Ce 
sont à la fois des points d’arrivée, mais aussi des jalons 
grâce auxquels on mesure et on évalue le cheminement de 
la formation. Ce sont des façons d’être à travers lesquelles 
doit croître tout Oblat (11).

L’Oblat, un passionné du Christ

La formation oblate commence exactement lorsque naît 
une expérience du Christ et plus la vie du candidat se centre, 
s’intégre et s’unifie dans la relation personnelle avec le Christ 
plus elle s’approfondit. Si cette relation personnelle avec le 
Christ n’existe pas, la formation, demeure superficielle et 
l’édifice est dépourvu de bases solides (12).

Pour cette raison l’article principal sur le noviciat (cf. C 
56) porte sur l’expérience du Christ et les diverses façons de 
la vivre (13). De même tous les articles des Constitutions se 
rapportent d’une façon ou d’une autre à cette relation avec le 
Christ, depuis le premier article sur l’appel missionnaire, 
jusqu’à ceux qui évoquent la suite du Christ (cf. CC 1,4), les 
voeux, la vie de foi, la communauté (cf. CC 3, 37, 40), la 
mission (cf. CC 5, 6, 7, 9), la formation (cf. CC 45 et ss.), et 
l’exercice de l’autorité (cf. CC 73, 80).

La vie oblate doit être christocentrique puisqu’elle est 
missionnaire. Il n’y a pas de mission chrétienne en dehors du 
Christ, expérimenté et à qui le missionnaire rend constam­
ment témoignage (cf. RM 4-11). La mission est une façon 
d’être avant (non pas au sens chronologique) d’être une façon 
d’agir. Le missionnaire est un coopérateur plus qu’un instru­
ment. H y a unité entre être disciple et être missionnaire (cf. C 
1) et de plus ces deux aspects se développent ensemble. Les 
nouvelles Constitutions mettent cette unité en évidence expri­
mant ainsi le sens profond de la vie religieuse apostolique.

170



Chaque charisme religieux met en relief un mystère ou 
un ministère de la vie du Christ (cf LG 46). Dans notre 
expérience charismatique le Christ est perçu comme Sauveur 
et évangélisateur (14).

L’approche est tout à fait missionnaire: Sauveur pour 
toute l’humanité, par sa vie et son ministère. L’aspect 
salvatorien du Fondateur, enraciné dans son expérience du 
Vendredi saint, exprimé dans l’image de son sang répandu 
pour nous, trouve une expression heureuse dans l’article 4 des 
Constitutions. Pour cette raison l’expérience du Christ à tra­
vers la croix et l’épreuve est essentielle dans la formation; 
l’Esprit donne sans cesse la possibilité de la vivre. Le Christ 
contemplé comme Sauveur devient la perspective à partir de 
laquelle Eugène, et donc l’Oblat, voit les différents réalités. 
“A travers le regard du Sauveur crucifié nous voyons le 
monde racheté de son sang” (C4). Les Oblats “sont appelés à 
être les coopérateurs du Sauveur, les corédempteurs du genre 
humain” (Règles 1818).

Selon l’expérience du Fondateur et selon la nature du 
charisme oblat on peut dire aussi que le Christ est imité 
comme évangélisateur. La manière spéciale de collaborer à 
son oeuvre est l’évangélisation des pauvres. La Préface des 
Règles, après un regard sur la situation de l’Eglise pour en 
trouver la solution, se demande: Que fit en effet Notre Sei­
gneur Jésus-Christ, lorsqu'il voulut convertir le monde? Com­
me réponse les Oblats choisissent le chemin de la sainteté et 
de l’évangélisation. En commentant les Règles en 1831, Eugè­
ne écrit: Aurons nous jamais une juste idée de cette sublime 
vocation? Il faudrait pour cela comprendre l’excellence de la fin 
de notre Institut, incontestablement la plus parfaite que l’on 
puisse se proposer ici-bas, puisque la fin de notre Institut est la 
même qu’a eue le Fils de Dieu en venant sur la terre: la gloire 
de son Père céleste et le salut des âmes... Il a particulièrement 
été envoyé pour évangéliser les pauvres... et nous sommes 
établis précisément pour travailler à la conversion des âmes, et 
spécialement pour évangéliser les pauvres (15).

171



On peut donc dire que l’expérience qui fonde le 
charisme oblat est le Christ perçu comme Sauveur et suivi 
comme évangélisateur. On participe à son mystère de Sauveur 
et à son ministère d’évangélisateur.

Les voies de cette expérience du Christ sont multiples, 
comme sont infinies les manifestations de son amour pour 
nous et celles de l’expérience humaine. Les Constitutions 
soulignent le caractère missionnaire de toute notre vie. Par 
exemple l’expérience à travers la Parole de Dieu, 
l’Eucharistie et la liturgie (cf. C 56) trouve des dimensions 
éminemment missionnaires (cf. C 33). Vient ensuite l’expé­
rience du Christ à travers les hommes et les événements (cf. C 
56) vécue comme une prière (cf. C 32). Le travail apostolique 
est l’occasion d’une rencontre avec le Christ qui, par eux, se 
donne aux autres et, par les autres, se donne à eux (cf. C 31); il 
est un lieu de croissance dans cette “amitié avec le Christ” (cf. 
C 56). La vie de communauté est une autre façon de faire 
l’expérience du Christ et de lui rendre témoignage (cf. C. 3, 
37). Il existe une correspondance entre l’expérience du Christ 
et le dynamisme missionnaire (cf. C. 45, 37). La relation avec 
le Christ exige une conversion continue, une croissance 
constante, une mise au point quotidienne à travers le 
changement des situations et des appels. Ainsi l’apostolat, 
comme la prière, devient contemplation et communion avec 
le Christ.

Cette spiritualité christocentrique et missionnaire est 
importante, non seulement pour être témoins dans la 
première et dans la nouvelle évangélisation, mais surtout dans 
les nouveaux aréopages comme le dialogue, l’inculturation, la 
justice, le témoignage, la spiritualité dans lesquels l’annonce 
doit se faire avec spontanéité, simplicité et presque par 
osmose, et doit toujours se réaliser dans l’accueil des 
personnes, dans le respect des valeurs qui trouvent leur 
source dans le Verbe. Pour cela Jean Paul II écrit que “le 
vrai missionnaire est le saint” (RM 90).

172



La relation avec le Christ introduit dans la vie 
trinitaire. C’est l’Esprit qui fait connaître et croître 
pleinement dans le Christ. Ce même Esprit forme le Christ 
en ceux qui s'engagent sur les traces des Apôtres. Plus il leur 
fait pénétrer le mystère du Sauveur et de son Eglise, plus il les 
incite à se vouer à l’évangélisation des pauvres (C 45).

Il existe une unité non seulement entre spiritualité et 
formation, mais aussi entre spiritualité et mission. Et le tout 
(formation-spiritualité-mission) est d’abord don et oeuvre de 
l’Esprit, don qui appelle notre réponse et notre collaboration.

EOblat, un missionnaire

L’Oblat ne peut être que missionnaire, peu importe ce 
qu’il est appelé à faire ou puisse faire à chaque moment de sa 
vie. Il est missionnaire comme Oblat, c’est-à-dire en vivant le 
charisme spécifique et en étant solidaire de la mission de la 
Congrégation. Les caractéristiques de la mission oblate sont 
exposées dans les Constitutions, les défis sont régulièrement 
soulignés ou étudies par les Chapitres ou les congrès 
provinciaux (16)

La formation missionnaire doit avoir quelques caracté­
ristiques qu’il est bon de rappeler.

a) La “missionarité” chez l’Oblat ne peut jaillir et 
s’alimenter que de l’amour du Christ qui a tant aimé les siens 
jusqu’à donner sa vie pour eux (cf. I Jn, 4,10). A travers le 
regard du Sauveur crucifié nous voyons le monde racheté de son 
sang, dans le désir que les hommes en qui se poursuit sa passion 
connaissent eux aussi la puissance de sa résurrection” (C 4). Il 
faut être mû, non pas par une idéologie ou par une vision 
humaine, mais par un regard de foi qui s’identifie à celui du 
Christ, par des attitudes d’amour qui le rendent plus apte à 
aimer avec le coeur du Christ (R 12).

b) Il faut aussi que l’appel de Jésus Christ (soit) perçu en 
Eglise à travers les besoins de salut des homme” (C 1). Il doit 

173



exister une perception ecclésiale des exigences du salut (17). 
Le Seigneur en effet appelle et envoie son Eglise et nous 
envoie en elle. La mission ne nous appartient pas; elle est du 
Christ, elle est confiée à son Eglise (Evangelii Nuntiandi, 14). 
La mission oblate croît, se réalise, se modifie à l’intérieur de 
la mission ecclésiale. Vivre la communion avec les pasteurs, 
en accepter les enseignements et les orientations sont des 
exigences missionnaires (cf. C 6). Dans la formation il est 
important de favoriser cette attitude ecclésiale dans les 
rapports avec l’Eglise, qu’elle soit universelle ou locale. De 
cette attitude naît la capacité d’accueillir et la volonté de 
répondre aux besoins les plus urgents de l’Eglise (cf. C 7).

c) Le mandat missionnaire qu’il nous faut intérioriser est 
de par sa nature universel. Tout missionnaire doit avoir le 
coeur ouvert sur le monde, donner sa vie pour le salut du 
monde, même s’il doit s’incarner dans un peuple déterminé, 
comme le fit le Christ. La formation aidera à surpasser l’esprit 
de clocher et les multiples barrières culturelles, intellectuelles 
et psychologiques qui nous enferment dans des horizons 
nationalistes (cf. R 59). L’information internationale, surtout 
sur la présence oblate dans le monde, et une expérience 
interculturelle durant la période de formation, peuvent 
apporter en cela une aide qui a sa valeur. La découverte des 
besoins missionnaires, même en dehors de la culture propre et 
de son propre peuple, est un signe d’authenticité. Lorsque 
dans un groupe en formation personne ne se déclare 
volontaire pour l’extérieur il me vient des doutes sur la 
formation oblate, de même lorsque personne ne veut 
demeurer dans son pays, ce qui maintenant est plutôt rare.

d) La mission de l’Oblat est orientée vers l’annonce 
explicite du Christ (cf. C 7). Il faut que la formation crée cette 
disponibilité à évangéliser sans laquelle on est en droit de 
mettre en doute l’authenticité de la vocation, et dans le même 
temps elle doit rendre apte à présenter l’Evangile de telle sorte 
qu’il atteigne et touche le coeur de leurs contemporains (R 60). 

174



La capacité de témoigner sa propre foi, en communauté et au 
dehors, est une aide pour croître dans sa propre vocation, et 
un signe d’aptitude missionnaire. La participation aux 
ministères de l’évangélisation, spécialement les missions 
populaires, durant la formation fait normalement vibrer les 
jeunes et les confirme dans leur vocation propre (18).

e) Les pauvres aux multiples visages sont les 
destinataires de la mission oblate (cf C 5). L’authenticité de 
notre service à leur égard peut être vérifiée par deux attitudes 
pratiques: la disponibilité à leur annoncer le Christ et la 
capacité d’assumer un style de vie simple. L’insertion dans un 
milieu pauvre et le contact avec des groupes de pauvres 
pourront les aider à acquérir ces attitudes. L’amour qu’on 
aura pour les pauvres aidera les jeunes à comprendre les 
exigences de la justice et à les intégrer dans leur activité 
missionnaire propre (19).

f) Pour être missionnaire dans le monde actuel, le 
candidat doit enfin développer deux autres attitudes: la 
créativité et la capacité d’accueillir ce qui est positif. Dans un 
monde en rapide mutation, dans une société pénétrée de 
courants et de groupes divers, il faut en percevoir les valeurs 
inhérentes, anciennes ou nouvelles, pour convaincre et 
construire. Il faut aussi de la créativité et l’audace d’ouvrir des 
voies nouvelles afin que le message du salut atteigne tous les 
hommes (CC 8 et 46). Il est fini le temps d’encourager et 
d’exiger un conformisme privé de dynamisme. Il faut 
favoriser l’initiative et la coresponsabilité dès la formation 
première.

Id Oblat, homme apostolique

La maturité humaine et chrétienne est une exigence 
inéluctable pour l’Oblat. Pour être missionnaire il faut 
surpasser l’égocentrisme, et, tout en acceptant ses propres 
limites, chercher à croître dans l’ouverture aux autres et 

175



dans le sens de la responsabilité (20). Les voeux ont pour 
but de créer un être nouveau, l’homme évangélique, qui 
réagit presque instinctivement comme le Christ. Notre 
ascèse sera missionnaire (cf. C 4,34, 63).

Considérant les défis de la mission aujourd’hui nous 
devons dire que l’homme apostolique doit se caractériser:

- par la capacité de vivre avec les gens et d’aimer le 
pauvre mais comme une personne consacrée;

- par la capacité de s’adapter et de s’inculturer tout en 
préservant l’essentiel;

- par la capacité de dialoguer et d’apprécier les valeurs 
et les positions de l’autre tout en conservant l’identité 
propre;

- par la capacité d’accueillir ce qui est positif sans 
l’absolutiser;

- par la capacité de vivre les tensions sans perdre le 
calme.

Cette maturité permettra de créer d’abord des 
attitudes intérieures plutôt que de fournir des techniques, 
comme la capacité d’écoute, d’observation, de sympathie, 
de jugement équilibré. Les diverses dimensions de la vie 
humaine, chrétienne et religieuse sont à harmoniser (cf. C 
50). Même si l’intégration de la personnalité sera le fruit de 
notre engagement pour toute la vie, il lui faut une 
consistance suffisante dès la fin de la formation première. 
Pour cette raison le candidat cultivera l’auto-discipline et la 
confrontation avec ses éducateurs et sa communauté.

UOblat, homme de communion

Une exigence nouvelle pour le missionnaire est celle 
d’être un homme de communion, cherchant à acquérir le 
sens de la collaboration, se montrer capable de collaborer à 
l’unique mission confiée à l’Eglise et réalisée avec la 
participation de charismes divers et complémentaires.

176



L’Église en effet est une réalité charismatique, un corps 
pourvu de dons spécifiques et complémentaires pour 
l’édification mutuelle et l’avènement du Royaume. Les 
relations se réalisent et prennent de la qualité dans la 
communion qui jaillit de la charité comme cela a été mis en 
lumière par le Synode de 1985 et les suivants.

La vie religieuse même est considérée par Vatican II 
comme un ensemble de dons distincts et complémentaires 
qui témoignent de la richesse multiforme du Christ et qui 
embellissent son Eglise (Lumen Gentium, 46).

Le Chapitre de 1986, en indiquant comme terrains 
privilégiés de notre activité la mission avec les laïcs, dans 
l’Église et en communauté apostolique, souligne que 
l’Oblat doit être un homme de communion, et donc un 
homme qui sait collaborer.

En ce qui concerne la formation, trois domaines 
peuvent être mis en évidence:

a) L’Oblat doit reconnaître et respecter son identité 
propre ainsi que celle des autres. On n’attend pas de lui la 
réalisation de tous les aspects de la mission; il y a des 
charismes spécifiques pour répondre à chacun des besoins. 
L’exhortation sur le laïcat, Christifideles laid, indique quel 
est l’apport spécifique des laïcs, sujets à part entière de la 
mission. Cela vaut aussi pour les divers charismes religieux 
et missionnaires. Le renouveau de la Congrégation dépend 
du respect de l’identité propre et de celle des autres.

b) Dans une telle perspective il est important de 
cultiver chez les candidats la capacité d’écoute, d’échange, 
de communication, etc. Tout en les habituant à collaborer 
dans le travail et dans la vie. Tout cela dans un climat de 
respect et de charité, et non de condescendance ou de 
manipulation.

c) La vie de communauté sera le lieu d’apprentissage 
de la communion et non le ghetto de la séparation. L’Oblat 
est appelé à vivre la communauté à divers niveaux: avec les 

177



confrères, avec l’Eglise locale et universelle, avec ceux qui 
participent à une même activité ou à une même apostolat, 
avec l’école, avec la paroisse, etc. La communauté oblate 
doit être un apprentissage de la communion réciproque, un 
lieu ou l’on apprend à collaborer, ou l’on expérimente 
l’Eglise, elle tendra à être un signe et un modèle de 
communauté ecclésiale. Pour cette raison la communauté 
de formation doit être une famille plus qu’une structure, un 
partage plus qu’une tâche à exécuter.

Je crois que certains missionnaires ignorent ce qu’est le 
travail avec les laïcs et ne savent pas animer une com­
munauté ecclésiale parce qu’ils n’ont jamais fait une expé­
rience authentique de communauté.

UOblat, homme de réflexion et d’étude

Penser que le missionnaire d’aujourd’hui n’a pas besoin 
d’une formation solide, d’une capacité de réflexion et d’étude 
est non seulement une illusion mais une erreur néfaste. Dans 
un monde complexe et soumis à de profonds changements la 
mission a besoin d’hommes préparés intellectuellement, 
capables de discerner et d’étudier les grands problèmes, 
créateurs dans l’ouverture de voies nouvelles. La bonne 
volonté ne suffit pas. Je pense, par exemple, que l’incultu- 
ration stagne par manque de capacité de réflexion et d’étude 
chez les ouvriers de la mission.

Pour ce qui regarde les exigences de la formation je 
soulignerais les aspects suivants:

a) La formation biblique est essentielle pour notre 
ministère d’évangélisateurs.

b) Dans les questions théologiques il faut une relation 
sereine avec le Magistère.

c) Tout candidat doit acquérir une capacité d’identifier et 
d’étudier les problèmes, une aptitude à apprendre à partir de 
l’expérience et à réfléchir personnellement (cf. RR 59,65).

178



d) La préparation initiale doit donner une formation 
solide, que chacun pourra ensuite compléter selon les 
exigences des situations dans lesquelles il se trouvera. Durant 
le premier cycle de théologie, par exemple, on ne peut 
s’adonner à une étude détaillée des religions, des cultures, des 
missions, etc. mais on a besoin d’acquérir une vision 
christologique et ecclésiologique qui permette d’aborder ces 
réalités. Le danger encore aujourd’hui n’est pas de prolonger 
le temps des études, mais de l’abréger.

Pour la Congrégation il serait utile, nécessaire même, de 
préparer et d’avoir des Oblats spécialisés dans les secteurs 
cruciaux de la mission aujourd’hui: la Parole de Dieu, la 
communication de la foi, l’inculturation, le dialogue, la justice, 
etc. Une telle spécialisation pourrait s’effectuer à divers 
niveaux. Dans les universités romaines il existe une vingtaine 
de spécialisations en vue de la licence. Il peut y avoir aussi une 
spécialisation acquise progressivement par la réflexion et 
l’étude personnelle. Cependant il ne faut pas omettre une 
spécialisation plus technique.

A propos de la spécialisation deux critères me semblent 
importants: elle doit être en accord avec notre mission et être 
au service de la mission. La complémentarité des spécialisa­
tions peut enrichir une Province et la Congrégation.

L'Oblat, homme de discernement

Le discernement à été indiqué comme une tâche 
prioritaire dans la formation. Le discernement spirituel est 
l'aptitude acquise dans l'expérience, à reconnaître les mouve­
ments qui viennent de Dieu pour les accueillir, et les mouve­
ments qui viennent du monde ou du démon pour les rejeter 
(22). Il est essentiel à la croissance spirituelle de la 
personne.

Il existe aussi un discernement missionnaire, qui est la 
lecture des signes des temps, l’aptitude à distinguer les 

179



semences du Verbe des effets du mal. Dans l’histoire, les 
sociétés, les religions, les institutions il existe des réalités 
ambiguës, qui véhiculent grâces et péchés. Le prophétisme 
exige cette lecture dans la foi et le discernement (cf. C 9).

Un tel discernement peut être enrichi et rendu plus sûr 
par la communauté (cf. C 26), en ce qui concerne tant les 
personnes (cf. CC 51,53, 55) que la mission (cf. CC 72, 81, 
105, 111).

Inexpérience apostolique dans la formation

Souvent j’ai suggéré que l’expérience missionnaire, 
interculturelle, avec les pauvres, est importante. Aujourd’hui 
on ne conçoit plus la formation première séparée de l’apos­
tolat, qui en est une dimension. Cette expérience pastorale 
accompagne la formation consacrée surtout à la dimension 
intellectuelle. Dans ce cas il est important de trouver un 
équilibre opportun pour ne pas appauvrir l’étude mais au 
contraire la motiver, et de faire une évaluation personnelle et 
communautaire.

De plus, souvent on réalise une immersion missionnaire 
à plus long terme - de quelques mois à un ou deux ans - dans 
d’autres contextes culturels. Sa réussite dépend de la 
préparation antérieure du candidat et de l’accompagnement 
qu’il y trouvera. L’expérience est positive en plusieurs 
contextes culturels et à diverses étapes de la formation. Une 
telle expérience non seulement peut éprouver la vocation 
spécifique et préparer à l’apostolat, mais doit aussi aider à 
intégrer les divers éléments dans l’unité de vie.

Un pèlerinage

Je conclus par une image prise dans les Constitutions 
qui m’est chère et qui décrit bien le processus de la 
formation, ainsi que la nature et la méthode de la mission. 



Tels des pèlerins, ils font route avec Jésus dans la foi, 
l'espérance et l'amour (C 31).

La formation est un processus de croissance 
personnelle, par lequel le missionnaire s’identifie chaque 
jour avec la Personne, la mission et la vie du Christ. C’est à 
un cheminement avec Lui. Pèlerins avec Lui et avec les 
autres, Oblats et non-Oblats... C’est un cheminement 
théologal.

Les éducateurs font aussi partie du groupe de ceux qui 
cheminent: pèlerins avec Jésus et avec leurs frères plus 
jeunes. Toujours en croissance.

Notes

(1) Ce texte a été préparé pour une session européenne des 
formateurs en 1989 et repris pour des sessions internationales de 
formateurs à Rome en 1991. Cf. Fernand Jetté, o.m.i., Ce que j’attends de 
la formation, in Le Missionnaire Oblat de Marie - Textes et Allocutions 
1975-1985, Rome, 1985, pp. 205-219; Jésus-Christ, premier formateur de 
l’Oblat, ibid., pp. 221-237; La formation oblate d’après les Constitutions et 
Règles, ibid., pp. 239-257.

(2) Maurice Gilbert, o.m.i., Le Fondateur et l’évangélisation en 
France, in Vie Oblate Life, 42(1983), p. 126. - Paul Poupard, Le 
Bienheureux Eugène de Mazenod et les premières missions des 
missionnaires de Provence, 1816-1823, in XIX Siècle, Siècle de grâce, Paris 
1982, pp. 65-98.

(3) Giovanni Santolini, o.m.i., Eévangélisation “ad gentes”: la vision 
et la pratique du Fondateur, in Vie Oblate Life, 42,1983, PP. 127-139.

(4) Giovanni Santolini, o.m.i., ibid., p. 139.
(5) Lettre au P. Mouchette, le 17 novembre 1859, dans Ecrits oblats 

I,t. 12, p. 115.
(6) Sommaire du Congrès sur les Oblats et l’Évangélisation in Vie 

Oblate Life,43,1983, pp . 356-357.
(7) Cf. dans Vie Oblate Life, 42, 1983, pp. 141-172, les articles sur 

la réponse des Oblats, leur façon d’entrevoir l’évangélisation et leur 
pratique: en France (Yvon Beaudoin); en Angleterre (Austin Cooper); à 
Ceylan (Robrecht Boudens); au Canada (Gaston Carrière et Romuald 

181



Boucher); aux États-Unis (Bernard Doyon et Clarence Ménard). Donat 
Levasseur, Eévangélisation et les Supérieurs généraux de la Congrégation, 
ib., pp. 307-320. Jozef Pielorz, Les Chapitres généraux de 1818 à 1861 et 
l’Evangélisation; Aloysius Kedl, Les Oblats et l’Evangélisation dans les 
Chapitres généraux de 1867 à 1966; Francis George, EEvangélisation et les 
Chapitres généraux de 1972 à 1980, in Vie Oblate Life, 42, 1983, pp. 273- 
306. Marcello Zago, EEvangélisation chez les Oblats aujourd’hui, ib., pp. 
341-352 .

(8) Selon le Fondateur, ou la mission chez les non-chrétiens 
débouche sur leur conversion ou elle doit être abandonnée. “Si on ne 
conservait pas l’espoir d’y parvenir (la conversion) il faudrait renoncer à 
cette mission”; lettre à Mgr Allard, le 28 octobre 1859, dans Ecrits oblats I, 
t. 4, p. 215. Le Fondateur voyait le besoin de s’adapter afin d’être proche 
des gens et aussi pour devenir un des leurs, pour se familiariser avec leur 
langue; il a entrevu également le besoin de certaines conséquences sociales 
de la “rechristianisation”, par exemple, la restitution des biens pour 
laquelle il a institué des tribunaux de restitution; il a entrevu le besoin 
d’une plus grande participation des laïcs, dans ces tribunaux par exemple.

(9) Paul Sion, o.m.i., EÉvangélisation dans les différentes éditions de 
nos Constitutions et Règles, in Vie Oblate Life, 42,1983, pp. 321-339.

(10) Emilien Lamirande, Les pauvres et les âmes les plus 
abandonnées, in Études Oblates, 20, 1961, pp. 3-19; Gaston Carrière, Les 
bénéficiaires de notre pensée missionnaire, ibid., 31, 1972, pp. 283- 311; 
Herménégilde Charbonneau, Les pauvres et les âmes les plus abandonnées 
d’après Mgr de Mazenod, ibid., 36,1976, pp. 127-133.

(11) Administration Générale, Normes Générales de la Formation 
Oblate, Rome, 1984; Mario Camarda, La formazione dell’Oblato negli 
scritti delBeato Eugenio de Mazenod, Roma, 1982.

(12) Fernand Jetté, jésus-Christ, premier formateur de l’Oblat, in 
Le Missionnaire Oblat de Marie Immaculée, Rome, 1985, pp. 221-237; 
Maurice Gilbert, La vie spirituelle du Scolastique et la Règle, in Études 
Oblates, 12 (1953), pp. 39-55.

(13) J’ai commenté cet article lors de la deuxième rencontre avec les 
Maîtres de novices; cf. Bureau Européen de la Formation, Actes de la 
deuxième rencontre européenne des Maîtres de novices OMI, Grottaferrata, 
Rome, 1-6 février 1987, pp. 11-18.

(14) Les études sur le caractère salvatorien de la spiritualité oblate 
ne manquent pas: Emilien Lamirande, Le sang du Sauveur. Un thème 
central de la doctrine spirituelle de Mgr de Mazenod, in Études Oblates, 19 
(1960), pp. 3-27; Angelo Daddio, Eugène de Mazenod et le Christ, in Vie 
Oblate Life, 38, 1979, pp. 169-200; Maurice Gilbert, Introduction à la 
spiritualité oblate, ibid., 43,1984, pp. 210-230.

182



(15) Notes de Retraite, 8 octobre 1831, in Choix de Textes, n. 9.
(16) Cf. Normes générales de la Formation oblate, Rome, 1984, 

chaj). I; Martin Quéré, Monseigneur de Mazenod et le Missionnaire Oblat, 
in Etudes Oblates, 20 (1961), pp. 237-249; Albert Perbal, Mgr de Mazenod 
pour le recrutement et la formation des missionnaires, in Euntes Docete, 13 
(1960), pp. 328-357.

(17) Giuseppe Mammana, o.m.i., Eugène de Mazenod et l’Eglise, in 
Vie Oblate Life, 41 (1982), pp. 3-23,139-164,249-276.

(18) L’expérience de l’annonce directe à travers les missions 
populaires a un grand impact chez les candidats venant de milieux 
culturels divers comme le Paraguay, l’Argentine, l’Uruguay, l’Italie, 
l’Allemagne.

(19) Cf. Gregorio Iriarte, o.m.i., Formation para la Vida Religiosa 
dentro del contexte latinoamericano, in Sélection de Estudios Oblatos, 
Roma, 28 (1989), pp. 3-18, et Raymundo Schoenstein, o.m.i., y Vicente 
Lopez, o.m.i., Hatia un nuevo estilo de formation desde los pobres, ibid. 
pp. 19-48.

(20) Ici on ne se réfère pas à l’homme apostolique dans le sens du 
Fondateur pour qui ce terme implique la radicalité de la suite du Christ et 
la coopération zélée à sa mission. Cf. Maurice Gilbert, o.m.i., Sur les traces 
des Apôtres, in Études Oblates, 16 (1957), pp. 293-301; Giovanni 
Santolini, o.m.i., EÉvangélisation “ad Gentes” : la vision et la pratique du 
Fondateur, in Vie Oblate Life, 42 (1983), pp. 129-132.

(21) Cf. le Document du Chapitre général de 1986, Missionnaires 
dans l’aujourd’hui du Monde, nn. 68-73.

(22) Cf. Fernand Jetté, o.m.i., Jésus, premier formateur de l’Oblat, in 
op. cit. pp. 235-237.

183



XII

LES BUTS DU NOVICIAT

Introduction

Le rôle du Maître des novices est très important dans la 
Congrégation. C’est le Maître des novices, en effet, qui doit 
aider à construire l’unité d’une vie, et poser les fondements 
sur lesquels va reposer la vie des candidats. Si je regarde mon 
expérience, je vois l’importance de mon noviciat, et je pense 
qu’on peut le dire pour chaque Oblat. Si, chez des Oblats, on 
retrouve des oppositions, des tensions, des manques d’unité, 
souvent la racine de ces malaises remonte au début, au 
noviciat, comme le reconnaissait le Fondateur (1).

Je voudrais m’arrêter sur deux aspects qui me semblent 
fondamentaux dans notre charisme et qui conditionnent le 
renouveau de la Congrégation et la réussite d’un noviciat. 
Ces deux aspects sont: notre rapport avec Jésus-Christ et 
notre vie communautaire; ils sont au coeur même de notre 
charisme. Aux derniers Chapitres généraux, il y a eu une 
redécouverte de notre rapport avec Jésus Christ ainsi que de 
l’importance de la communauté. Puis je terminerai par 
quelques réflexions sur Marie et les formateurs.

1. L’expérience du Christ

Dans la section des Constitutions sur le noviciat, 
l’article le plus important est l’article 56. Ce texte parle de 
l’amitié avec le Christ dans laquelle chaque novice doit 

184



entrer et croître. Guidés par l’Esprit qui vit en eux, les 
novices grandissent en amitié avec le Christ et entrent 
graduellement, par la prière et la liturgie, dans le mystère du 
Salut. Au noviciat, il s’agit de faire l’expérience de Jésus 
Christ, personnellement et avec ses frères. Et le guide de 
cette expérience, c’est l’Esprit qui est l’acteur principal de 
notre sanctification et de la mission.

Evidemment, toute notre vie doit aller dans cette 
direction. Comme pèlerins, nous marchons avec le Christ 
dans la foi, l’espérance et l’amour (C 31). On décrit ainsi 
toute la vie de l’Oblat. Mais quand commence-t-on à 
reconnaître d’une manière particulière le compagnon de 
notre vie ? C’est au noviciat! Même si l’on a connu d’autres 
expériences auparavant, le noviciat doit vraiment être 
centré là-dessus.

L’article 56 est un véritable traité de spiritualité oblate. 
Il doit procurer l’éclairage destiné à tout le programme du 
noviciat. Il indique comment faire l’expérience du Christ, 
comment le connaître, comment entrer en contact avec lui, 
comment apprendre à cheminer avec lui. J’énumère neuf 
manières d’y arriver; je dirai un mot sur chacune d’elles.

La prière

La Constitution 56 commence par la prière, qui peut 
être personnelle ou communautaire. La prière est de par sa 
nature, un rapport interpersonnel avec le Christ, ou avec 
Dieu par le Christ. Ce qui importe dans le cours du noviciat, 
c’est de faire vraiment tous les efforts pour apprendre à prier.

Il y a des formes spontanées de prière, mais il en est 
qui s’apprennent. Prenons, par exemple, la méditation que 
nous devons faire toute notre vie. Apprend-on à faire 
méditation? Je suis sensible à cet aspect, peut-être à cause 
de mon expérience en Orient. Les bouddhistes sont très 
attentifs aux méthodes de méditation, et il existe aussi des 

185



méthodes chrétiennes de méditation. On connaît même des 
écoles d’oraison: l’école sulpicienne, l’école carmélitaine, 
l’école ignatienne, etc. Le noviciat doit être une école de 
prière; par la suite, chacun trouvera son chemin. Il y a des 
aspects qu’on ne peut laisser de côté dans aucune méthode, 
par exemple, le fait que la prière est une rencontre interper­
sonnelle avec le Christ. Je rappelle l’article 33 des Consti­
tutions: Dans la prière silencieuse et prolongée de chaque jour, 
ils (les Oblats) se laissent modeler par le Seigneur et trouvent 
en lui l’inspiration de leur conduite. Suivant leur tradition, ils 
consacrent une heure par jour à l’oraison et vivent ensemble 
une partie de ce temps en présence du Saint-Sacrement.

Il y a une forme de prière qui est plutôt nouvelle; elle se 
distingue de formes du passé comme le partage, comme 
l’échange. Les Constitutions affirment que la communauté 
doit comporter aussi un échange de foi (cf. CC 38-40). Cela 
s’apprend au noviciat, sinon ce sera difficile par la suite.

Il faut donc apprendre à prier pour reconnaître le 
Christ, pour le mieux connaître, pour entrer en contact avec 
lui et devenir ses compagnons.

La liturgie

Comme deuxième chemin de rencontre avec le Christ, 
l’article 56 indique la liturgie. Dans les noviciats, l’initiation à 
la liturgie est importante. Au-delà de ses divers aspects, il faut 
surtout cueillir l’âme de la liturgie: se mettre dans le mystère 
du Christ pour rencontrer le Père et entrer dans la vie 
trinitaire au nom de l’humanité entière. Ici encore, il s’agit de 
croître dans l’amitié du Christ et de pénétrer graduellement 
dans son intimité, non seulement par la prière personnelle et 
communautaire, mais aussi par la voie de la liturgie. En plus 
de la célébration eucharistique, la prière liturgique de l’Office 
divin était importante pour le Fondateur. Selon les Règles pri­
mitives, elle constitue même une fin de la Congrégation pour 

186



rendre gloire à Dieu et prier pour l’Eglise. Les Constitutions 
actuelles affirment: Par la Liturgie des heures, prière de l’Eglise, 
Epouse du Christ, ils (les Oblats) rendent gloire au Père pour 
ses merveilles et lui demandent de bénir leur mission. 
Normalement, chaque communauté célèbre en commun une 
partie de l’Office divin. Là où c’est possible, elle invite les 
fidèles à se joindre à cette prière officielle de l’Eglise (C 33c).

La Parole de Dieu

L’écoute de la Parole de Dieu est le troisième chemin 
indiqué pour arriver à une profonde amitié avec le Christ. Ils 
(les Oblats) s’habituent à écouter le Seigneur dans l’Ecriture. 
C’est déjà une forme de méditation. On sait que l’école 
bénédictine de méditation est fondée sur la lecture de la 
Bible. Dans la tradition oblate, la lecture de l’Ecriture pen­
dant un quart d’heure quotidien est une étude savoureuse 
qui conduit à la prière. C’est un contact avec Dieu. Il ne 
s’agit pas seulement d’apprendre la signification d’un texte 
ou de faire de l’exégèse, mais d’une façon d’alimenter notre 
vie spirituelle, c’est-à-dire d’approfondir notre rapport avec 
Jésus Christ. Les Constitutions actuelles rappellent cet 
aspect: Comme la Parole de Dieu est l’aliment de leur vie inté­
rieure et de leur apostolat, ils ne se contentent pas de l’étudier 
assidûment, ils l’accueillent avec un coeur attentif, afin de 
mieux connaître le Sauveur qu’ils aiment et veulent révéler au 
monde. Cette écoute de la Parole les rend plus aptes à lire les 
événements de l’histoire à la lumière de la foi (C 33b).

Dans les noviciats, il y a normalement une introduction 
à la Bible. Il y faut aussi une introduction à la Lectio divina.

^Eucharistie

Cette Constitution affirme qu’on doit s’habituer à 
écouter le Seigneur dans l’Ecriture et à le rencontrer dans 

187



l’Eucharistie. Le Fondateur trouvait dans l’Eucharistie le 
centre de sa vie et de celle de la Congrégation. Il entrait en 
contact avec tous les Oblats dans le monde par 
l’Eucharistie. La foi et la dévotion à l’Eucharistie font partie 
du charisme oblat. Cela se manifeste dans des gestes 
simples comme la visite au Saint-Sacrement avant de sortir 
de la maison, avant d’aller en mission, après les repas, mais 
surtout dans la célébration du sacrifice eucharistique. Au 
coeur de leur vie et de leur action, les Oblats mettent 
l’Eucharistie, source et sommet de la vie de l’Eglise. Ils vivent 
de manière à pouvoir chaque jour la célébrer dignement. En y 
participant de tout leur être, ils s’offrent eux-mêmes avec le 
Christ Sauveur; ils sont renouvelés dans le mystère de leur 
coopération avec lui, resserrent les liens de leur communauté 
apostolique et élargissent les horizons de leur zèle aux 
dimensions du monde. Par reconnaissance pour le don de 
l’Eucharistie, ils rendent souvent visite au Seigneur présent 
dans ce sacrement (C. 33a).

L’Eucharistie apporte la chaleur de la rencontre; elle 
nous fait éviter l’intellectualisation de la prière. Il est 
important dans les noviciats d’eveiller à ce goût de la 
rencontre personnelle avec le Christ dans l’Eucharistie, qui 
est pour nous la continuation de l’incarnation.

Les quatre premiers moyens indiqués dans les 
Constitutions sont traditionnels dans la Congrégation. La 
prière, la liturgie, la Parole de Dieu, l’Eucharistie sont des 
chemins pour entrer et demeurer en amitié avec Jésus-Christ 
afin qu’il devienne le compagnon, le centre de notre vie.

Dans les hommes

L’article 56 des Constitutions évoque ensuite deux 
aspects qui me semblent très importants. On parle de 
reconnaître le Christ dans les hommes et dans les événements. 
Ceci est fondamental pour une spiritualité missionnaire, pour

188



l’unité de vie des missionnaires, et pour la missiologie. Ici 
réside la raison du tournant remarquable qu’a pris la mission. 
Le dialogue interreligieux a droit de cité dans l’Eglise et fait 
partie de la mission, parce que Dieu agit dans le coeur de 
chaque être humain.

L’Eglise a un rôle par rapport à tout homme, en parti­
culier avec les hommes religieux, la religion étant le canal 
privilégié de l’expérience de Dieu. Cette conscience de la 
présence du Christ en chaque personne amène un tournant, 
un changement de la méthode missionnaire. Il faut partir de 
l’être humain, parce que Dieu est déjà à l’oeuvre en chacun. 
L’inculturation, l’écoute de l’autre n’a pas seulement des 
raisons anthropologiques ou méthodologiques. Elle se fonde 
sur le fait que le Christ, par son Esprit, peut être présent dans 
les personnes, d’autres religions, d’autres cultures. Le mis­
sionnaire doit chercher à découvrir l’action du Christ chez les 
hommes pour cheminer avec lui et avec eux. Au fond, il s’agit 
de se mettre à l’unisson du Christ pour collaborer avec lui. 
Par la mission, nous sommes coopérateurs du Christ.

Cette vision d’origine conciliaire vient appuyer la 
conviction du Fondateur que nous sommes des coopérateurs 
du Christ; elle trouve d’ailleurs ses fondements dans l’Ecri- 
ture Sainte. Elle nous aide à unifier notre vie et à découvrir la 
vraie nature de la mission: la participation à l’action salvifique 
du Christ.

Les réflexions les plus belles sur la théologie de la 
conscience comme lieu où Dieu agit, où Dieu est présent, se 
trouvent dans Gaudium et Spes. Cette Constitution souligne 
que Dieu frappe incessamment, continuellement au coeur de 
chaque homme, même chez celui qui s’obstine à le refuser. 
Dieu revient toujours parce qu’il aime. Pour cela, personne 
n’est condamné aussi longtemps qu’il est en cette vie (cf GS 
16,26).

On dit encore que tout homme est ordonné à Dieu. 
Selon la constitution Lumen Gentium, tous les chrétiens 

189



font partie du Corps mystique et tous les hommes sont 
ordonnés au Corps du Christ. L’ordination au Christ veut 
dire que les hommes sont toujours en chemin, que Dieu 
peut toujours les y mettre, et peut toujours travailler en eux 
(cfLG 14-16).

Il y a là une dimension de la spiritualité missionnaire 
qu’il ne faut pas opposer aux quatre premiers aspects dont 
on a parlé (la prière, la liturgie, la Parole de Dieu, 
l’Eucharistie) mais qu’il faut intégrer aux autres: Dieu agit 
dans les coeurs.

Il faut commencer par découvrir Dieu en ceux qui sont 
membres de notre communauté. Cet aspect de la présence 
du Seigneur dans les frères et dans la communauté est 
développé dans les Constitutions 3 et 37.

Au cours de mon expérience missionnaire, j’ai souvent 
compris ce que je devais faire en regardant les hommes 
devant le Christ, surtout pendant l’oraison du soir devant le 
Saint-Sacrement. En revoyant les personnes rencontrées 
pendant le jour, en présence de l’Eucharistie, le rapport 
avec elles change. Il y a là une forme très simple de prière 
qui nous aide à voir vraiment les personnes dans la foi. On 
peut les découvrir ainsi d’une manière nouvelle.

Nous formateurs, nous devons avoir des yeux neufs 
pour regarder les novices, ceux qui sont en formation, la 
communauté, tout homme, avec un regard nouveau. On 
peut toujours se scléroser, continuer à les voir toujours 
comme bons alors qu’ils ne le sont plus, ou à les voir 
toujours comme mauvais alors qu’ils ont évolué au plan de 
la qualité. Cette vision nouvelle nous vient de la foi; elle 
aide à voir les personnes comme le Christ les voit. Com­
ment aime-t-il ces gens? Comment les juge-t-il? Comment 
travaille-t-il en elles? C’est la charité interpersonnelle qui 
rend le Christ présent. Ubi caritas et amor, Deus ibi est. Là 
où deux ou trois, non seulement prient mais s’aiment, le 
Christ est présent.

190



Dans les événements

La Constitution 56 invite ensuite à reconnaître le 
Seigneur dans les événements. Quelquefois on 
“s’idéologise” simplement et inconsciemment, par une 
lecture des événements et des situations qui n’est pas faite à 
partir de la foi en Jésus-Christ. D’où des tensions, même 
dans la Congrégation.

Voir les événements par le Christ, dans le Christ, n’est 
pas facile. Cela requiert un exercice. C’est tout le problème 
du discernement et de la lecture des signes des temps. 
Découvrir Jésus Christ dans les hommes et les événements 
sont deux aspects fondamentaux pour une spiritualité 
missionnaire. Bien sûr, ces deux aspects sollicitent une 
articulation avec les autres éléments de cette spiritualité.

Dans le Fondateur

Les Constitutions indiquent trois autres éléments qui 
favorisent "la croissance de l’amitié avec Jésus Christ: la vie 
et la mission du Fondateur, l’histoire et les traditions de la 
Congrégation, l’apostolat. Ce sont des points très impor­
tants pour l’organisation du noviciat. Comment présenter le 
Fondateur et la Congrégation?

Ils en viennent à contempler Faction de Dieu dans la vie 
et la mission du Fondateur. Il ne s’agit pas seulement de 
bien connaître l’histoire du Fondateur, ce qui l’a poussé à 
faire ceci et cela. Il s’agit avant tout d’avoir un regard de foi 
sur le Fondateur. Mutuae relationes parle du charisme d’un 
fondateur comme d’un don de l’Esprit à l’Eglise pour que 
le Corps mystique grandisse (n. 11; cf. Fumen Gentium 44- 
46). Il s’agit de voir comment Dieu agit dans un charisme 
auquel nous sommes appelés à participer.

Le Fondateur est pour nous, en effet, paradigme, 
modèle. Il est comme l’image ou la lumière dans laquelle 

191



nous nous voyons, le mouvement dans lequel nous nous 
insérons. Ce mouvement est guidé par l’Esprit du Christ. 
C’est la seule façon de comprendre un fondateur, parce 
qu’il n’y a pas de mission en dehors de l’Esprit. Il est donc 
important de découvrir le Christ dans le Fondateur et dans 
sa mission qui nous est confiée.

A partir de cette vision, on pourrait réécrire toute notre 
spiritualité. Par exemple, l’intuition d’Eugène de Mazenod 
que le fondateur de la Congrégation est Jésus Christ manifeste 
qu’il s’insère en lui qui est l’acteur principal de l’oeuvre. 
L’affirmation que nous sommes coopérateurs du Christ 
exprime la même intuition. Eugène a fait l’expérience du 
Christ Sauveur; tout au cours de sa vie il le contemple, il voit 
tout et tous en lui. Dans son ministère, il suit le Christ 
Evangélisateur, modèle de son apostolat. Faire découvrir 
cela, de l’intérieur, aux novices, est important pour les aider à 
faire l’unité de toute leur vie, du charisme, de la vocation.

Dans l’histoire de la Congrégation

La Constitution 56 propose aussi de découvrir le 
Christ dans l’histoire et les traditions de la Congrégation. 
Evidemment, il n’y a pas à canoniser toute notre histoire, 
car nous sommes marqués par le péché autant que par la 
grâce de Dieu. Les ombres et les fautes ne manquent pas. 
Un discernement est à faire pour découvrir ce qu’il y a de 
positif dans notre histoire, ce qui porte la vie. Une 
Congrégation, comme l’Eglise, ne peut pas se couper de son 
histoire. Ce serait mourir. Même les Eglises protestantes 
redécouvrent l’histoire. Il n’y a pas seulement la Bible; il y a 
une aussi une histoire qui porte la Parole de Dieu.

Pour nous aussi, comme Congrégation, l’histoire a de 
l’importance, qu’il s’agisse de l’histoire d’une Province ou 
de la Congrégation ou d’une Région. Pour cette raison, la 
transmission de l’histoire de la Congrégation au noviciat est 

192



importante, surtout si on la voit comme un mouvement, 
comme un charisme qui vit, se développe, et qui toujours 
nous appelle.

Les traditions expriment la vie. Evidemment, dans les 
traditions, tout n’est pas essentiel, mais tout n’est pas 
secondaire non plus. C’est l’incarnation qui s’opère. Alors 
que doit-il rester de cette incarnation, même dans son 
évolution? Chez les novices, il faut créer une attitude de 
fidélité pour ce qui est essentiel et valable, et de créativité 
pour répondre aux défis nouveaux.

Découvrir le Christ dans la vie du Fondateur et de la 
Congrégation est une approche nouvelle. C’est dans la ligne 
de la théologie de la vie religieuse d’aujourd’hui, qui 
s’enracine dans Vatican II et avant, dans toute la tradition 
patristique.

Dans le travail apostolique

L’article 56 termine par cette affirmation: Des occasions 
de travail apostolique en milieu oblat leur permettant de 
mieux saisir les exigences de la vocation missionnaire et 
l’unité de la vie religieuse apostolique. L’apostolat est un lieu 
pour découvrir le Christ, croître dans l’amitié du Christ. 
C’est un aspect traditionnel dans la spiritualité du 
Fondateur et de la Congrégation. Dans les Constitutions de 
1818, le Fondateur souligne que notre ministère doit être 
une rencontre avec le Christ. Le sacrement de la réconci­
liation, la prédication, sont non seulement une participation 
à “son oeuvre” mais un “être avec lui”. Un aspect 
fondamental de l’apôtre est d’être avec le Christ et d’être 
envoyé par lui sans se séparer de lui. Notre vie et notre 
mission sont un cheminement avec le Christ.

Les expériences pastorales des jeunes Oblats en 
formation première que l’on a introduites ces dernières 
années sont opportunes, même pendant le noviciat. Ces 

193



activités ne devraient pas être seulement et avant tout en 
fonction de l’apostolat, pour apprendre des méthodes de 
travail, mais elles devraient être en fonction de cette unité 
de vie qui s’enracine dans la compréhension, l’amitié, le 
compagnonnage avec le Christ.

Cet article 56- est très beau! L’important du noviciat, 
n’est pas avant tout d’élaborer des structures, mais 
d’apprendre vraiment à contempler l’action de Dieu, à 
devenir des amis du Christ par ces différents cheminements 
ou moyens. Les formandi pourront poursuivre ensuite leur 
formation première, aussi bien les scolastiques que les 
Frères. Sur ces bases, on pourra continuer à vivre toute sa 
vie. Chercher et servir les pauvres n’est pas le premier but 
de notre charisme. D’autres les cherchent et les servent 
mieux que nous. Et on n’est pas avec les pauvres pour les 
aider à résoudre avant tout les problèmes sociaux, même si 
la charité nous demande de le faire, mais c’est pour être 
Jésus Christ parmi eux, pour leur manifester qui est le 
Christ.

Or, on n’annonce pas Jésus-Christ si on ne le vit pas, si 
on ne s’identifie pas à lui comme il est dit si bien dans 
l’article 2 des Constitutions. Le noviciat est vraiment 
fondamental pour toute notre vie oblate et pour le 
renouveau de la Congrégation. On doit apprendre à faire 
l’unité de vie en partant du Christ. On deviendra des 
pèlerins qui suivent le Christ. Toute notre vie religieuse 
oblate devient ainsi une “sequela Christi” pour “être avec 
lui” et “être envoyé par lui”.

Dans la communauté

Il semble que ce paragraphe 56 des Constitutions ait 
oublié un chemin important pour faire l’expérience du 
Christ, c’est-à-dire, la vie communautaire. Mais il faut 
recourir à d’autres passages des Constitutions. Il est évident 

194



qu’il faut appliquer en premier lieu aux frères de notre 
communauté ce qui est dit de la découverte du Christ dans 
tout homme. Par la vie communautaire se réalise une 
présence spéciale du Christ. L’appel et la présence du 
Seigneur au milieu des Oblats aujourd’hui les unissent dans 
la charité et l’obéissance pour les faire revivre l’unité des 
Apôtres avec Lui, ainsi que leur mission commune dans son 
Esprit (C 3). A mesure que grandit entre eux la communion 
d’esprit et de coeur, les Oblats témoignent aux yeux des 
hommes que Jésus vit au milieu d’eux et fait leur unité pour 
les envoyer annoncer son Royaume (C 37). La vie 
communautaire non seulement introduit au Christ par le 
partage et l’exemple, mais elle le rend présent et actif dans 
la croissance interne des membres et dans l’action pastorale. 
“La où deux ou trois sont réunis en mon nom, je suis parmi 
eux” (Mt 18,20).

XJnité de vie missionnaire

Cet article 56 peut être illustré par deux autres articles 
des Constitutions:

Les Oblats ne réalisent l’unité de leur vie qu’en Jésus 
Christ et par lui. Ils sont engagés dans des services 
apostoliques très variés, et en même temps chaque acte de 
leur vie est l’occasion d’une rencontre avec le Christ qui, par 
eux, se donne aux autres et, par les autres, se donne à eux. Se 
gardant dans une atmosphère de silence et de paix intérieure, 
ils recherchent la présence du Seigneur dans le coeur des gens 
et des événements de la vie quotidienne, aussi bien que dans 
la Parole de Dieu, la prière et les sacrements. Tels des 
pèlerins, ils font route avec Jésus dans la foi, l’espérance et 
l’amour {C. 3 T).

C’est en missionnaires que nous louons le Seigneur selon 
les inspirations diverses de l’Esprit: nous portons devant Lui 
le poids quotidien de notre souci pour les gens à qui nous 

195



sommes envoyés. Toute notre vie est prière pour que le Règne 
vienne en nous et par nous (C. 32).

2. LA VIE COMMUNAUTAIRE ET LE MAÎTRE DES NOVICES

Le deuxième aspect sur lequel je voudrais attirer 
l’attention, c’est la vie communautaire. La Règle 41, toujours 
pour le noviciat, me semble très importante. On dit que dans 
le noviciat, on apprend la vie communautaire avec ses joies et 
ses tensions, avec l’esprit de charité qui l’anime et le soutien 
réciproque. La vie communautaire doit aider à s’intégrer, à 
intégrer les différents aspects de la vie, et à s’initier aux 
dépassements nécessaires à toute vie religieuse apostolique. 
Elle aide à surmonter les difficultés et les tensions.

Cette Règle 41 est un article très révélateur que l’on 
doit relire avec tout ce qui se dit sur la communauté aux 
Constitutions 37 et suivantes. C’est pour cela que le noviciat 
“ad personam” est très problématique, car il n’y a pas de 
communauté. Je ne dis pas seulement communauté oblate, 
mais communauté particulière de noviciat. Je ne vais pas 
m’étendre trop sur ce point: je laisse cela à votre réflexion 
et à votre expérience.

Je voudrais seulement faire trois remarques, qui 
concernent davantage le Maître des novices dans ses 
rapports avec la communauté.

a) Le Maître des novices doit être lui-même un homme 
de communauté, et pas seulement un guide. La difficulté 
pour un Maître des novices vient du fait que souvent, il fait 
partie à la fois de deux communautés: d’une communauté 
oblate, et aussi de la communauté du noviciat. Ce sont deux 
dimensions importantes pour un Maître qui doit manifester 
son appartenance aux deux groupes, c’est-à-dire être vrai 
homme de communauté à la fois dans sa communauté 
oblate et également avec les novices.

196



Etre homme de communauté veut dire être homme de 
partage, de soutien. Il y a toujours à donner et à recevoir. Le 
témoignage de l’appartenance effective du Père Maître à la 
communauté oblate plus large me paraît essentiel pour un 
noviciat. Il doit donc être un homme de communauté dans 
la communauté oblate dans laquelle il est inséré, ne serait- 
elle que district.

b) Le Maître des novices doit être aussi homme de 
communauté avec les novices. Comment peut-il être 
communautaire avec ses novices? Avec eux, il doit être non 
seulement un Maître mais aussi un compagnon. Aupa­
ravant, on parlait du Maître des novices comme de 
quelqu’un qui fait le point avec chacun et avec la 
communauté; comme de quelqu’un qui vérifie, qui aide au 
discernement. C’est un aspect essentiel de sa charge. Je 
pense qu’il doit être aussi homme de communauté dans la 
gratuité, la spontanéité, le partage de foi, le soutien, le 
repos, l’apostolat. Aujourd’hui, vous êtes aidés par la 
facilité avec laquelle les jeunes de partout communiquent 
entre eux et s’ouvrent.

“La communion” est pour moi un des signes que 
l’Esprit conduit son Eglise et l’humanité. On la trouve à 
tous les niveaux dans la mission et dans les communautés 
chrétiennes. On la retrouve même dans les religions non 
chrétiennes, et cela est nouveau.

c) Ma troisième remarque porte sur les collaborateurs 
du Père Maître pour le noviciat. Dans la Règle 44, il y a 
beaucoup de sagesse. Elle soulève cependant une question 
très délicate et très importante.

Le Maître des novices a un rôle unique. C’est lui qui 
doit aider la communauté à vivre dans l’unité, à faire route 
ensemble. Il est le responsable du cheminement commu­
nautaire et du progrès personnel. Il a un rôle unique envers 
chacun pour la vérification du cheminement et de l’authen­
ticité de la vocation que Dieu lui donne.

197



En même temps, le Maître des novices ne peut pas 
opérer le discernement seul. Il doit échanger avec ses 
collaborateurs sur tout ce qui concerne le cheminement des 
novices. La formation au noviciat a un aspect commu­
nautaire essentiel. J’ai parlé de la découverte du Christ et de 
la croissance^ dans l’amitié du Christ par les voies de la 
prière, de l’Ecriture Sainte, de la liturgie, de l’histoire du 
Fondateur. Ceux qui enseignent la liturgie ou présentent le 
Fondateur, s’insèrent dans ce cheminement spirituel com­
munautaire. La formation des novices exige de ce fait un 
discernement constant et coopératif tant au point de vue 
communautaire que personnel.

3. Marie et les formateurs

On dit que, nous les Oblats, nous avons la tradition de 
toujours tout terminer avec Marie. Si c’est une tradition, 
cela veut dire que ce n’est pas une simple formalité.

Lorsque je me suis rendu à Obra, en Pologne, en 
décembre 1986, j’ai eu comme une expérience spirituelle. 
J’ai compris qu’une maison de formation doit être une 
maison où Marie est vraiment présente. Il n’y a pas de 
famille sans la mère. Ceux qui remplissent le rôle de Marie 
d’une manière particulière, ce sont les formateurs. Evi­
demment, Marie reste toujours la Mère pour tous. Mais qui 
devient signe, qui devient en quelque sorte sacrement de 
Marie dans une communauté de formation? Je pense que 
les formateurs, et le Maître des novices en particulier, 
doivent représenter Marie auprès des candidats oblats. Je 
souligne seulement deux aspects de cette affirmation.

a) La Constitution 10 nous présente Marie comme le 
modèle de l’Oblat, parce qu’elle a accueilli continuellement 
le Christ pour le présenter aux autres, pour Le donner. Et je 
pense que nous devons être comme Marie, parce que nous 

198



sommes les premiers à accueillir Jésus Christ dans notre vie 
pour Le donner aux autres et, en particulier, aux novices 
avec lesquels nous cheminons, à l’égard desquels nous 
avons une responsabilité très particulière. Ce qu’on disait 
du noviciat, des moyens de découvrir le Christ, d’entrer en 
amitié avec lui est aussi vrai pour nous.

Donc, être comme Marie avant tout, vivre comme Elle 
dans l’accueil constant du Christ, dans la foi, dans l’espérance, 
dans la charité. Pendant le noviciat votre foi est souvent mise 
à l’épreuve, tout en étant stimulée; la foi concrète par rapport 
aux personnes, par rapport à vous-mêmes, etc. L’espérance! 
Si l’on n’avait pas d’espérance, je pense que souvent tout se 
paralyserait, tout se terminerait au noviciat. L’espérance 
comme Marie: l’espérance au Temple, l’espérance à Cana, 
l’espérance au pied de la Croix. Etre des hommes de charité 
pour accueillir le Christ et pour le présenter continuellement. 
Si nous sommes passionnés du Christ, nous saurons le présen­
ter d’une manière spontanée comme Marie. Elle a présenté le 
Christ d’une manière spontanée aux Apôtres après la 
résurrection, mais aussi à Nazareth et pendant la vie publique.

b) Une autre manière d’être semblable à Marie, c’est 
de créer l’atmosphère de famille, comme Marie à Nazareth, 
comme Marie au Cénacle. Il n’y a pas de formation s’il n’y a 
pas une atmosphère de famille où l’on se trouve chez soi, où 
la confiance réciproque règne, où on se respecte. Je 
discerne là une des difficultés majeures dans les scolasticats 
et dans les noviciats.

Ce sera délicat là où on aura, par exemple, des forma­
teurs qui viennent d’ailleurs, ou qui viennent d’un même 
monde mais avec une culture différente. L’esprit de famille! 
Si les novices nous voient comme des juges, comme ceux 
qui décident sans amour, il n’y a pas de formation possible. 
Il est impossible de former s’il n’y a pas un esprit de famille 
à la base. Le rôle de Marie montre le rôle de formateur. 
Evidemment, il faut être ferme, il faut prendre des 

199



décisions, mais à l’intérieur d’un “être famille”. Cela fait 
partie du charisme oblat.

Regardons le Fondateur! Il savait créer la famille. Il 
disait: Tous les autres supérieurs de Congrégations peuvent 
avoir les plus belles qualités, mais aucun d’entre eux n’aime 
plus leurs sujets que moi je n’aime les Oblats! Chaque 
formateur doit avoir cet amour que le Fondateur portait 
pour ses Oblats: cet amour vraiment personnel et donc, 
cette capacité de créer l’atmosphère de famille comme 
Marie à Nazareth.

Conclusion

Cet échange a été une réflexion très simple, plus un 
partage au plan de l’âme qu’une communication intel­
lectuelle. Je pense que si nous bâtissons nos noviciats sur 
ces deux fondements, le Christ et la vie communautaire, 
alors l’avenir de la Congrégation sera assuré et on connaîtra 
un nouveau printemps. Pour moi, le printemps n’est pas 
avant tout dans le nombre. La reprise sera vraie et portera 
ses fruits seulement si elle se trouve dans la dynamique du 
charisme propre. Le charisme est une grâce qui a été 
donnée, mais c’est aussi quelque chose de nouveau qui 
s’enracine dans notre expérience du Christ. Le charisme 
oblat est l’héritage d’Eugène de Mazenod; il est aussi le don 
que chacun de nous et, ensemble, nous recevons de l’Esprit 
par notre fidélité au Christ et par notre créativité dans la 
réponse aux défis missionnaires d’aujourd’hui.

Note

(1) Conférence donnée aux Maîtres des novices européens, 
Grottaferrata, 3 février 1987.

200



XIII

RÔLE DES FORMATEURS

Cette troisième lettre pour l’Année de Mazenod est 
adressée avant tout à ceux qui sont engagés dans la formation 
(1). Vous qui êtes appelés à contribuer de manière spéciale 
aux enjeux de ce temps de renouvellement oblat, de 
rayonnement du charisme oblat et de promotion des 
vocations. Mais ce message concerne aussi les autres Oblats, 
parce que tous nous devons comprendre ce ministère et lui 
apporter notre appui.

Vous les formateurs, vous avez un rôle essentiel dans la 
Congrégation. Vous accompagnez la croissance personnelle et 
communautaire des jeunes générations et vous préparez la 
mission future de la Congrégation. Vous7 imitez Jésus qui 
formait ses apôtres et votre ministère est donc de première 
importance, même si souvent il n’est ni gratifiant ni facile. 
Pour ce ministère, le Fondateur choisissait les meilleurs 
Oblats. Beaucoup de ses lettres leur étaient adressées. Auprès 
de ceux qui en avaient reçu la charge, il insistait que tout doit 
être sacrifié à ce premier devoir. Il faut avant tout qu’il (le p. 
Pons) fournisse à ses frères tous les moyens qui sont en son 
pouvoir pour les faire avancer. La moindre négligence à cet 
égard serait impardonnable à mes yeux (CT 456). Face aux 
difficultés inévitables du formateur, il rappelait: Notre 
Seigneur, notre divin modèle avait bien à souffrir avec ses bien- 
aimés Apôtres qui étaient trop souvent insupportables et fati­
gants (CT 457). Il indiquait les lignes majeures de la forma­
tion, qui doit être mâle, religieuse, mais paternelle. Voilà la 
méthode que fai suivie dans les commencements lorsque j’étais 
chargé moi-même de former nos sujets (CT 459). Saint Eugène 

201



suivait le cheminement des scolastiques. La dernière année de 
sa vie, il écrivait au modérateur des scolastiques de Montoli- 
vet: Mes yeux et plus encore mon cœur sont sans cesse dirigés 
vers ces chers enfants, l’espérance de notre famille. Je suis 
heureux de les voir comprendre la sublimité de leur vocation, et 
travailler avec courage à devenir de saints religieux (CT 461).

Vous contribuez à la formation avant tout par votre 
témoignage. Celui-ci a sa source dans l’authenticité et dans 
l’intégrité de votre vie. C’est l’exemple qui attire, il a plus 
d’influence que les paroles. L’efficacité de notre ministère 
dépend toujours de la grâce de Dieu et de la réponse que 
nous lui donnons, et cette réponse trouve sa source dans notre 
unité de vie dans le Christ.

Votre ministère consiste à accompagner les candidats. Il 
faut le faire de manière fraternelle, spécialement quand ils 
partagent déjà la même consécration et sont membres de la 
même Congrégation. Pour la mission reçue de la Congré­
gation et de l’Eglise, vous n’êtes pas simples spectateurs mais 
responsables de la transmission des valeurs oblates. Il vous 
appartient de vérifier si les candidats sont aptes à ce genre de 
vie, si vraiment ils sont fidèles à leur vocation, si leur 
croissance correspond aux étapes de leur engagement. A 
l’égard de ceux qui sont en formation, la contrainte et la 
démission sont à dépasser, pour chercher ensemble avec eux 
ce que suggère l’Esprit.

Vous avez la charge d’aider à assumer le charisme oblat 
dans toute sa richesse et sa beauté, sans en négliger les 
exigences. Pour cela, il est important que vous soyez en 
relation avec la personne vivante du Fondateur, que vous 
viviez en syntonie avec la Congrégation et avec l’Eglise et son 
magistère, que vous soyez attentifs aux défis missionnaires de 
l’aujourd’hui et du demain du monde.

Dans votre ministère délicat et important il est nécessaire 
que vous travailliez en étroite collaboration avec les autres 
formateurs, faisant équipe avec eux et veillant à de vrais liens 
fraternels entre vous et eux. C’est surtout dans l’unité et dans 

202



la collaboration entre vous, formateurs, que vous pouvez 
trouver le chemin et les moyens les plus aptes pour la forma­
tion et que vous devenez exemple de vie communautaire. La 
communauté formatrice est le milieu normal aussi de votre 
croissance personnelle et du soutien mutuel. C’est pour cela 
que ces années-ci l’Administration générale a exigé que la 
formation ne soit jamais confiée à une seule personne.

Que vous preniez soin de votre croissance personnelle et 
de votre formation continue comme Oblats et comme forma­
teurs. Ceci est très important. Même si une préparation 
préalable à ce ministère délicat est souhaitable et même 
irremplaçable, cherchez à vous rendre toujours plus aptes à 
bien l’exercer, en en approfondissant les divers aspects et les 
multiples exigences. Les documents fréquents de l’Eglise et de 
la Congrégation sur ces thèmes vous seront une aide efficace.

Soyez heureux dans cet apostolat. Ne regrettez pas 
d’autres formes d’engagement. Mettez-y toutes vos énergies et 
votre cœur. C’est une grande responsabilité, mais c’est encore 
plus une grâce aussi pour vous. Et quand on vous demandera 
un autre ministère, vous vous apercevrez que les qualités 
acquises sont utiles sur d’autres terrains. Car il y a besoin de 
formateurs aussi pour le laïcat et en particulier pour ceux qui 
sont appelés à partager la spiritualité et la mission du charisme 
oblat.

Vous remerciant pour votre service, je demande, par 
l’intercession de saint Eugène et de Marie Immaculée, que le 
Seigneur vous confirme dans la vocation à laquelle vous êtes 
appelés et dans laquelle vous accompagnez les confrères plus 
jeunes et les futurs candidats. L’avenir de la Congrégation 
dépend en grande partie de vous.

Note

1. Lettre aux formateurs, adressée à l’occasion de l’Année de 
Mazenod, mars 1996

203



XIV

OBLATION PERPÉTUELLE

Ce passage de l’évangile de Luc nous rappelle le rôle 
prophétique et la vocation missionnaire de Jésus. “L’Esprit du 
Seigneur est sur moi... pour annoncer la bonne nouvelle aux 
pauvres” (Le 4,18). Accomplie dans le temps et dans l’espace, 
cette vocation prophétique a son commencement dans 
l’éternel amour de Dieu: “Avant de te façonner dans le sein de 
ta mère, je te connaissais” (Jr 2, 5). C’était vrai pour Jérémie, 
et d’une façon toute spéciale, c’était vrai pour le Christ (1).

Chers frères et soeurs, nous célébrons le même mystère, 
nous en sommes témoins.' En fait, notre vocation religieuse et 
missionnaire est une participation à la vocation du Christ, 
comme saint Paul nous le dit dans la lettre aux Ephésiens: “Le 
Père nous a choisis en lui avant la fondation du monde pour 
que nous soyons saints et irréprochables sous son regard, dans 
l’amour” (Ep 1,4). Notre vocation est comprise et vécue dans 
la vocation du Christ. Notre oblation est vécue dans l’offrande 
du Christ à son Père pour le salut du monde.

Chers frères, en faisant votre profession perpétuelle vous 
répondez à l’appel du Christ, qui vous invite à être ses 
disciples et à continuer sa mission. L’invitation qu’il vous fait 
est absolue et éternelle, votre réponse devient maintenant 
finale, définitive, totale.

Dans notre tradition oblate, nous appelons la profession 
finale une oblation perpétuelle, un mot qui nous rappelle non 
seulement notre nom de famille, “Oblats de Marie 
Immaculée”, mais qui nous rappelle aussi le don total du 
Christ qui s’est offert tout entier au Père.

204



Pour ce qui est de cette oblation qui nous rassemble, 
j’aimerais souligner quelques-uns de ses aspects ou dimen­
sions:

Oblation totale de nous-mêmes

Notre oblation doit imprégner et transformer toute 
notre vie. Par l’Esprit, nous sommes consacrés et devenons 
compagnons du Christ. Ainsi, l’ensemble de notre vie doit 
manifester cette consécration. Nos relations avec les autres, 
l’usage que nous faisons des biens matériels, notre prise de 
décision, notre façon de juger et d’agir doivent être en 
harmonie avec cette oblation. Notre activité missionnaire 
est la conséquence de notre réponse à l’invitation du Christ 
à le suivre et à prendre part à sa mission (Cl). Votre zèle 
missionnaire et votre créativité seront en proportion de 
votre fidélité à cette vocation, comme nous pouvons le voir 
chez le Bx Joseph Gérard. Afin de vivre notre vocation avec 
intégrité et authenticité, toute notre vie doit comme couler 
de source de notre oblation, de notre charisme oblat.

Oblation dans le Christ

Cela est possible si nous nous abandonnons au Christ. 
Comme le disent nos Constitutions: S’efforçant de le 
reproduire dans leur vie, ils se veulent obéissants au Père, 
même jusqu’à la mort, et se mettent au service du Peuple de 
Dieu avec un amour désintéressé. Leur zèle apostolique est 
soutenu par le don sans réserve de leur oblation, une 
oblation sans cesse renouvelée dans les exigences de leur 
mission (C 2). Pour l’amour du Christ et de son Royaume, 
nous devons nous identifier avec lui. A travers le regard du 
Sauveur crucifié nous voyons le monde racheté de son sang 
(C 4) et nous nous rendons apte(s) à aimer avec le coeur du 
Christ (R 12).

205



Comme Jésus, nous devons harmoniser notre conduite 
et nos activités avec notre vocation. Le Saint-Père nous dit 
dans son encyclique missionnaire: Il y a (dans le Christ) 
identité entre le message et le messager, entre le dire, l'agir et 
l'être. Sa force et le secret de l'efficacité de son action résident 
dans sa totale identification avec le message qu’il annonce: il 
proclame la détonne Nouvelle non seulement par ce qu'il dit ou 
ce qu'il fait, mais par ce qu'il est (RM 13). Le but de notre 
consécration religieuse est de réaliser cette même unité en 
nous, unité entre notre vie et notre mission, une unité qui a 
sa source dans le Christ. C’est pourquoi le Fondateur 
écrivait dans ses premières Constitutions et Règles: Celui 
qui voudra être des nôtres devra brûler du désir de sa propre 
perfection, être enflammé d'amour pour notre Seigneur Jésus 
Christ (CC et RR, p. 52).

Oblation en communauté

Le troisième point que je désire mentionner est la 
dimension communautaire de notre charisme oblat. Notre 
oblation la rend possible pour nous; elle nous demande aussi 
d’être des témoins en communauté apostolique. En faisant 
notre profession, nous entrons dans la Congrégation de façon 
définitive, nous prenons un engagement envers elle, et nous 
nous engageons à croître en compagnie de nos frères dans la 
vocation commune que tous nous avons reçue. Ils s’aideront 
mutuellement à trouver joie et bonheur dans leur vie 
communautaire et dans leur apostolat. Ils s'encourageront dans 
leur volonté de fidélité à la Congrégation, même si, en 
certaines circonstances, elle devait se disperser ou si eux-mêmes 
étaient tentés de l'abandonner (C 29).

A la fin de son scolasticat à Rome, et aussi lors de notre 
conversation à la maison Sabon, à Durban, peu avant sa 
mort, Michael Ngcobo m’a dit qu’il était parvenu à 
comprendre que la vie de communauté n’était pas seulement 

206



quelque chose de requis pour la période de formation, mais 
quelque chose de nécessaire pour toute la durée de la vie. Le 
récent Chapitre général a attiré l’attention de la Congrégation 
sur la dimension de la vie communautaire (2). Je suis con­
vaincu que l’avenir de chaque Oblat, comme celui de la 
Congrégation, dépend de la qualité de notre vie de com­
munauté, de l’interdépendance et de la communion entre 
nous, communion qui se réalise à travers la vie de commu­
nauté.

Oblation par Marie

Chers frères et soeurs, considérant les exigences de 
notre vocation, nous pourrions peut-être parfois avoir peur. 
Mais dans notre cheminement, nous avons Marie comme 
compagne et comme aide. Avec elle, nous pouvons être 
confiants face à l’avenir. En fait, comme le disent nos 
Constitutions: Marie Immaculée, par sa réponse de foi et sa 
totale disponibilité à l’appel de l’Esprit, est le modèle et la 
gardienne de notre vie consacrée (C 13). Par son exemple et 
son intercession, elle nous aidera à demeurer ouverts à 
l’appel de l’Esprit. Ensemble, avec elle, nous avons 
beaucoup d’intercesseurs et de compagnons qui ont été 
fidèles à cette même vocation qui est nôtre et qui se 
trouvent maintenant avec Dieu. De même qu’ils ont réussi, 
nous le pouvons nous aussi, pour la gloire de Dieu et pour 
le service de l’Eglise. C’est là notre vocation!

Notes

(1) Homélie pour la cérémonie d’oblation perpétuelle, Cedara, 22 
octobre 1993.

(2. Chapitre 1992, témoins en Communauté Apostolique.

207



XV

RÔLE D’UN SCOLASTICAT OBLAT

Nous sommes tous ici pour vivre avec vous ce Jubilé 
d’or: Monseigneur le Délégué apostolique, les évêques, les 
amis, le personnel et les étudiants anciens et actuels de 
l’institut théologique Saint-Joseph (1).

Nous nous sommes rassemblés pour remercier le 
Seigneur pour ces cinquante ans d’existence de Saint- 
Joseph. En cet Institut, beaucoup, surtout des prêtres et des 
religieux, ont reçu leur formation; ils travaillent maintenant 
en Afrique du Sud ou ailleurs. Aussi l’influence de Saint- 
Joseph s’est-elle répandue bien au-delà du pays.

Remercions donc le Seigneur qui a permis à beaucoup 
de devenir ministres dans son Eglise. Cette formation n’a 
pas été seulement intellectuelle, mais intégrale, ouverte 
depuis ses débuts à la richesse des différentes races de ce 
pays et d’ailleurs. Ce fut là la condition mise par l’Admi- 
nistration générale dès le commencement.

Remercions aussi le Seigneur pour le dévouement de si 
nombreux formateurs et pour la collaboration non seule­
ment des Provinces d’Afrique du Sud et d’ailleurs, mais 
aussi pour celle d’autres Congrégations.

La formation des Apôtres au coeur de la mission du Christ

Le passage de l’évangile (Le 10) que nous venons tout 
juste d’entendre nous dit comment Jésus a choisi soixante- 
douze disciples et comment il les a envoyés en mission 
devant lui. Avant de les envoyer, cependant, il les a instruits 

208



au sujet du besoin de moissonneurs pour sa moisson et il 
leur a dit aussi comment ils devaient se comporter et agir. 
Lorsque leur mission fut accomplie, le Seigneur les a réunis 
et avec eux il a fait une évaluation du travail réalisé, 
accordant de l’importance à la qualité de leur vie plutôt 
qu’à leurs actions. La formation des Apôtres et des disciples 
faisait partie de la mission de Jésus. En vérité, leur 
formation en est le centre, le coeur.

Le scolasticat Saint-Joseph, appelé maintenant Institut 
théologique Saint-Joseph, a accompli cette même tâche, 
vérifiant l’authenticité de l’appel et formant des apôtres et 
des disciples pour continuer la mission de Jésus. Ainsi, 
après avoir entendu ce passage de l’évangile, nous pouvons 
affirmer, comme Jésus l’a fait dans la synagogue de 
Nazareth: “Aujourd’hui cette écriture est accomplie” (Le 4, 
21) ici; elle s’est aussi accomplie tout au cours de ces 
cinquante dernières années.

Tout comme les soixante-douze disciples qui revenaient 
tout joyeux et commentaient ce qui s’était passé durant leur 
mission, ainsi aujourd’hui, beaucoup de formateurs et 
d’anciens étudiants sont de retour à leur Alma Mater pour se 
réjouir et remercier le Seigneur. Souvent, le scolasticat est le 
lieu où l’on revient volontiers, surtout pendant les premières 
années de ministère. Lorsqu’on est heureux d’y retourner 
c’est un bon signe pour la formation qu’on y a reçue.

Scolasticat et Institut théologique

début, le Centre théologique était identifié avec le 
scolasticat oblat; maintenant il existe une distinction claire 
entre l’institut théologique et les étudiants qui appartiennent 
à des Congrégations différentes. Cette distinction n’a pas 
pour but de créer une dichotomie entre la formation 
académique et les autres aspects de la formation (aspects 
humain, chrétien, religieux, sacerdotal, pastoral). Grâce à 

209



une collaboration constante, vous essayez de stimuler une 
croissance intégrale de tous les étudiants dans le charisme qui 
leur est propre. Cela est rendu plus facile lorsque au moins 
quelques membres de diverses Congrégations respectives 
sont professeurs, et s’il y a une évaluation constante non 
seulement de la qualité, de l’enseignement, mais aussi de la 
formation globale donnée ici, dans chacune des communau­
tés représentées.

formation intégrale

L’exhortation apostolique Pas tore s Dabo Vobis, publiée 
après le dernier Synode “sur la formation des prêtres dans 
les circonstances actuelles”, indique les dimensions de cette 
formation; les sous-titres en font ressortir son essence:

- La formation humaine, fondement de toute forma­
tion sacerdotale.

- La formation spirituelle: en communion avec Dieu et 
à la recherche du Christ.

- La formation intellectuelle: l’intelligence de la foi.
- La formation pastorale: communier à la charité de 

Jésus Christ, Bon Pasteur.

Pormation missionnaire

En regardant l’histoire de cet Institut et en considérant 
les besoins des étudiants, j’aimerais souligner deux éléments 
de cette formation globale pour l’avenir. D’abord la 
dimension missionnaire. Votre Eglise est le fruit d’une 
activité missionnaire récente. Il y a encore des missionnaires 
étrangers chez vous. Ils ne sont pas seulement les vestiges 
d’un monde qui tire à sa fin, mais les semeurs d’une vie qui 
doit continuer à croître. Inaction évangélisatrice de la commu­
nauté chrétienne, d’abord sur son territoire et ensuite ailleurs 
comme participation à la mission universelle, est le signe le 

210



plus clair de la maturité de la foi” (RM, 49b; cf. 77). En fait, “la 
foi s'affermit lorsqu'on la donne (RM 2). L’encyclique mis­
sionnaire Redemptoris Missio nous invite maintes fois à nous 
ouvrir à l’universalité de l’Eglise, écartant toutes les formes de 
particularisme, d'exclusivisme ou de sentiment d'auto-suffisan­
ce. Les Eglise locales, tout en étant enracinées dans leur peuple 
et dans leur culture, doivent maintenir concrètement ce sens de 
l’universalité de la foi, en offrant aux autres Eglises et en 
recevant d’elles dons spirituels, expériences pastorales de 
première annonce et d’évangélisation, personnel apostolique et 
moyens matériels (RM 85). Un Institut comme celui-ci a cer­
tainement une vocation missionnaire pour l’Afrique du Sud 
et doit développer des moyens propres pour atteindre ce but.

En communion avec les autres charismes

Le deuxième point que je veux souligner concerne la 
dimension charismatique de la vie religieuse. La majorité des 
étudiants viennent d’instituts religieux. La vie religieuse n’est 
pas le plus petit commun dénominateur: elle est plutôt une 
variété de dons de l’Esprit pour la construction de l’Eglise. 
Les divers aspects de la vie spirituelle, pastorale et religieuse 
devraient être vécus dans le contexte du charisme propre de 
chacun, charisme qui est l’expression d’un aspect de la vie et 
de la mission du Christ (cf. LG 46). Dans ce domaine 
également, votre Institut théologique a un rôle spécial à jouer, 
non seulement pour le bénéfice des étudiants mais aussi pour 
le développement de l’Eglise locale.

Formateurs

Dans l’histoire de l’institut théologique Saint-Joseph, 
on rencontre une difficulté qui a tendance à se perpétuer: je 
veux parler du problème de trouver et de garder un 
nombre suffisant de professeurs et de formateurs compé­

211



tents. Cela est tout à fait compréhensible, car la tâche est à 
la foi difficile et exigeante. Cependant, laissez-moi dire à 
tous les formateurs présents et futurs: c’est là la tâche la 
plus nécessaire et la plus importante de toutes les tâches 
missionnaires dans l’Église. Je le répète: elle fut au coeur de 
la mission du Christ. Donnez-vous donc généreusement à 
cette tâche et rendez-vous disponibles et aptes à celle-ci. 
Faites comme Jésus a fait, guidé par son Esprit qui est 
l’agent principal de la mission et de la formation.

Vatican II et le document post-synodal Pastores Dabo 
Vobis insistent pour dire que toute la formation doit être 
centrée sur Jésus Christ, la source de notre vie, de notre 
ministère, de notre unité existentielle. C’est là le message de 
la première lecture prise de la lettre aux Ephésiens. 
Puissions-nous toujours centrer notre vie sur lui, et le faire 
connaître au peuple à qui nous avons été envoyés. Faisons 
comme Marie: elle l’a reçu d’une manière continuelle dans 
sa vie pour le donner au monde entier, dont il est la vie 
maintenant et toujours.

Note

(1) Homélie donné à Cedara le 19 novembre 1993.

212



XVI

RÔLE D’UN SUPÉRIEUR DANS UNE 
COMMUNAUTÉ DE FORMATION

A la suite de mon expérience de dix ans comme 
Supérieur général, une conviction m’est devenue de plus en 
plus évidente: il n’y a pas de renouveau personnel et 
missionnaire sans une vraie vie communautaire, et celle-ci 
n’est pas possible sans un véritable supérieur local (1). Par 
ailleurs, c’est là aussi une conviction exprimée par les Cha­
pitres généraux qui ont réfléchi sur notre renouveau. Ils 
insistent continuellement sur le rapport entre mission, 
communauté et croissance personnelle.

Depuis le Chapitre de 1966, qui s’est tenu au lendemain 
de la clôture de Vatican II, on affirme le lien entre mission et 
communauté, le rôle théologal et aussi le rôle de témoignage 
de la communauté. Missionnaires religieux, les Oblats le 
seront dans et par la communauté à laquelle ils appartiennent 
(C 42). Après avoir parlé de la communion d’esprit et de 
coeur, réalisée dans l’échange, le dialogue, l’entraide 
fraternelle, on -affirme: Ils porteront ainsi aux yeux des 
hommes le témoignage que Jésus vit au milieu d’eux et fait leur 
unité pour les envoyer annoncer son Royaume (C 45).

Le Chapitre de 1972 a publié la “Visée missionnaire”, un 
document qui a eu une grande résonance. Quelques mois 
après, le Conseil général publiait un autre très riche 
document, intitulé “La Communauté”, qui semble avoir attiré 
beaucoup moins l’attention que le premier. Le Chapitre de 
1974, après le départ du P. Hanley, a renouvelé sa foi dans les 
valeurs fondamentales de la vie oblate, et c’est dans ce 
contexte qu’il écrivait: la valeur ‘vie communautaire a peut- 

213



être été une des richesses et une des exigences de la vie oblate 
qui fut le plus vigoureusement soulignée (Actes du Chapitre, p. 
15). Les nouvelles Constitutions de 1980 ont amplement 
développé le thème de la vie communautaire en général et 
dans ses implications dans la mission, dans la fidélité et la 
croissance tout comme dans la formation.

Le Chapitre de 1986 mentionne la vie communautaire 
apostolique comme étant un des défis à relever pour être 
missionnaire dans l’aujourd’hui du monde. Elle est elle- 
même mission et en même temps un signe qualitatif de la 
mission de l’Eglise (MAM 109). Le dernier Chapitre enfin a 
été centré sur la vie communautaire. Nous choisissons la 
communauté comme un moyen pour nous laisser évangéliser 
sans cesse et être témoins de la Bonne Nouvelle dans 
VAujourd'hui du Monde (TCA ~l).La communauté de district 
est une expression authentique et importante de la 
communauté locale, et elle doit en vivre toutes les exigences 
(cf. ib. 23.5). Le témoignage en communauté apostolique a 
d'importantes répercussions sur la formation (ib. 25). Le 
témoignage en communauté apostolique demande de la 
formation première qu'elle aide le jeune Oblat à devenir 
disciple et homme de communauté (ib 32).

1. La communauté de formation et ses acteurs

1.1 La communauté de formation a des caractéristiques 
propres même si elle doit réaliser toutes les exigences 
humaines, chrétiennes, religieuses, missionnaires de chaque 
communauté oblate. Le spécifique est donné par son rôle de 
promotion de la formation première, qui a des exigences 
distinctes de la formation continue. Pour cette raison, sa 
constitution est toute particulière comme le souligne la C 51:

Disciples d'un même Seigneur, éducateurs et membres en 
formation constituent une seule communauté. Au coeur de 

214



cette communauté et en lien étroit avec les membres en 
formation, les éducateurs constituent un groupe particulier; 
ils portent une responsabilité spécifique devant l’Eglise et la 
Congrégation, comme envers les candidats. Attentifs aux 
mouvements de la grâce en eux, ils les stimulent, les aident et 
les accompagnent dans leur développement intégral comme 
personnes, dans leur cheminement spirituel et le discerne­
ment progressif de leur vocation oblate.

Une telle communauté de formation a une importance 
spéciale et une responsabilité unique. Elle prépare en effet 
l’avenir des personnes et de la mission. S’il y a des défi­
ciences sérieuses, les personnes et les communautés en 
souffriront pour toujours. Le Fondateur était très exigeant 
sur ce point (2). Une des raisons de la réussite de la 
Congrégation est attribuée à la formation soignée dès les 
débuts de son existence, même si le Fondateur était souvent 
insatisfait de sa réalisation concrète. Lorsqu’il se lamentait, 
il prouvait bien l’idéal qu’il nourissait pour la formation.

1.2 Les divers acteurs de la formation première

a) Les Constitutions présentent clairement l’impor­
tance et les exigences de la formation, en indiquant la vision 
théologique et la vision anthropologique sous-jacentes. 
Selon la Préface du Fondateur, l’idéal du formateur est le 
Christ lui-même qui forme ses Apôtres. Ce modèle est 
rappelé par les Constitutions dans le premier article de la 
deuxième partie consacrée à la formation.

Jésus a formé personnellement les disciples qu’il avait 
choisis et les a initiés au mystère du Royaume de Dieu (cf. Mc 4, 
11). Pour les préparer à leur mission, il les associa à son mi­
nistère; pour affermir leur zèle, il leur envoya son Esprit (C 45)

L’action directe du Christ dans la vocation est rappelée 
par les Constitutions 50 et 52. Le dernier Chapitre, celui de 
1992, a développé cette conviction: L’image qui résume 

215



l’ensemble de ce que nous voulons dire est celle de Jésus le 
Formateur qui appelle et regroupe ses disciples autour de lui, 
qui crée entre eux des liens d’unité et d’amour, qui leur donne 
la force de l’Esprit et qui les envoie comme ses témoins (cf 
Préface; CC 3,37) (TCA 26).

Le Christ agit à travers son Esprit, le Formateur par 
excellence. Ce même Esprit forme le Christ en ceux qui 
s’engagent sur les trace des Apôtres. Plus il leur fait pénétrer le 
mystère du Sauveur et de son Eglise, plus il les incite à se vouer 
à l’évangélisation des pauvres (C 45; cf. C 49).

Le Christ est non seulement le centre de notre mission, 
il demeure aussi l’acteur par excellence à travers son Esprit, 
qui est le protagoniste de la mission, de toute la vie de 
l’Eglise et de ses membres. Les formateurs doivent être 
attentifs aux motions de l’Esprit pour régler leurs 
interventions, qui sont nécessaires certes, mais qui doivent 
toujours être subordonnées à l’action de l’Esprit (cf. C 51b).

b) L’acteur de toute la formation est la communauté qui 
est apostolique avant tout à l’intérieur pour pouvoir ensuite 
agir et témoigner à l’extérieur. La formation dans son 
ensemble est un cheminement communautaire.

\Jne communauté apostolique, dont tous les membres 
sont engagés dans un processus d’évangélisation réciproque, est 
le lieu normal de la formation oblate. Ils se soutiennent et 
s’encouragent les uns les autres, créant ainsi une atmosphère de 
confiance et de liberté, où ils s’invitent mutuellement à un 
engagement de plus en plus profond (C 48; cf. 46, 49 et les 
Règles respectives).

La collaboration et la responsabilité de tous y sont 
impliquées (cf. C 49, R 41). Le rôle formateur de la 
communauté apostolique est rappelé par le dernier Chapitre 
(cf. TCA 7, 8,23.4,37).

c) Les formateurs ont un rôle indispensable; déjà la 
Constitution 51 que nous avons citée plus haut nous le 
rappelait.

216



Les éducateurs ne sont pas de simples témoins ou des 
accompagnateurs qui vérifient le cheminement opéré par les 
candidats. Ils doivent les stimuler, les aider, les soutenir dans 
la croissance intégrale (cf. ib.). Un tel esprit d’équipe doit 
être présent déjà au noviciat, même si la tâche principale 
revient au Maître (cf. R 44, C 57). Dans ma troisième lettre 
de l’Année de Mazenod, j’ai rappelé quelques aspects du rôle 
des formateurs dont dépend en grande partie l’avenir de la 
Congrégation (3).

d) Les formandi, les candidats, sont aussi des acteurs de 
leur propre formation et de celle des membres de leur 
communauté. Sans leur ouverture, leur disponibilité, leur 
collaboration et leur volonté, aucune formation n’est 
possible. Ils sont les responsables de leur propre formation, 
non pas d’une façon autonome et auto-suffisante, mais en 
lien étroit avec la communauté et en particulier avec leurs 
formateurs.

Assistés par leurs éducateurs et guides spirituels, ils 
chercheront à devenir des hommes de Dieu, des missionnaires 
enracinés dans le Christ et fermement décidés à se donner 
totalement par l’oblation perpétuelle (C 65; cf. CC47, 49; RR 
52,53,60,65).

1.3 Dans l’équipe des formateurs se trouvent des rôles 
divers, malgré la responsabilité commune. Le Maître des 
novices a une physionomie propre dans les Constitutions et 
dans notre tradition (cf. CC 55,57; RR 44,46).

a) Le directeur spirituel a un rôle irremplaçable dans le 
cheminement personnel. Les Règles recommandent la 
direction spirituelle à tout Oblat pour l’aider à discerner 
l’action de Dieu et à grandir à travers les expériences et 
difficultés de sa vie personnelle et de son ministère (R 21; cf. 
11, 22). Cela est particulièrement indispensable pour tout 
candidat oblat.

Dans la tradition oblate, qui s’inspire de celle des 
séminaires français, tout formateur, à l’exception du supé­

217



rieur, peut être directeur spirituel. Une préparation à la 
direction spirituelle devrait donc être assurée à chaque forma­
teur (cf. R 35). Dans les petites communautés de formation, le 
directeur spirituel peut être choisi en dehors de la commu­
nauté. Dans ce cas, il est important que chaque directeur con­
naisse le charisme de l’institut et son style de vie commu­
nautaire, autrement on risque un accompagnement détaché 
de la vie. De toute façon, la direction spirituelle devrait être 
un élément essentiel du cheminement de formation de tout 
Oblat. Son absence comporte de graves inconvénients, 
comme j’ai pu le constater au cours de mon expérience.

b) A l’intérieur de l’équipe de formation existent d’autres 
tâches complémentaires pour assurer des aspects particuliers 
de la formation, comme la dimension des études, de la 
pastorale, de l’usage de l’argent (cf. Normes générales de la 
Formation oblate, chap. II). Spécialement dans les commu­
nautés de formation plus grandes, des tâches spécifiques sont 
assignées aux formateurs, comme directeur spirituel, directeur 
des études et directeur des expériences pastorales.

2. Rôle du Supérieur dans les communautés
DE FORMATION

Dans la partie des Constitutions consacrée à la 
formation, on ne parle pas du supérieur de la communauté 
de formation. Il faut évidemment lui appliquer ce que les 
Constitutions disent en général du supérieur. Son rôle a 
cependant des particularités liées à la nature de la 
communauté, à l’intérieur de laquelle se situe le groupe 
particulier des éducateurs (cf. C 51). Son rôle se manifeste à 
l’égard de toute la communauté, à l’égard de l’équipe de 
formation et à l’égard de chaque membre de sa communauté.

2.1 Pour ce qui est des généralités sur la nature et le rôle 
du supérieur, je reprends en grande partie la deuxième lettre 

218



de l’Année de Mazenod consacrée à ce sujet. Le rôle du 
supérieur n’est pas seulement du domaine de l’agir. Il n’est 
pas seulement celui qui facilite la vie du groupe, en ausculte 
les rouages. Son rôle est aussi d’ordre sacramentel. La vie 
communautaire vécue dans la foi, en effet, rend présent le 
Christ (cf. C 37), dont le supérieur est un signe (cf. C 80). Le 
Supérieur local a la charge d’animer et de diriger la 
communauté de manière à assurer son progrès dans l’apostolat 
et le plus grand bien de ses membres (C 89). Ce bien touche 
l’intégrité de la vocation oblate. Saint Eugène écrivait au père 
Soullier peu après sa nomination comme supérieur de la 
communauté de Limoges: Faites surtout régner la piété parmi 
vous. Il est monstrueux de voir des religieux avec tant de 
moyens de sanctification et de perfection croupir dans l’indiffé­
rence et la lâcheté (23.9.1854).

Le dernier Chapitre général, confirmé par la récente 
Rencontre intercapitulaire, a indiqué la communauté 
apostolique comme lieu et source de notre témoignage, et 
donc de notre mission. J’ai vu les résultats bénéfiques de tels 
efforts en bien des parties de la Congrégation. Partout, j’ai vu 
que la personne-clef pour un tel renouveau communautaire 
est le supérieur local, soutenu par le Provincial et dans le 
contexte des orientations prioritaires de la Province. La 
qualité des supérieurs locaux est déterminante pour la vie de la 
Congrégation. C’est pourquoi le Chapitre considère leur 
formation comme une priorité (TCA 23.6). De fait, diverses 
Provinces organisent des cours pour préparer des animateurs 
de communauté; et elles ont des conseils élargis avec les 
supérieurs locaux pour promouvoir une animation 
commune. De cette façon, il est plus facile que la Province ou 
la Délégation devienne un corps apostolique (cf. C 92).

Le supérieur “est le pasteur de ses frères” (TCA 23.6). 
Responsable de la marche interne et missionnaire de la 
communauté, il doit prendre soin de chacun de ses membres. 
Le Fondateur invitait le père Honorât, premier supérieur du 

219



Canada, à s’appliquer plus à vous attacher les coeurs de vos 
sujets par la charité et la mansuétude qu’à les conduire par 
l'autorité (29.9.1841). Au même, deux ans plus tard, il 
rappelait qu’z/ est du devoir d'un supérieur de faire valoir tous 
ses sujets, comme il est du devoir des sujets de faire valoir leur 
supérieur (7.10.1843).

Promoteur de la charité fraternelle, le supérieur doit 
impliquer dans les décisions tous les membres de la 
communauté, et en particulier son conseil. Au même 
supérieur canadien, Eugène écrivait: Au nom du ciel, corrigez- 
vous et cessez de prendre sur vous seul une responsabilité qui 
doit être partagée nécessairement par les autres (...). C'est ainsi, 
c'est en témoignant de la confiance, en montrant de la 
déférence pour les autres, en sachant modifier ses propres idées 
pour adopter celles des autres que l'on s’attire leurs sympathies, 
leur concours et leur affection (1.10.1843).

La communauté tout entière, et le supérieur en 
particulier, est appelée à aller de l’avant et à croître selon le 
charisme de l’institut, exprimé en particulier dans les Consti­
tutions, en union avec les supérieurs majeurs. Le Fondateur 
recommande au père Honorât que dans le gouvernement tant 
spirituel que temporel, vous ne fassiez ni ne permettiez qu'on 
fasse rien qui soit étranger à l'esprit de notre Institut 
(29.9.1841), qui est l’esprit de notre Fondateur lui-même. Au 
p. Guigues, il écrivait que pour la mission de l’Oregon il 
cherchait un supérieur qui fût un homme dévoué et expé­
rimenté, plein de l'esprit de Dieu, imbu de mon esprit, qui agit 
de lui-même comme j'aurais agi moi-même (24.1.1847).

Je termine avec deux autres textes du Fondateur: 
Souvenez-vous que vous devez être le modèle de tous. Faites 
souvent votre oraison sur les devoirs de votre charge; ce n est 
pas peu de chose; prenez garde à vous (au p. Mille, 2.5.1835). 
Invoquez donc avec ferveur le Seigneur et notre bonne Mère, et 
mettez ensuite votre savoir-faire pour bien réussir"(au p. Dassy, 
5.10.1851). La grâce de Dieu ne saurait nous manquer.

220



2.2 Le supérieur d’une maison de formation a un rapport 
spécial avec le groupe des formateurs. Il est responsable avec 
eux de la formation et des Oblats en formation. Cela de­
mande des rencontres régulières avec eux pour évaluer les 
candidats, en particulier lors des appels aux voeux et aux 
Ordres. Mais ces rencontres risqueraient d’être de pure for­
malité s’il n’y avait pas aussi une vie de groupe avec ses mani­
festations propres et régulières au niveau humain et au niveau 
de la foi. Il faut ensuite étudier ensemble les dimensions es­
sentielles de la formation, planifier ensemble en déléguant les 
diverses responsabilités à exercer, mais toujours dans l’unité. 
L’unité du groupe des formateurs est importante dans la for­
mation; je dirais que c’est une condition pour une action for­
matrice effective. Un groupe de formation divisé est délétère.

2.3 Le supérieur a un rôle personnel également avec 
chacun des candidats en formation. Il devrait avoir un rapport 
vrai avec chacun. C’est lui qui aide le candidat à évaluer 
l’intégration des divers aspects de la vie, qui l’interpelle sur les 
points faibles, qui l’encourage. Pendant que le directeur spiri­
tuel aide à faire le discernement en partant de ce que le candi­
dat lui indique, le supérieur a une perception plus globale en 
partant non seulement de ce que le candidat lui confie, mais 
aussi de ce qu’il observe et entend chez les autres. Pour 
rendre fructueuse cette rencontre personnelle, le supérieur 
doit créer le climat de confiance, qui en certaines cultures est 
plus difficile à obtenir, mais qui est toujours indispensable.

3. Attitudes pour vivre la mission de supérieur

Pour exercer son rôle de façon valide, le supérieur doit 
développer quelques attitudes profondes qui guident son 
agir. Je les indique par cinq verbes: le supérieur croit dans 
la communauté, aime la communauté, précède la commu­
nauté, anime la communauté, prie pour la communauté.

221



3.1 Le supérieur croit dans la communauté

a) Croire dans la valeur “théologique” de la communauté 
appelée à être l’expression de la communion trinitaire 
(dimension prophétique) et réactualisation de la communauté 
ecclésiale (dimension mémoriale). La communauté religieuse 
est signe du Règne de Dieu qui doit venir et qui est déjà 
présent de quelque façon (dimension eschatologique). Par 
l’amour réciproque, Jésus se rend présent et actif en elle et à 
travers elle (dimension christologique). A mesure que grandit 
entre eux la communion d'esprit et de coeur, les Oblats té­
moignent aux yeux des hommes que Jésus vit au milieu d’eux et 
fait leur unité pour les envoyer annoncer son Royaume (C 37).

b) Croire dans la valeur formatrice de la communauté. Elle 
est un moyen pour nous laisser évangéliser sans cesse et être 
témoins de la Bonne Nouvelle dans l’Aujourd’hui du Monde 
(TCA 7). Elle aide à surmonter l’individualisme qui est le mal 
du monde moderne (ib. 8). Face aux frictions qui proviennent 
de la vie et du ministère, elle a un rôle de guérison et de 
réconciliation (ib. 23.4). Elle est une école de formation 
continue (cf. ib. 37).

c) Croire dans la valeur missionnaire de la communauté. 
La présence du Seigneur en elle nous fait revivre la commu­
nion des Douze, ainsi que notre mission commune dans l’Esprit 
(ib. 10). Devenant un seul coeur et une seule âme, nos commu­
nautés seront de plus en plus apostoliques par la qualité de leur 
témoignage, portant ainsi un fruit qui demeure (ib. 13; cf. 37).

La communauté est apostolique en elle-même, avant tout 
dans son être. Elle conteste en fait de façon prophétique le 
péché et le mal aujourd’hui comme dans le passé, et en 
particulier l’individualisme et le pouvoir (cf. ib. 8); elle est 
signe d’un monde né de la Résurrection (ib. 9), elle est une 
“proposition”, “elle donne à ce monde des raisons d’espérer” 
(ib. 8). Elle devient ainsi nourriture pour la vie du monde (ib. 
6) et table du banquet l’humanité (ib. 8). Se faisant disciples à 

222



la suite de Jésus, ils se disposent d’autant mieux à partager sa 
mission comme apôtres (ib. 15).

Elle est apostolique également dans son agir, en tant 
qu’elle promeut, élabore et soutient un projet missionnaire 
communautaire (cf. ib. 18, 23.8, 24, 36). Elle est aussi un 
moyen pour la mission. Nous ne deviendrons des évangélisa- 
teurs efficaces que dans la mesure où notre compassion sera 
partagée, où nous nous offrirons au monde, non pas comme une 
coalition de francs-tireurs, mais bien plutôt comme un seul corps 
missionnaire (ib. 7). Il est important que cette “foi commu­
nautaire” soit transmise dans l’étape de la formation première.

3.2 Le supérieur aime la communauté

Cela signifie aimer ses membres, prendre soin d’eux (cf. 
TCA 10, 11), être disponible à tous (cf. R 88), en être le bon 
pasteur, se sacrifiant soi-même. Cela veut dire aussi aimer la 
vie communautaire, sa dynamique et ses manifestations; savoir 
être présent, considérer l’engagement envers elle comme un 
vrai ministère, le devoir premier et essentiel.

Le Fondateur est un exemple de cet amour affectif pour 
les membres de sa Congrégation, se considérant comme un 
père plein d’un amour qu’il puisait dans celui de notre Père 
des cieux et du Christ, sur qui il se modelait. Il voulait que la 
charité soit “le pivot sur lequel roule toute notre existence” 
(au p. Guibert, 29.7.1830). Comme il le disait au père Dassy: 
Je vous recommande la douceur dans votre gouverne. Ne 
fatiguez pas vos sujets, soyez charitable et patient. De la 
fermeté quand il faut, mais jamais de la dureté (14.10.1848).

3.3 Le supérieur précède la communauté

Précéder la communauté signifie être un exemple pour 
toute la communauté. C’est la première façon d’aimer les 
confrères. Ce qui marque le plus négativement les candi­

223



dats, c’est l’infidélité des formateurs et, en particulier, celle 
du supérieur.

Une des recommandations les plus fréquentes de saint 
Eugène aux supérieurs était le devoir de l’exemple et de la 
fidélité aux Règles. Faites... attention que vous devez donner 
vous-même l'exemple de la ponctualité la plus scrupuleuse dans 
tout ce que prescrit la Règle soit pour les choses, soit pour les 
personnes (au p. Dassy, 7.3.1848). Donnez le premier l'exemple 
de la régularité et de la fidélité en tout (au p. Verdet, 4.5.1854). 
Une telle régularité ne devait pas cependant faire abstraction 
du sens des personnes; ainsi il insistait auprès de Mgr Allard: 
Ma vieille expérience m'inspire de ne pas vouloir mettre tout le 
monde dans le même moule, et de vous prêter à tirer de chacun 
ce que vous pouvez avec douceur et aménité... On désespère les 
faibles quand on n’a que des reproches à leur faire. Etudiez-vous 
d'arriver à son coeur, vous obtiendrez tout par cette voie. Notre 
divin Sauveur nous l'a tracée lui-même (10.11.1857).

3.4 Le supérieur anime la communauté

a) Il la réunit, en favorisant surtout la communion 
d’esprit et de coeur, au point de savoir partager en profondeur 
nos histoires personnelles, les projets missionnaires et notre vie 
de foi (TCA 12; cf. 39), de façon à se soutenir mutuellement, 
partager ensemble, prendre soin les uns des autres (ib. 11), 
établir une interdépendance, une communion profonde les uns 
avec les autres (ib. 10).

b) Il aide la communauté à évaluer dans le discernement 
évangélique le chemin parcouru “dans toutes ses 
composantes” (ib. 19; cf. 20, 23.1, 4 et 5), et à se donner le 
rythme de vie opportun en le programmant. La pratique de la 
communauté comme communion-interdépendance nécessite un 
rythme régulier de rencontres et de retraites (ib. 23.2).

c) Il aide à “élaborer un projet missionnaire commun; 
c'est là un bon moyen de rassembler ses membres dans une 

224



réflexion et une action missionnaires (ib. 23.8; cf. 12, 18, 24, 
36). Une communauté de formation a aussi son projet 
missionnaire dont la formation constitue la première priorité.

d) Il promeut “un esprit de collaboration et d'initiative 
et un dialogue effectif avec la communauté” (ib. 11). La 
consultation du conseil, et même de toute la communauté, 
était une règle rappelée à tous les supérieurs; y compris 
ceux des maisons de formation (4).

e) Une façon d’animer les personnes et la communauté 
est celle de présenter des défis à relever, des défauts à 
corriger. Le Fondateur s’insurge contre la faiblesse des 
supérieurs locaux: Ils craignent de les rappeler à l'ordre 
quand ils commencent à s'égarer, ils condescendent trop 
facilement à toutes leurs faiblesses... Ainsi nos maisons, si 
nous n'y prenions garde, deviendraient bientôt une simple 
hôtellerie, où des prêtres vivent sous le même toit, sans esprit 
religieux et sans discipline régulière.

3.5 Le supérieur prie pour sa communauté

La communauté étant une réalité théologale (participa­
tion à la communion trinitaire, signe du Royaume, présence 
de Jésus), est d’abord un don de Dieu, avant d’être le résultat 
de l’effort de l’homme. L’encyclique missionnaire Redemptoris 
Missio indiquait la prière comme étant une des fins et des 
modalités de l’activité missionnaire avec l’annonce, la consti­
tution de l’Eglise et la promotion des valeurs évangéliques du 
Royaume. >

L'Eglise est enfin au service du Royaume par son 
intercession, car le Royaume est de soi don et oeuvre de Dieu, 
comme le rappellent les paraboles évangéliques et la prière que 
Jésus nous a enseignée. Nous devons le demander, l'accueillir, le 
faire grandir en nous; mais nous devons aussi travailler pour 
qu'il soit accueilli par les hommes et grandisse parmi eux, 
jusqu'au jour où le Christ ‘remmettra la royauté à Dieu le Père' 

225



et où ‘Dieu sera tout en tous (RM 20). Le Fondateur est 
l’exemple du supérieur priant pour sa Congrégation. Pour lui, 
l’Eucharistie était le point de rencontre pour tous.

Conclusion

Il me semble que tout formateur, et en particulier le 
supérieur, a un rôle marial à remplir envers sa communauté. 
Le cheminement de Marie indique quel doit être le nôtre.

- Comme Marie à l’Annonciation, il faut chercher et 
accepter pour nous, avec les autres et pour les autres, la 
volonté de Dieu. La vie communautaire, en effet, se réalise 
seulement en faisant la volonté du Seigneur.

- Comme Marie à Cana, il faut donner beaucoup 
d’attention à ce qui se passe autour de nous dans la com­
munauté et dans ses membres, en intervenant quand il faut 
avec discrétion et amour.

- Comme Marie au Calvaire, il faut être aux côtés de 
nos frères, surtout lorsqu’ils sont dans la souffrance, peu 
importe la sorte de souffrance qu’ils ressentent.

- Comme Marie au Cénacle, il faut unir les frères dans 
la prière et dans l’attente de l’Esprit, dont nous avons 
constamment besoin.

Notes

(1) Conférence donnée à la session des formateurs, Rome, juin 1996.
(2) Cf. Choix de Textes, nn. 430-447 pour le noviciat; 448-451 pour 

l’esprit de la Congrégation; 452-475 pour le scolasticat.
(3) Cf. Information OMI, mars 1996.
(4) Cf. Choix de Textes, nn. 509-514.

226



INDEX DES THEMES

Abnégation: 51-57,59.
Accompagnement: 32, 62, 

202,216-218.
Acteurs de formation: 214- 

218.
Amour: 97-98, 128-129.
Amour des gens: 49-51.
Animation: 224-225.
Annonce de la Parole de Dieu: 

27, 67-68, 76-77, 120, 161- 
166,174

Apostolat: 82, 90-91, 172, 193- 
194.

Apostolique, homme...: 46-61.
Apostolique, communauté...: 

30,39-40,81,222-223.
Apôtres: 26-27, 46-52, 60-61, 

86-87,136,208-209.
Appels entendus: 82-86.
Aréopages: 69,166-168.
Ascèse: 51,53-59
Audace: 49-50,136,175.
Authenticité: 44-47.
Avenir: 7,23,27,34,158,207.

Besoins des hommes: 25 , 83, 
114-115,119,135,173-174.

Bouddhisme: 22, 185-186.

Canonisation: 111-112.

Caractère: 8,112,117.
Changements: 141-143, 164- 

168.
Chapitre général: 36-37, 63, 

80-82,93-96,213-214.
Charisme: 132-133,211.
Charisme oblat: 35, 64-66, 72- 

76, 99-102, 197-121, 132- 
136,200.

Charité fraternelle: 42-44 92- 
110,124-125,153-154,168.

Choix du Fondateur: 35-36.
Coeur: 29,116-117.
Cléricale, Congrégation...: 63- 

79.
Collaboration: 216-217,225.
Communauté: 22-23, 30, 33- 

45, 80-82, 86-87, 89-90, 92- 
109,120,135, 147-149, 177- 
178, 194-200, 206-207, 213- 
218,221-226.

Communauté de formation: 
40-42, 91.

Communication (moyens de): 
107,166-168.

Communion: 37-38, 86-87, 93, 
128-129,176-178,197, 211.

Compassion: 84-86,50.
Complémentarité: 72-76, 215- 

218.

227



Confiance: 41 -42. .
Confirmation: 13-14, 126-127.
Confrontation: 43-44,54.
Consacrés: 138-198.
Consécration: 16-18, 104-105, 

138-158.
Conseils évangéliques: 52-53.
Constitutions et Règles: 8-9, 

28, 54, 57, 65-68, 89-91, 96- 
97, 127-128,155-156,163.

Conversion: 7-8, 64-65, 84-86, 
109.

Coopérateurs du Christ: 27, 
48, 145,192.

Corps apostolique: 118.
Crédibilité: 109.
Courage: 27.
Créativité: 38, 59, 143-144, 

175.
Crise: 8, 141-143.
Croissance: 26, 34-35, 42-44, 

59-61, 106, 144-156, 180- 
181,220,

Croix: 46.
Cultures: 91-93.

Défis: 33, 76-77, 157-158, 161-
183.225.

Deschâtelets: 29,71-72.
Désintéressement: 51-52.
Dévotion à Marie: 19-20.
Dialogue: 58, 163-166, 177-

178.225.
Dieu: 98, 124,136, 190.
Directeur spirituel: 54, 217- 

218.
Discernement: 43-44, 58, 78, 

179-180.
Disciples: 84.

Discipline de vie: 54. .
Disponibilité: 33, (cf. Obéis­

sance).

Eglise: 16, 34-35, 54, 115-116, 
124, 134-135, 140-141, 152- 
153,164-167,173-174,177.

Esprit oblat: 99-102,111.
Esprit Saint: 9-10, 32, 86, 113, 

132-133.
Etude: 21, 30-31, 178-179, 

208-212,218.
Eucharistie: 10-11, 68-70, 108, 

187-188.
Evangélisation: 25-26, 48-49, 

63,66-68, 76,120, 146-147, 
157-158, 161-163, 174-

, 175-
Évangile: 81, 83,168.
Evénements: 90, 191.
Exercices: 89-91,113-114.
Exemples: 31-32, 97-99, 112- 

121,223-224.
Expérience de Saint Eugène: 

7-8, 12-13, 84-88, 144-146, 
170-173,184-196.

Expérience de Marie: 13-16.

Fidélité: 55-57,143-144.
Finances: 94-95.
Fondateur: 7, 12-24, 35-36, 64- 

66,97-99,104-105,111-137, 
161-163,191-192.

Formateurs: 18-120, 196-198, 
201-203,208-212,213-226.

Formation: 20-21, 29-31, 40- 
42, 57-59, 77-78, 103-106, 
156-157, 169-183, 184-200, 
208-212.

228



Frères: 28, 72-78.
Héroïsme: 55-57.
Histoire: 141-143, 191, 166- 

168.
Histoire oblate: 26-27, 55-57, 

91,192-193.
Homme apostolique: 26-27, 

46-62,175-176.
Hommes: cf Personne.

Identité: 3,177.
Immigrés: 161.
Imitation: 112-113.
Incarnation: 44, 97-98, 103- 

105.
Inculturation: 166-168.
Intégration/intégrale: 26, 58, 

85-86,103-105,210.
Intercesseur: 130-131.
Interdépendance: 46, 86-87, 

93-95.
Internationalité: 92-93.
Jésus Christ Evangélisateur: 

48,119,171-172.
Jésus Christ Sauveur: 46, 68- 

70,119, 171.
Jésus Christ: 7-10, 80-81, 144- 

146,215-216.
amour pour...: 89-91, 97-98, 
113-114,131.
expérience de.., 7-10, 12-13, 
46, 84-87,144-146,170-173, 
184-196.
centre: 7,12-13, 86-89,118.
identification au..: 8-9, 144- 
146,205-206., 
relation: 46, 86-89.

Jeunes: 3,34, 65.
Joie: 203.

Justice: 166-167.

Laïcat: 111,163,165-166,169.
Lettres: 1-3,31, 78-80.
Liturgie: 186-187.

Maître: 121.
Maître des novices: 184-185, 

196-198.
Marie: 12-24, 32, 44-45, 61-62, 

75, 126-127, 135-136, 156, 
198-200,207,226.

Martyre: 55-57.
Maturité: 10.
Mazenod, Eugène de: cf Fon­

dateur.
Méditation: 175-176.
Ministères (variété des): 164.
Mission: 164-168.
Mission oblate: 25-32, 76-77, 

161-163. .
Mission ad gentes: 26-27,162.
Missionnaire: 27-31,35-36, 46- 

62,173-176.
Monde d’aujourd’hui: 30-31, 

57-59, 108-109, 166-168, 
175.

Moyens: 89-91, 113-114, 154- 
156,184-196.

Mystique: 53-55.

Noviciat: 9,184-200.

Obéissance: 91.
Oblat (ce qu’il est): 170-182, 

cf. Homme apostolique
Oblation: 20-21, 125-126, 204- 

207.
Office divin: 70.

229



Oraison: 185-186.

Pardon: 43,105-106.
Parole de Dieu: 68, 104, 117, 

155,187.
Partage: 37-38, 42-43, 87, 94- 

95.
Pasteur: 219-220.
Pauvres: 7, 25, 27, 83, 147, 

162-163,175.
Pèlerin: 9, 32, 59-62, 141-143, 

180-181,185.
Père: 97-100,128-129.
Persévérence: 8, 10, 18-19, 59, 

131-132.
Personne: 38, 90, 114-115, 

167-168,188-190.
Piliers: 35,197-120.
Pivot: 124-125,153-154.
Prédestination: 14-15.
Préface: 47-53, 64, 122-124.
Prêtres: 70-71.
Prière: 10-11, 78, 89-91, 130- 

132,155,185-188,225.
Prisonniers: 114-115, 161.
Projet missionnaire: 27-28,219, 

224-225.
Provinciaux: 41.
Proximité avec les gens: 25.

Réciprocité: 97-101, 128-129.
Réconciliation: 94, 105-106.
Recherche: 34.
Renouvellement: 36-41, 46, 

111, 132-136.
Respect: 38.
Réveil: 36-39.
Rôles: 213-226.
Rosaire: 21-22.

Royaume de Dieu: 164-166, 
225.

Sacerdoce: 63-79.
Sainteté: 29, 52-53, 61, 101- 

102,112-118, 120, 149-150
Sanctuaires mariaux: 16-17.
Scolasticats: 208-212.
Séminaires: 65, 70-71 73, 161.
Spiritualité: 30, 68-70, 89-91,

117-118,, 168-173,184-196
Stages: 28, 107, 180.
Structures: 37-38, 68.
Supérieur: 213-226.
Supérieur général: 1-3, 100- 

102.
Synode: 138-158.

Témoignage: 27, 40, 58-59, 
80-82, 87-89,108-109.

Trinité: 139-140.

Unité de la Congrégation: 27, 
33-34,107-108.

Unité de vie: 9, 46, 58, 89-91, 
150-152,195-196.

Unité entre les Oblats: 92-93, 
101,107.

Universalité: 29, 116-117, 174.

Vatican II: 93.
Vertus: 52-53.
Vie consacrée: 138-158.
Vie religieuse: 46-62,139-159.
Visites: 1-2,25.
Vocations: 18, 26, 83, 109.
Voeux: 8, 85.
Volonté de Dieu: 114.

Zèle: 49-51,53-56.

230



TABLE DES MATIERES

Introduction Page 1

L LETTRES AUX OBLATS 
EN FORMATION PREMIERE

L Jésus Christ au centre de notre vie, 1987. ........................... 7

Devenir d’autres Jésus Christ............................................... 8
Prière et Eucharistie................................................................ 10

IL Cheminer avec Marie Immaculée, 1988.............................. 12

1. Marie dans l’expérience du Fondateur....................... 12
Marie, confirmation du charisme oblat.................... 13
Oblat de Marie, signe de prédestination.................... 14
Marie, image de l’Eglise............................................... 16
Marie au coeur du charisme........................................ 16

2. Consacré à Dieu sous les auspices de Marie.............. 17
3. Marie, modèle et formatrice............................................ 18
4. Qu’est-que j’attends de vous............................................ 20

Le Rosaire.......................................................................... 21
Marie dans la communauté............................................ 22

III. La Mission oblate, 1989...................................................... 25

Fondés pour la mission, nous avons grandi grâce à elle . 26
Caractéristiques de la mission oblate................................. 27
La Mission dans notre vie...................................................... 28

231



Capables d’assumer la Mission oblate..................................... 29
L’exemple de tant d’Oblats........................................................ 31

IV. La Communauté oblate, 1990............................................... 33

Recherche communautaire des jeunes.............................. 34
Les Oblats, missionnaires en communauté....................... 35
Réveil communautaire dans la Congrégation.................... 36
Communauté missionnaire et apostolique....................... 39
Communauté de formation.................................................. 40
Parmi vous la charité............................................................ 42

Le partage............................................................................ 42
Le pardon réciproque..................................................... 43
La confrontation et le discernement.............................. 43
L’incarnation quotidienne de l’amour........................... 44
Comme Marie.................................................................. 44

V. L’homme apostolique, .................................................. 46

“En un mot, des hommes apostoliques”.............................. 46
Les qualités de l’homme apostoliqiue................................. 49

Zélé...................................................................................... 49
Désintéressé......................................................................... 51
Solidement vertueux........................................................ 52

Un programme d’ascèse et de mystique.............................. 53
Un projet catalyseur............................................................... 55
La formation de l’homme apostolique.............................. 57
“Comme des pèlerins nous marchons avec Jésus” .... 59
Marie, compagne et formatrice des Apôtres.................... 61

VI. Le caractère sacerdotal de la Congrégation, 1992.... 63

Charisme modelé dans l’expérience d’Eugène de Maze- 
nod............................................................................................. 64
Finalité évangélisatrice jaillissant du caractère sacerdotal . 66
Charisme avec une spiritualité sacerdotale....................... 68
Ministère à l’égard des prêtres........................................... 70
Témoignage............................................................................ 71
Charisme partagé par les prêtres et les frères.................... 72

232

1991



Complémentarité dans le même charisme....................... 74
Vivre le sacerdoce à l’intérieur du charisme.................... 76
Formation commune et diversification.............................. 77
Une prière corne voeu et salutation..................................... 78

VIL Le Christ source de notre être, 1993 ............................. . 80

Un mot d’ordre et un programme..................................... 80
Le Christ nous appelle toujours et sans cesse.................... 82
Réponse à l’appel du Christ........................................ . . . 84
Le Christ, centre de la communauté .................................. 86
Le Christ, source de notre témoignage.............................. 87
Témoins en communauté apost. dans le sillage des Con­
stitutions ................................................................................... 89

VIII. La Charité fraternelle, 1994

Communion et interdépendence, expressions de charité . 93
Dans le sillage des Constitutions........................................ 96
“Personne ne vous a aimé plus que moi”........................... 97
Charité, caractère distinctif de notre famille.................... 99
Charité, voie oblate vers la sainteté..................................... 101
S’éduquer à une charité incarnée et consacrée................. 103
Pardon et réconciliation, exigences de la charité.............. 105
Charité et unité de la Congrégation..................................... 107
Charité, témoignage pour le monde d’aujourd’hui. . . . 108

IX. Se renouveler dans le charisme d’Eugène de Mazenod,
1995 .......................................................................................... 108
1. Un saint à imiter................................................................... 112

Passionné de Jésus Christ............................................... 113
Chercheur de la volonté divine..................................... 114
Attentif aux besoins de salut des hommes................. 114
Inconditionnel de l’Église............................................ 115
Coeur grand comme le monde..................................... 116
Caractère fort et droit.................................................. 117
Sources de sa spiritualité............................................... 117
Vers le Christ................................................................... 118

2. Un Fondateur à suivre...................................................... 118

233

92



En syntonie avec le Fondateur .,................................. 119
En suivant le Christ Sauveur et Evangélisateur ... 119
Les trois piliers de l’édifice oblat................................. 119
Autres facettes du charisme........................................ 120
Rayonnement du charisme........................................... 121

3. Un maître à écouter............................................................ 121
Des textes ispirateurs..................................................... 122
La Préface comme Magna Carta................................. 122
Conditions de notre vocation.................................... 124
La charité, pivot de notre vie........................................ 124
Esprit d’oblation............................................................ 125
Confirmation de Marie.................................................. 126
Signification de nos Constitutions et Règles............. 127

4. Un père à aimer.................................................................. 128
Réciprocité de l’amour.................................................. 128
Communion avec le Fondateur................................. 129

5. Un intercesseur à invoquer.............................................. 130
Partager sa prière............................................................ 130
Prière pour aimer le Christ........................................... 131
Prière pour persévérer dans la vocation oblate ... 131

6. Nous renouveler dans le charisme................................. 132
Caractéristiques d’un charisme.................................... 132
Conditions pour nous renouveler dans le charisme . 133
Conclusion...................................................................... 134

X. Vita consecrata et les Oblats, 19

I: Aspects généraux............................................................... 139
Perspective trinitaire ...................................................... 139
Au coeur de l’Eglise..................................................... 140
En pèlerinage dans l’histoire........................................ 141
Fidélité créatrice au charisme du Fondateur............. 142

II: Consonances Oblates..................................................... 144
La suite du Christ (sequela Christi).......................... 144
L’évangélisation............................................................... 146
Les pauvres sont évangélisés........................................ 147
La vie communautaire.................................................. 147
L’appel à la saintété........................................................ 149
Unité de vie...................................................................... 150

234

138



L’amour pour l’Église..................................................... 152
La charité, axe de notre vie........................................ 153
Moyens de croissance.................................................. 154
Marie................................................................................ 156
Formation indispensable............................................... 156
Capables de répondre aux défis d’aujourd’hui . . . 157

IL TEXTES SUR LA FORMATION

XI. Défis missionnaires et formation oblate........................... 161

La Mission selon le Fondateur............................................ 161
La nouvelle compréhension de la Mission........................ 164
Les nouveaux aréopages de la Mission.............................. 166
Formation pour répondre aux défis..................................... 169

L’Oblat, un passionné du Christ..................................... 170
L’Oblat, un missionnaire.................................................. 173
L’Oblat, homme apostolique............................................ 175
L’Oblat, homme de communion..................................... 176
L’Oblat, homme de réflexion et d’étude........................ 178
L’Oblat homme de discernement.................................. 179
L’expérience apostolique dans la formation................. 180
Un pèlerinage....................................................................... 180

XII. Les buts du noviciat............................................................ 184

1. L’expérience du Christ................................................... 184
La prière.......................................................................... 185
La liturgie.......................................................................... 186
La Parole de Dieu......................................................... 187
L’Eucharistie................................................................... 187
Dans les hommes........................................... 188
Dans les événements...................................................... 191
Dans le Fondateur......................................................... 191
Dans l’histoire de la Congrégation............................... 192
Dans le travail apostolique............................................ 193
Dans la communauté...................................................... 194
Unité de vie missionnaire............................................... 195

235



2. La vie communautaire et le Maître de novices.............. 196
3. Marie et les formateurs..................................................... 198

Conclusion......................................................................... 200

XIII. Lettre aux formateurs................................   201

XIV. Oblation perpétuelle........................................................ 204

Oblation totale de nous-mêmes........................................... 205
Oblation dans le Christ........................................................ 205
Oblation en communauté..................................................... 206
Oblation par Marie............................................................... 207

XV Rôle d’un Scolasticat oblat.................................................. 208

La formation des Apôtres au coeur de la mission du 
Christ.......................................................................................... 208
Scolasticat et Institut Théologique..................................... 209
Formation intégrale............................................................... 210
Formation missionnaire . ...................................................... 210
En communion avec les autres charismes........................... 211
Formateurs................................................................................ 211

XVI. Rôle d’un Supérieur dans une communauté de forma­
tion ............................................................................ 213

La communauté de formation et ses acteurs.................... 214
Les divers acteurs de la formation première................. 215

Rôle du Supérieur dans les communautés de formation . 218
Attitudes pour vivre la mission du Supérieur.................... 221

Le Supérieur croit dans la communauté....................... 222
Le Supérieur aime la communauté................................. 223
Le Supérieur précède la communauté........................... 223
Le Supérieur anime la communauté.............................. 224
Le Supérieur prie pour la communauté....................... 225

Conclusion.................................................................. 226

Index................................................................................................. 227

Tipografia Città Nuova délia P.A.M.O.M. - Luglio 1997 
00165 Roma - L. Cristina di Svezia, 17 - Tel. 5813475/82






